
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 39 (1963-1964)

Heft: 1

Artikel: Philosophie des Taschentuches

Autor: Amstutz, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1073708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1073708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie

\

P¥>

des
Von Pfarrer
Dr. Jakob Amstutz

Taschentuches
An einer amerikanischen Universität zu
Gastvorlesungen weilend, wurde der Verfasser auch
zur Teilnahme an einem Seminar über den
Sinn der Tradition eingeladen. Bei dieser
Gelegenheit richtete er an die etwa fünfzig
Studenten die Frage: «Wer von Ihnen lebt noch
in dem Haus, in dem er geboren wurde?» Keine

Hand ging hoch. Er fragte weiter: «Wer
von Ihnen ist erst einmal umgezogen in
seinem Leben?» Wieder ging keine Hand hoch.
Alle waren mehrmals umgezogen, ein Dutzend
von den jungen Leuten sogar über so weite

Strecken, daß am ersten Ort jeweils alle Möbel

und der ganze Hausrat verkauft und am
neuen Wohnort alles neu angeschafft worden

war, weil der Transport teurer gewesen wäre
als ein Neukauf! Auf die an alle gerichtete
Frage, was in ihrer Familie noch an Erbstük-
ken von den Großeltern her vorhanden sei,

antworteten zwei Studenten, sie hätten zu
Hause noch silbernes Besteck, das die
Großeltern besessen; einer sagte, der Vater
bewahre ein paar Briefe der Urgroßeltern auf. -
Darauf hat der Verfasser eine Rede gehalten,

31



SCHWEIZER SPIEGEL
deren Inhalt sicher auch auf die Entwicklung
in der Schweiz bezogen werden kann:

Zu Hause in unserem Schrank liegen neben
Tisch- und Mundtüchern auch ein halbes
Dutzend alter flachsener Taschentücher mit
den eingestickten Buchstaben meiner
Großmutter. Diese Tücher sind so groß, daß wir sie

nun als Kinderservietten gebrauchen. Unsere
Taschentücher sind heutzutage kleiner und
baumwollen - aber meistens brauchen wir gar
keine solchen mehr, sondern kaufen beim
nächsten Kiosk für einige Batzen ein Paket
Papiertaschentücher. Der Vergleich zwischen
den großmütterlichen Flachstüchern und den
modernen papierenen hat mir schon oft zu
denken gegeben

Ich erinnere mich des Flachsfeldes, das im
Frühsommer voll wunderbar blauer Blumen
stand. Hinter dem alten Bauernhaus begann
das Feld und dehnte sich bis zu einem
murmelnden, weidenumstandenen Bach. Ich erinnere

mich der zum Trocknen unter dem Dach
aufgehängten Flachsbündel und der Geräusche

des Brechholzes. Auch die abgearbeitete
und doch zarte Hand der Großmutter sehe

ich, wie sie Säume und Namen stickte. Als
unsere Tücher bestickt wurden, war ich freilich

noch gar nicht geboren. Aber ich weiß
doch, wie sie entstanden sind. Ihr Anblick
gemahnt mich an viele vertraute Dinge: an
Landschaft und Boden, an den alten Bauernhof,

an liebe Menschen und ihre Arbeit. Ich
weiß, woraus und wie die Tücher geschaffen
wurden, wer sie gearbeitet hat, und dies alles
macht mir die Tücher vertraut.

Das Papiertaschentuch dagegen kaufe ich,
gebrauche es und werfe es fort. Es erzählt mir
keine Geschichte. Es hat keine Herkunft und
keine Zukunft. Es ist gemacht von ich weiß
nicht wem, gemacht aus ich weiß nicht was,
gemacht für die Vernutzung in einem Augenblick.

Sehr oft und immer mehr kennen wir weder
den Stoff, aus dem die Dinge unserer
häuslichen Umgebung und unseres täglichen
Gebrauches hergestellt wurden, noch den
Hersteller, noch den Entstehungsvorgang. Wer
nicht zufällig Chemiker ist, wird kaum sagen
können, woraus, wie und von wem Plastik,
Nylon, Bakelit fabriziert werden. Und so wie
diese Dinge alle keine Herkunft haben für unser

Bewußtsein, so haben sie keine Zukunft.
Selten kann auch mehr die Rede davon sein,

daß wir einen Gegenstand des täglichen
Gebrauches Kindern und Enkeln weiterzugeben
gedenken. Diese Dinge werden für den
Verbrauch hergestellt, genutzt und weggeworfen.
Die Kunststoffe nehmen überhand, und bald
wird niemand mehr wissen, woraus die Wände
gemacht sind, in denen er täglich lebt.

Durch diesen Vorgang verändern sich die
Dinge unseres täglichen Gebrauches, unsere
Kleider und Wohnungen. Es verändert sich
aber auch unser Verhältnis zu ihnen, unsere
Art, sie zu werten. Und wir verändern uns
selber.

Umgeben von vertrauten Dingen ist der
Mensch ein anderer als in einer Welt aus
Kunststoffen. Die vertrauten Dinge verbinden
ihn mit der Erde, aus der sie wuchsen, mit
der Natur. Sie verbinden ihn mit Eltern und
Großeltern, denen sie früher gehörten, mit den
Kindern und Enkeln, denen er sie vererben
wird, mit den Meistern, die sie schufen und
gestalteten. Die Kunststoffdinge lassen den
Menschen allein, verbinden ihn mit nichts und
niemandem. Umgeben von vertrauten Dingen
hat der Mensch ein Heim, umgeben von
Kunststoffdingen wird er heimatlos.

Die Taschentücher meiner Großmutter sind
in unserer Familie geliebte Dinge, die nach
Gebrauch gewaschen, gebügelt, gefaltet und
wieder in den Schrank gelegt werden. Die
Papiertaschentücher aber liebe ich nicht, ich
konsumiere sie und werfe sie weg.

Die Soziologen sprechen sogar von
«Menschenkonsum», vom Konsum der Menschen
im Verkehr, im Geschäft und in der Industrie,
ja auch von einem «erotischen Konsum». Die
Menschen verbrauchen sich gegenseitig und
werfen einander dann weg. «Der Rest war
nicht mehr zu gebrauchen», heißt es bei
Wilhelm Busch.

Dagegen, daß der Mensch mehr und mehr
lieblos werde, möchte man vielleicht einwenden,

die Liebe sei doch wesentlich eine
bestimmte Haltung und ein bestimmtes Verhalten

von Mensch zu Mensch. Davon, daß wir
mehr und mehr von ungeliebten
Verbrauchsgegenständen umgeben werden, sei die eigentliche

Liebe, nämlich die von Mensch zu
Mensch, nicht berührt.

Leider stimmt das nicht. Auch das Verhältnis

von Mensch zu Mensch ändert sich. Der
Mensch, der umgeben ist von allen jenen ver-

32



LIS WEIL
Bitzli und der böse Wolf

Ein liebenswürdiges Bilderbuch
mit 40 mehrfarbigen Zeichnungen

Halbleinen Fr. 12,80

NEUERSCHEINUNG

Bitzli, der kleine Hund mit den Lampiohren, kommt mit Anneli und Andri aus dem Bergtal ins
Unterland, in die große Stadt. In vorbildlicher Pflichterfüllung beschützt er hier die beiden Kinder
und teilt mit ihnen ihren Alltag. Bald fühlt er sich in den Gassen der Altstadt, wo Anneli und
Andri wohnen, heimisch. In seiner grenzenlosen Phantasie aber wittert er hinter all den verborgenen

Winkeln und Ecken eine Gefahr: Könnte sich hier nicht der Wolf verbergen, von dem er in
den Bergen erzählen gehört hat?

SCHWEIZER SPIEGEL VERLAG ZÜRICH



JAKOB STETTLER

Brosi Bell
und der Höhlenschatz

Erlebnisse und Abenteuer am Gotthard
Für jugendliche von 12 jähren an

Mit 23 Illustrationen von Heinz Stieger. Fr. 14.60

ERSCHEINT AM 15. OKTOBER

Der Autor läßt uns in diesem spannenden Buch die Abenteuer eines Fünfzehnjährigen
auf der Suche nach dem Kristallschatz der alten Zischga Indergand in der Gegend von
Göschenen miterleben. Meisterhaft sind die Charaktere gezeichnet. Die jungen Leser

werden sich an Brosis Wechselvollem Kampf um den Schatz und um das Recht der alten

Zischga begeistern.

SCHWEIZER SPIEGEL VERLAG ZÜRICH



SCHWEIZER SPIEGEL
trauten Dingen, ist durch sie mit den Vorfahren,

von denen er sie ererbte, und mit den

Nachfahren, denen er sie vererben wird,
verbunden. Er ist auch verbunden mit den
Handwerksmeistern, welche die Dinge für ihn schufen.

Er lebt im Leibe menschlicher Gemeinschaft

als Glied und Organ. Die ihn umgebenden

Dinge gemahnen ihn an diese Verbundenheit,

ja die vertrauten Dinge erzeugen diese
Verbundenheit zu einem guten Teil. Die
Verbundenheit schwindet, wo diese Dinge fehlen.

Wenn aber der Mensch aufhört, die Dinge,
die ihn täglich umgeben, von Eltern und
Voreltern zu übernehmen und sie für Kinder und
Kindeskinder zu erhalten, dann gerät er in
einen sehr eigenartigen geschichtslosen
Zustand hinein. Die sogenannten «Primitiven»,
bei denen jahrtausendelang Hütten, Geräte
und Stoffe dieselbe Form und Musterung
haben, bei denen es keinen Stilwandel gibt, der
ihnen selber zum Bewußtsein käme, die kein
Bewußtsein geschichtlicher Epochen haben -
sie leben in einem geschichtslosen Zustand.
Für sie gibt es nur eine Weltepoche, nur einen
Stil, und das heißt: es gibt keine Epoche und
keinen Stil; denn beides sind relative Begriffe,
Begriffe, die nur in Beziehung zu früheren
oder folgenden Epochen und Stilen einen Sinn
haben.

Aber «Primitive» sind doch mit Natur,
Eltern und Kindern verbunden, sind Glieder
eines lebendigen Gemeinschaftskörpers. Das
sind wir nicht mehr - und nun droht uns auch
noch das geschichtliche Bewußtsein zu schwinden.

Sind wir da nicht in Gefahr, in einen Zu¬

stand zu versinken, der viel ärmer und niedriger

ist als der Zustand der sogenannten primitiven

Völker?

Daß wir durch die Kunststoffe, die uns heute
mehr und mehr umgeben, ärmer an liebevoller

Verbundenheit und sozusagen geschichts-
los werden, sind nur ein paar von den verschiedenen

Veränderungen, die mit uns Menschen
nun geschehen oder zu geschehen drohen.

Eine weitere Veränderung liegt darin, daß
für unser Bewußtsein mehr und mehr alle
Dinge nur noch fabriziert, das heißt durch
maschinelle Vorgänge entstanden sind. Sie
sind nicht mehr aus gewachsenem Holz, aus
Leinen oder Wolle, sondern eben aus Plastik,
Nylon, Bakelit. Diese künstlichen Fabrikate
sind durchaus verfügbar, für Geld im nächsten

Laden zu haben. Sie verbinden uns nicht
mehr mit den unverfügbaren Vorgängen des
Wachsens und Lebens. Damit schwindet das
Gefühl der Abhängigkeit von übermenschlichen

Mächten und der Verbundenheit mit
ihnen.

Damit geht aber auch etwas anderes,
scheinbar mehr Äußerliches verloren: der Sinn
für den Stoff. Wer nur noch von Stoffen
umgeben ist, zu denen er kein Verhältnis hat,
deren Beschaffenheit er nicht durchschauen und
erleben kann, der wird auch gleichgültig
gegen den Stoff, aus dem die Dinge gemacht
sind. Noch unsere Eltern konnten vielleicht
die Holzarten ihrer Möbel (Tanne, Eiche,
Linde, Esche, Kirschbaum) unterscheiden.
Wer kann das in unserer Generation noch?

Schweizerische Anekdote
Als der bekannte protestantisch-konservative Politiker Ulrich Dürrenmatt, Großvater des

heutigen Dichters Friedrich und des Chefredaktors Peter Dürrenmatt, einmal in einem Berner Café

saß, traten einige Herren aus der Berner Gesellschaft ein

und setzten sich an den gleichen Tisch, ein jeder sich

vorstellend:

«Vo Mühlenen.y
«Von Erlach.»
«Vo Wattewyl.»
Da erhob sich Dürrenmatt, machte eine kurze Verbeugung
und sagte: «Vo Herzogebuchsi.» F.G.

35



SCHWEIZER SPIEGEL
Wer kann, außer den Fachleuten, noch sagen,
woraus und wie die Kleiderstoffe gemacht
werden? Durch die Gewohnheit zur
Unterscheidung der Stoffe wurden früher die Sinne

kultiviert, das Auge, der Tast- und Geruchsinn.

Auch diese Kultur der Sinnlichkeit ist
heute in Gefahr.

Noch einen weiteren Nachteil bringt die
Mechanisierung in der Herstellung aller unserer
Gebrauchsdinge: Der Handwerker schuf früher

einen ganzen Gegenstand, der Uhrmacher
noch zu Anfang des 19. Jahrhunderts eine

ganze Uhr. Heute kann kaum mehr irgendwo
ein Uhrmacher eine Uhr von A bis Z mit
seinen Händen und Werkzeugen herstellen. Die
einen Uhrenfabriken fabrizieren nur Schalen,
andere nur Zifferblätter und Zeiger, andere
Schrauben und Räder, andere Federn und wieder

andere synthetische Rubine. In diesen
Fabriken wird am Fließband gearbeitet, und
die Arbeiter vollziehen tagaus tagein, jahraus
jahrein immer nur einen ganz kleinen Teil, nur
einige Handgriffe für ein ganzes Werk. Die
Fähigkeit, mit eigenen Händen ein Ganzes zu
gestalten, wird kaum mehr verlangt.

Trotz all dieser drohenden großen Gefahren
werde ich fortfahren, mich in Papiertaschentücher

zu schneuzen, werde weiterhin solche
verbrauchen und fortwerfen und nicht zum
liebevollen Gebrauch von leinenen zurückkehren.

Es ist nämlich nicht allein unmöglich,
sondern auch ungesund und lebensfeindlich,
wenn man versuchen will, nicht umkehrbare
Vorgänge umzukehren.

Wenn ich aufmerksam mache auf die Gefahren,

welche darin liegen, daß wir mehr und
mehr von künstlichen Dingen umgeben sind,
dann gebe ich mich nicht der Illusion hin, als
ob die Kunststoffe und die Technik, welche
sie erzeugt, aus der Welt geschafft werden
könnten. Die Frage ist vielmehr die: Wie können

liebevolles Verhältnis zu den Dingen,
Unmittelbarkeit menschlicher Gemeinschaft,
Verbundenheit mit Gott, Natur und Vorfahren,
wie können des Menschen empfindsame Sinne
und seine Erfindungskraft erhalten und
gepflegt werden mitten in der Industrialisierung
und Automatisierung und bei all dem täglichen

Gebrauche künstlicher Dinge?
Die Schätzung der Gebrauchsdinge, der

Sinn für das Material und alles dies war früher

etwas Selbstverständliches. Heute nicht

mehr. Viele Gemeinschaften, die ursprünglichen

Traditionsträger, die Stände und Zünfte,

sind durch die Französische Revolution
aufgelöst worden. Die Tradition ist unterbrochen.

Die Schätzung des Materials, die Liebe zu
den Dingen, die Unmittelbarkeit zur Natur
und selbst das Aufrechterhalten von Traditionen

in der Familie muß deshalb heute zur
persönlichen Leistung des Einzelmenschen werden.

Kann und will aber der Einzelmensch heute
im allgemeinen etwas tun, um jene gefährdeten

Werte zu erhalten? Überfordern wir nicht
seine Einsicht und Kraft, wenn wir von ihm
verlangen, daß er all das leiste, was früher
Tradition und Gemeinschaft geleistet?

Der Mensch ist seiner Natur nach ein mehr
oder weniger erfinderisches Wesen. Jeder
Mensch hat das Bedürfnis, in irgend einer
Weise erfinderisch, schöpferisch zu sein, zu
gestalten, und wäre es auch nur dadurch, daß

er die Möbel seiner Wohnung hie und da
umstellt oder daß er eine Freizeitbeschäftigung
ausübt, wenn der Beruf seinen schöpferischen
Kräften keinen genügenden Spielraum gibt.
Der Mensch ist nicht wehrlos gegen jene
Gefahren, seine Natur wehrt sich und drängt ihn,
gleichsam Gegengifte zu erzeugen gegen die
Gifte der Zeit, für ein sinnvolles und ganzes
Leben.

Das Allerwichtigste bei der Bewahrung und
Pflege jener bedrohten Werte kann und muß
die Erziehung der Kinder leisten. Dies ist
erkannt worden, und unsere Schulen tun dafür
viel. Der natürliche Trieb zu Spiel und Erfindung

muß in den Kindern gefördert werden.
Papier, Stifte, Farbkreiden, Wasserfarben und
Modellierton gehören überall hin, wo Kinder
sind. Auch das Puppentheater, auf dem mit
selbstgemachten Puppen gespielt wird, oder
das Verkleiden und Stegreifspielen sind
wunderbare Mittel zur Übung kindlicher
Erfindungskraft. Es genügt nicht, wenn diese Dinge

im Kindergarten geübt werden. Noch
wirksamer und schöner ist, wenn die Eltern sie zu
Hause mit den Kindern in der Freizeit betreiben

- neben Federball- und Pingpong-Spiel.
Dabei kann nicht allein das Schöpferische

in den Kindern entfaltet werden, sondern
zugleich auch ihr Sinn für das Material und ihre
Liebe zu schönen Dingen. Nichts schärft so
sehr den Materialsinn, wie das Arbeiten mit
verschiedenen Stoffen; dabei gewinnt man die

3 6



SCHWEIZER SPIEGEL
Erfahrungen, dabei werden die Sinne geschult.
Wer aquarelliert, der lernt das Papier kennen.
Er lernt es prüfen mit den Augen und dem
Tastsinn, auf seine Härte, Glätte und
Saugfähigkeit. Er lernt den Pinsel kennen: die
Härte oder Weichheit der Haare, die Art, wie
sie Farbe und Wasser aufnehmen oder abgeben.

Selbstverständlich kann auch die Pflege
eines Gartens, in welchem die Kinder ihre eigenen

Beete haben, in denen sie pflanzen können,

was sie wollen, die Verbindung zur Natur
im Kinde stärken, so daß sie für immer
lebendig bleibt.

Gewiß wäre es gut, wenn recht viele Eltern
und Kinder wöchentlich ein paar Stunden
weniger passiv vor dem Fernsehkasten sitzen und
dafür mehr solche schöpferischen Dinge treiben

würden.
Auch die persönlichen Briefe sind eine

Gelegenheit, schöpferisch zu sein, nicht nur
sprachlich, sondern etwa auch indem wir die
Farbe von Tinte und Papier wählen und
vielleicht einen kleinen Vorrat an verschiedenfarbigem

Briefpapier und auch an verschiedenen
Federn haben. Die Briefkultur, welche noch
die Generation unserer Großeltern pflegte, ist
durch Telephon und Schreibmaschine weithin
verloren gegangen und kann nur noch als
persönliche Leistung bestehen.

Zugleich sind Briefe der Eltern und
Großeltern auch etwas, das wir aufbewahren und
den Kindern und Kindeskindern überliefern
sollten. Solche Briefe geben das Gefühl des

Zusammenhanges mit den früheren Generationen

und können auch aufbewahrt werden von
den vielen Familien, die heute aus beruflichen
Gründen ein Nomadenleben führen.

Es ist die Aufgabe der Kindererziehung und
der Selbsterziehung Erwachsener, die Liebe
wachzuhalten zu solchen Dingen des täglichen
Umganges. Es ist auch eine erzieherische und
selbsterzieherische Aufgabe, auf diese Weise
das Gefühl für die Tradition, für die Natur
und den Stoff zu stärken und bewußt zu
machen. Der Ort, wo den Kindern die Dinge, die
sie umgeben, lieb werden sollen, ist das Heim.
Der Ort, wo der Erwachsene sich selbst
erzieht, ist die Freizeit. Ein Soziologe hat
gesagt, daß die allermeisten jungen Leute heute
sehr wohl dazu gebraucht werden könnten,
gestellte Aufgaben zu lösen. Dies aber sei nicht
genug, weder für sie selber, noch für die Ge¬

sellschaft. Sie müßten dahin kommen, sich selber

Aufgaben zu stellen. Mit andern Worten:
Die jungen Leute sollten nicht nur reproduktiv,

sondern produktiv schöpferisch werden.
Und wo kann das besser geschehen, als in der
Freizeit, die der junge Mensch selber gestalten
kann?

Es gibt Freizeitorganisationen großer
Industrieunternehmen, deren Wirken ermutigend
ist. Es werden Wanderungen und Bergbesteigungen

unternommen. Die Menschen finden
Fühlung mit der Natur. Arbeiter und Bürolisten

führen Theaterstücke auf und halten
Vorleseabende. Es wird in der Freizeit in
besonderen Räumen künstlerisch und handwerklich

gearbeitet, und die Arbeiten werden
ausgestellt. Viele Arbeiter und Bürolisten schenken

ihren Familien an Weihnachten nicht
etwas fertig Gekauftes, sondern etwas, das sie
in der Freizeitwerkstatt mit eigenen Händen
geschaffen haben.

So sind zwar die großen Gefahren da, die
wir beschrieben haben. Aber es kann auch
etwas gegen sie getan werden, und es wird auch
etwas getan. Eine Gefahr hat immer das Gute,
daß sie uns weckt. Daß wir in einen Zustand
höherer Bewußtheit und Wachheit kommen,
ist vielleicht heute das Wichtigste. Die Gefahr
ist nicht etwas bloß Negatives, sondern sie hat
auch ihren Wert.

Wenn ich meinen Freunden die eingangs
geschilderten Gefahren beschreibe, dann pflegen

sie zunächst regelmäßig zu antworten:
«Du bist ein Pessimist.» Das bin ich nicht.
Was ich bin, scheint mir am besten jener
amerikanische Witz zu sagen, in welchem gefragt
wird, wie man am Frühstückstisch einen
Optimisten, einen Pessimisten und einen Skeptiker
unterscheiden könne. Die Antwort lautet: Der
Optimist sagt: «Gib mir bitte die Sahne!»,
der Pessimist: «Bitte die Milch», der Skeptiker:

«Bitte das Kännchen! »

Ich bin ein Skeptiker. Für mich ist die
Zukunft ein Kännchen, dessen Inhalt ich nicht
genau kenne. Ich kann nur die Möglichkeiten
abschätzen, die guten und die schlimmen.
Meine Haltung ist die, auf das Schlimmste
gefaßt zu sein, aber das Beste zu hoffen, soviel
ich kann, dafür zu wirken.

Und damit wären wir von der Philosophie
des Taschentuches schließlich zur Philosophie
des Kännchens gelangt.

39


	Philosophie des Taschentuches

