
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 38 (1962-1963)

Heft: 11

Artikel: Der Betruf : oder eine Wiederbelebung eines Brauchs

Autor: Probst, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mit Recht wird immer wieder bedauert, daß
schöne alte Sitten und Bräuche untergehen.
Das Folgende zeigt, daß es sich da nicht um
,ein unabänderliches Naturgesetz handelt. Am
berühmten Rad der Zeit drehen wir alle mit.
Und es hängt oft von einem kleinen Eingriff
eines Einzelnen ab, ob wieder etwas aufkommt,
das man endgültig verschwunden glaubte.

Aus Leidenschaft und von Berufs wegen bin
ich in halb Europa und weit darüber hinaus
kulturellen Stätten und interessanten
folkloristischen Erscheinungen nachgegangen. Doch
kaum etwas hat mich so fasziniert wie das
Leben der Sennen in unseren Alpen. So hat es
mich denn besonders gefreut, als ich vernahm,
daß der Betruf im Säntisgebiet, im Alpstein,
wiedererstanden sei.

Alpsegen, Alpvögtin, Weihlichtlein
Häufig wird der Betruf im Volksmund des

Unterländers auch Alpsegen genannt. Das ist
falsch. Die alljährliche Einsegnung der
Alpweiden ist eine gottesdienstliche Handlung. In
der Benediktion «im Namen der hochheiligen
Dreieinigkeit» ruft in katholischen Alpengegenden

der Priester den göttlichen Segen herab,

wozu auch die Besprengung der Alp, der
Ställe und des Viehs mit Weihwasser gehört.

Im Kanton Uri werden bei diesem Akt auch
Salz und Wasser mit Gebeten gesegnet, wie

bei einer Flurprozession im Tal. An vielen Orten

sind mit der Alpeinsegnung traditionelle
Gaben an die Armen und den Pfarrer verbunden.

Im Bündner Oberland bringt jede Alp
ein Ster (dreizehneinhalb Pfund) Butter zum
Pfarramt. Im Eifischtal wird der Kirche ein
verzierter Käse geschenkt. Im Val de Bagnes
zieht nach der Einsegnung der Oberhirt ein
Chorhemd an, melkt eine Kuh und bietet dem
Priester den ersten Becher frische Milch an.

Schon in solchen Sonderbräuchen beim
Alpsegen spiegelt sich die kirchliche Rücksicht
auf besondere lokale Anschauungen, die wohl
zum Teil vorchristlichen, jedenfalls oft
außerchristlichen Ursprungs sind. Die Kirche
bewahrt in besonders ausgeprägtem Maß die
Traditionen, sowohl wenn diese sich «erst» im
christlichen Mittelalter herausgebildet haben,
wie wenn sie aus heidnischen Wurzeln von ihr
übernommen und umgestaltet wurden. Und da,

die Bräuche der Kirche die Arbeit der Sennen
in der Bergeinsamkeit vom Aufstehen am frühen

Morgen bis zum Schlafengehen durchwirken,

erhalten sich auf den Alpen auch besonders

zäh uralte Sitten.
So haben sich zum Beispiel im Lötschental

nicht nur die bekannten schrecklichen Masken,
dem Zeitgeist zum Trotz, teilweise bis heute
erhalten. Hier gibt es noch sechs Alpen, auf
denen, wie auch in einigen anderen Seitentälern

der Rhone, die Alpvögtin waltet. Sie ist

.,L, » .«-a#/ UWU <>0Tr -'ZV
/ A JUàutl, d'R. AoLyuiitl! cL'fH- Ä d 'ft, AtA&tU- / d'/i, -fata, </W-

pik mX*, ^
AkyJâu^l Mwctf M b°TT wt- AtùAtK- Jïtiiud- cùiM Ah-écUi filMslL

ri, tL
6»TT -Ut*. **- ^ ^ ^ ^ Mutter (Serres W ik CM//

d'k- V^i
m'- *. /^jyvr -»»»-- " '

/ Aue«, ' 6°1T «Ä ^
Ute* W«rr.as. &Ait

<\ Oo0(?0
,0 °O0OÔ
&000O'
<0o -

>0' "war
JÎ/ÏÎ1Iwi'i

\oo&°oà
l0Cr,n°Ooi
\00°oOo0O0\

xpO 0 OCVgocrt

mm«OÛ0o0°OÇo°O^iio?o%oonoco„o\L°Ä°ogo0o°

ms&$oo$
\°c2oO00%O0°l
I 0<sOO0 0 O ,1
l^0oO000oÔH-

mgi&fOfjO OûûOoO»
ToMo <3 0ooo O oO(

32



die Frau oder die erwachsene Tochter des
Alpvogtes, den jeweilen eine der sechs Alpgemeinden

bei der Abrechnung Ende Juni für alle
zusammen wählt. Das Amt geht der Reihe
nach, so daß jede Gemeinde periodisch die
Vögtin stellt. Diese verrichtet ihr sennisches
Tagwerk in Männerkleidern, womit ihre
Herrscherwürde auch äusserlich betont wird. Und
jeden Abend ruft sie die Älplerinnen und Hirten

zusammen zum gemeinsamen Gebet in der
Kapelle, so es eine hat, sonst zum Staffelkreuz.

Die Institution der Alpvögtin wird damit
erklärt, daß die Frauen und Töchter im Löt-
schental die eigentliche Alpwirtschaft besorgen:

deshalb hätten sie auch die Regierung.
Sowohl im Wallis wie im Tessin, wo ebenfalls
oft Sennerinnen die Besitzerinnen oder
Pächterinnen der Weiden sind, hat sich ja auch
noch bis in unsere Zeit hinein das «fuoco»-
Wahlrecht in den Korporationsgemeinden
erhalten. Da sind auch Frauen unter gewissen
Umständen stimmberechtigt für ihren «Herd»,
ihre Familie. Hier kann heute die
Frauenstimmrechtsbewegung organisch anknüpfen.

Die wirtschaftlichen Gegebenheiten reichen
natürlich nicht aus zur Erklärung dieser
Erscheinungen. Es bedurfte auch einer geistigen
Einstellung, welche die vermehrte Pflicht mit
vermehrten Rechten verband. Es ist wohl möglich,

daß darin auch uralte mutterrechtliche
Überlieferungen nachwirken. So ist es auch

Der Betruf
oder

die Wiederbelebung

eines Brauchs

Von Eduard Probst

Illustration von Véronique Filozof

1 OoOD O 0 0° OO0COO<ro<5.o 00 OCO^O OOOcQOVJJoOqOooo not"O0ÛCQQO0 cCcfiooc^oßpS'Ço^^oo J^O^COOûoq^qcQqqOq CpOO< ML'CWb o oooo 00 Oo 0c o t

mho c.0,00? °O0oC00 0°

33



SCHWEIZER SPIEGEL
bei einer nun allerdings mit der Religion in
keiner Verbindung stehenden Erscheinung in
Appenzell. Dort wird oft, wie das in ländlichen
Gegenden vielfach noch üblich ist, der Einzelne

nicht mit dem Geschlechtsnamen, sondern
mit dem Rufnamen des Vaters und Großvaters
von anderen Trägern seines Vornamens
unterschieden. Bei den Frauen aber werden in
Appenzell nicht die Vornamen der männlichen,
sondern jene der Vorfahren in der Mutterlinie
vorangestellt: es heißt nicht s Chrischtes
Seppetonis Zischge, sondern s Ledis Stines Zischge.

In die Nähe des Betrufes führt uns wiederum

ein religiöser Brauch in Inner-Rhoden, der
von der katholischen Kirche gestützt, aber von
den Einzelnen getragen wird. Während der

ganzen Zeit, in der die Hochweiden bezogen
sind, stellt der Senn ein aus süßem Schmalz
(Butter) verfertigtes Weihlichtlein auf, zu
Ehren der Mutter Gottes. Das Licht brennt
Tag und Nacht. Auch unter den protestantischen

Sennen hat dieser Opferbrauch, der
zumindest aus der vorreformatorischen, wenn
nicht gar aus der vorchristlichen Zeit stammt,
zahlreiche Anhänger.

Vorchristliche Ursprünge
Die Gestalten aus heidnischen Sagen sind viel
mannigfaltiger und in gewissem Sinn auch
interessanter (Bergfeen, Quellenfrauen, Elfen,
schneeweiße Pferde) als jene der christlichen
Überlieferung, wo nur der Teufel und die
Geister eine Rolle spielen. Schneefräulein,
Zwerge und Drachen, wie sie vor allem in den
nordischen Volkssagen überliefert sind, durchziehen

noch heute das Glaubensgut der Älpler.
Der Zauberglaube ist uralt und geht ins
griechisch-römische wie ins keltisch-germanische
Altertum zurück. Im Hexenglauben verband
er sich mit Elementen der christlichen Mystik
und wucherte als sinnloser Wahn vor allem
am Ende des 14. Jahrhunderts, gerade auch
in den Alpentälern. Im Oberwallis wurden zum
Beispiel 1428 zweihundert Mitglieder einer
«Hexensekte» verbrannt. Der einsame abendliche

Betruf des Älplers - «z bätte z riefä»,
sagt der Urner - hat sich aber offenbar von
solchen Verirrungen meist frei gehalten und
sie auch überdauert, indem er sich mehr mit
den realen Gefahren für Herde und Sennen
befaßte.

Wenn durch die steilen Klüfte der Föhnsturm

heult und braust, der Nordwind die

Flockenwolken des ersten Schnees in sausender
Jagd durch die stöhnenden Bergwälder peitscht,
in denen sich Füchse und Eulen heiser schreien,
dann duckt sich wohl heute noch ein nächtlicher

Wanderer hinter Schopf und Baum. Da
darf es einen nicht wundern, wenn die Phantasie

der Bergbewohner die Unheimlichkeiten
in bestimmten Gestalten verkörpert, denn
sogar in stiller Nacht macht auch die schönste
Alpenlandschaft einen unheimlichen Eindruck.
Kein vertrauter menschlicher Ton durchbricht
das bedrückende Schweigen, nur das Rauschen
der Wildwasser dringt in schläfriger Eintönigkeit

aus der Talschlucht, und geisterhafte
Nebelbilder wandern durch den Hochwald.

Der Betruf ist Beschwörung und Bitte um
Hilfe zugleich. Das Älplerleben wird ständig
überschattet von den drohenden Gefahren
und Schrecken, welche die mit verheerender
Gewalt über die Hochalp hintobenden Unwetter

und die hier früher häufiger anzutreffenden
Raubtiere heraufbeschwören. Da sehnt sich
der Älpler, allen Elementargewalten, Tieren
und Seuchen ohnmächtig gegenüberstehend,
nach Schutz einer überirdischen Macht. Wenn
der letzte Ton des Betrufs verhallt ist und
das Zeichen des Kreuzes nach allen vier
Himmelsrichtungen die bösen Geister, so weit der
Schall reicht, gebannt hat, dann sucht der
Senn undHirte die Lagerstätte in dem Bewußtsein

auf, daß nun treue Hüter Wache halten,
bis der erste Sonnenstrahl die Schläfer zum
neuen Tagwerk ruft.

An Stelle der Anwendung von altheidnischen
nordischen und vielleicht auch keltischen
Beschwörungsformeln traten im Mittelalter kirchliche

Texte, zum Beispiel das Ave Maria, wie
es vielerorts als beschwörendes Gebet seit dem
11. Jahrhundert in Gebrauch ist und auch im
rätoromanischen Gebiet zum Teil noch heute
im «Ave Maria dils signuns» weiterbesteht.
Die Zwischenstellung zwischen Gebet und Zau-
berbannung wird durch die Kraft des Schalles
noch verstärkt, die der Melchtrichter oder das

Anlegen der Hände an den Mund bewirkt. Auf
heidnische Grundlage deutet zudem das Singen

des Betrufs mit magischer Stimmverstellung,

auch wenn heute ein katholischer liturgischer

Lektionston nicht ganz zu verkennen ist.
Als Schlußton schafft die hohe Septime eine

plötzliche, übernatürliche eiskalte Stimmung,
ob es sich nun um das langgezogene «Oohooo»
oder um das Ave Maria handelt. «Wenn dr
Älpler recht rieft, so soll einem am Schluß s

34



SCHWEIZER SPIEGEL
Haar z Berg staa, weg-em schiirliche Ton»,
sagte ein Innerschweizer.

Über Sprachen
und Konfessionen hinweg
Hoch oben vor der Sennhütte oder einem
schlichten Holzkreuz auf einem schroffen
Felsvorsprung steht der Senn allabendlich
entblößten Hauptes und betet mit weithin
schallender Stimme den seltsam singenden Segensruf

für Vieh und Weide.
Der älteste überlieferte Betruf (Bättruef),

die Grundform darstellend, scheint der
folgende zu sein:
Ho .ho ..ho ..ho - Ho .ho ..ho .ho!
Ho - Lobe nemmet all tritt in unser

Lieben Frauw namen, Lobe!
Jesus! Jesus! Jesus Christus!
Ave Maria Ave Maria Ave Maria!
Ach, lieber Herr Jesu Christ, behüet Gott

allen Leib, Seel,
Ehr und Guet, was in die Alp gehören tut.
Es wait Gott und unsere Herzliebe Frauiv,
Es wait Gott und der heilig Sant Wendel,
Es wait Gott und der heilig Sant Antony,
Es wait Gott und der heilig Sant Loy*,
IIo - Lobe, nemmet all tritt in Gottes namen,

Iwbe.
Der Betruf wird nach Landesgegenden

verschieden gesprochen. Erhalten sind die Walliser

Texte bis zurück in den Anfang des 17.

Jahrhunderts. Die Gesangsweise ist jedoch
älteren Ursprungs, älter als die frühesten kleinen

Kapellen. Immer handelt es sich um Hilferufe

der Sennen, die ihre Heiligen als Mittler
anflehen, damit Mensch und Tier gegen alles
Böse gefeit seien. Ganz besonders werden die
liebe Frau Maria und ihre Heiligen, welche
heute an Stelle der früheren Naturgottheiten
stehen, zum Schutz angegangen. Dabei wird
jedem Heiligen eine besondere Aufgabe zuteil.

Eine besonders starke Rolle scheint der Betruf

bei jenen deutschsprachigen Waisern
gespielt zu haben, die mit Hab und Gut im 12.

und 13. Jahrhundert aus dem Oberwallis
auswanderten und über die urnerischen und bünd-
nerischen Alpen zogen. Sie nahmen ihre
Schutzpatrone mit, und so finden wir diese in vielen
Betrufen der Ostschweiz, sogar in den
liechtensteinischen Bergen wieder. Ein walserischer
Betruf ist der folgende, der natürlich meist mit
starkem mundartlichen Einschlag gesprochen
wird :

Ave, Ave, Ave, Ave Maria!
Gott, Vater, der Schöpfer von Himmel und Eni,
Beschirm unsern Ring, behüt unsere Herd!
Unsere liebe Erau mit ihrem Kind,
Breite den Schutzmantel über Hütt und Gsind!
Sankt Petrus, du Wächter der Himmelspfort,
Schütz uns vor Raubtieren, sei unser Hort!
Bann dem Bären die Tatzen, dem Wolf den Fang,
Verschließ dem Luchs den Zahn, dem Stein den Gang!
Zertritt dem Raben den Schnabel, die Krallen dem

Greif!
Sankt Sebastian, hör unser Bitten und Flehn,
Laß kein Unglück zu Holz, noch zu Fels geschehn!
Sankt Theodul, heiliger Schutzpatron,
Bitt für uns bei Gott am Himmelsthron!
Sankt Zyprian, Fürbitter in aller Not,
Bewahr uns vor Unfall und jähem Tod!
Sankt Wendelin, du Heiliger mit dem Hirtenstab,
Recht wende und weise du unsere Hab!
Lieber Sankt Veit, wecke uns zur rechten Zeit!
Behüt uns Gott in unserm Tal, allhier und überall.
Das gescheb im Namen der Heiligen Dreifaltigkeit,
Und Gottes höchster Dreieinigkeit!
Oho! Behüt uns Gott!
Oho! Behüt uns Gott!
Oho! Das walte Gott! - Amen.

So tönt es von Alp zu Alp und bricht sich
an den Felswänden in hundertfachem Echo.
Überwältigend ist das lang gezogene «Oho!»
So gewaltig die Natur ringsum, so einfach ist
das Gebet des Sennen. Von der anderen
Talseite ertönt die Antwort. Aus nah und fern
schweben im klaren Abend die letzten zarten
Töne des Herdengeläutes von den Weiden herauf,

und es gibt kaum einen Alpenwanderer,
der, wenn er den Betruf erstmals hört, nicht
tief innerlich erfaßt und gerührt wird. Die
ergreifende Weihe eines solchen Augenblicks
erträgt keine Worte.

Als einer der schönsten und altertümlichsten
Betrufe gilt jener im Sarganserland. (Er

ist hier im wesentlichen wiedergegeben auf der
Illustration von Véronique Filozof.) Erscheint
auch walserischen Ursprungs zu sein. Heute
ruft dagegen im Wallis selber interessanterweise

der Senn oft den Anfang des Johannes-
Evangeliums (Kap. 1,1-14. Vers): «Im
Anfang war das Wort, und das Wort war bei
Gott...» Oft werden hier und anderswo auch
nur einfache Gebete gesprochen, wie zum
Beispiel: «Unsere Bitte sei im Namen des Herrn,
der Himmel und Erd geschaffen hat. Herr, unser

Gott, Schöpfer und Erhalter aller Dinge,
in Deiner Hand liegt unser Leben. Erhöre das
Gebet Deiner Diener um Segen dieser Alpen,
damit die Tiere, die Du uns geschenkt und
die hier ihre Nahrung suchen, durch Deinen
Schutz vor aller Krankheit frei und vor jedem

* Leodegar
35



SCHWEIZER SPIEGEL
Angriff des bösen Feindes bewahrt bleiben
durch Christum, unsern Herrn. Amen.»

Es kommt viel vor, daß auch im protestantischen

Alpen- und Juragebiet solche Gebete
gesprochen werden oder daß von protestantischen

Alpenbesitzern katholische Sennen
gebeten werden, einen Betruf zu sprechen. Und
viele solche Gebete sind auch in französischer
(Freiburg und Wallis) und rätoromanischer
Sprache überliefert. So schlägt dieser alte
Brauch, obschon er sich ganz überwiegend in
katholischen und deutschsprachigen Gebieten
erhalten hat, auch Brücken über die Sprach-
und Konfessionsgrenzen hinweg.

Es hält schwer zu ergründen, ob diese
Gemeinsamkeit auf Ausstrahlungen keltischer
Kultur zurückzuführen ist. Da das
wissenschaftliche Interesse an den Alpen erst mit
Albrecht von Hallers berühmtem Gedicht
erwacht ist, wissen wir wenig aus früherer Zeit.

Die Tat von Schreinermeister Inauen
Wie die Berglandschaften am stärksten den

Veränderungen durch Menschenhand trotzen,
so überdauern die Bräuche Generationen. Und
auf hoher Alp ist man besonders den
Überlieferungen treu. Dennoch ist der erhebende
Volksbrauch des Betrufs, mit dem unschätzbares

Gut an Heimatkunst und Poesie verbunden

ist, heute leider in starkem Rückgang
begriffen. Doch hat ein Mann von neuem
gezeigt, daß mit Freude und Hingabe alte Sitten
nicht nur erhalten, sondern gar zu neuem
Leben erweckt werden können: Schreinermeister
August Inauen-Furrer von Appenzell.

Den letzten Hinweis auf den Betruf im
Alpsteingebiet enthielt bisher ein Alpbuch
(Rechnungsbuch) aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts.

Seit da war er aus dem Gedächtnis
entschwunden, bis es August Inauen einfiel, ihm
wieder neues Leben einzuhauchen. In seiner

Jugendzeit hatte er oft in Obwalden geweilt,
wo ihn das abendliche Gebet der Sennen stark
beeindruckt hatte. So ging er nun ans Werk.
Kapuzinerpater Erich Eberle schrieb die
einfachen und typischen Worte, ein Pfarrer die
Melodie dazu. Die Sennen bekamen den Text
auf Pergament, um ihn in ihren Alphütten
aufhängen zu können. Da Melchtrichter nicht zu
den Utensilien der appenzellischen Milchwirtschaft

gehören, mußten solche für den Betruf
neu angefertigt werden.

Der Anfang war entmutigend, denn bald

hatte sich eine Gegenströmung gebildet. Diese
Gebete, dieses Singen, das wie mit einem
Megaphon verstärkt weit in die Täler und Tiefen
hinabstieß, hat, wie man erzählt, manche Bauern

erschreckt; sie glaubten zuerst,
Geisterstimmen zu hören. Der Schreinermeister gab
die Sache aber nicht verloren, und es gelang
ihm, insbesondere junge Sennen dafür zu
gewinnen. Diese fanden größeren Gefallen daran
als die Alten, und zwar nicht nur wegen der
Schönheit des Brauches, sondern aus innerer
Überzeugung, aus tiefer Gläubigkeit heraus.

Plötzlich, wie auf einen Schlag, ertönte dann
von zwanzig Alpen zugleich der abendliche
Betruf über das schlummernde Alpsteingebiet
und ward als vielfaches Echo von den Fluhen
und Felswänden zurückgeschickt. Damit
verstummten auch die Widerstände. Das war
Ende der vierziger Jahre. Heute meint man,
es sei nie anders gewesen, und man empfindet
wie eh ein feierliches Gefühl, wenn von Alp
zu Alp der Ruf zum Allmächtigen durch die
aufsteigende dunkle Nacht ertönt.

Allerdings muß man sich fragen, wie lange
diese Renaissance anhalten wird, wenn die

Hochkonjunktur immer weitere Gebiete der
Schweiz erfaßt. Bereits sind ja für zahlreiche
Alpen, insbesondere der Westschweiz, weder
Sennerinnen noch Sennen mehr aufzutreiben.
Und sicher wäre der Betruf zum Untergang
verdammt, wenn ihn die Älpler, entsprechend
einem Wunsch von Kur- und Verkehrsvereinen
der Innerschweiz, auf frühere Tagesstunden
verlegen würden, als Touristenattraktion! Damit

würde er zum internationalen Schaustück
degradiert. Zum Glück war diesem geschmacklosen

Versuch der Verkommerzialisierung eines

bodenständigen und tief empfundenen Brauchs
kein Erfolg beschieden.

Nie hat sich mir die Herrlichkeit der Bergwelt

so ergreifend gezeigt, nie die Schönheit
und Wucht in so großartiger Weise geoffenbart,

wie wenn der Senn am Abend den liturgisch

anmutenden Hilfe- und Betruf durch den
Melchtrichter über Triften und Matten
ertönen ließ. Da wo das Ohr das Brausen des

Sturmes und das Schäumen der Wildwasser
vernimmt, wo Lawinen stürzen, von den Bergen

der Fels sich löst, Firn und Gletscher
arbeiten und strenge Einsamkeit herrscht, da
sammelt sich im Menschen vor dieser gewaltigen

Predigt eine heilige Ehrfurcht für das Walten

Gottes in der Natur und eine Liebe zur
Freiheit zugleich.

36


	Der Betruf : oder eine Wiederbelebung eines Brauchs

