
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 36 (1960-1961)

Heft: 11

Artikel: Psychotherapie und Religion

Autor: Guggenbühl-Craig, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Psjrcüo-
thsrapie

3 Religion
Dr. med, Ad. Guggenbühl-Craig

In meiner ärztlichen Arbeit begegne ich immer
wieder Menschen, die fürchten, eine durchgreifende

Psychotherapie, eine eigentliche
Psychoanalyse, könnte auf ihren religiösen Glauben
auflösend wirken. Diese Befürchtung hörte ich
schon von Katholiken, Protestanten und Israeliten,

ja sogar einmal von einem Mohammedaner.
In gewissen kirchlichen Kreisen wird gelegentlich

ernsthaft die Ansicht vertreten, moderne
Psychologie und religiöser Glaube vertrügen
sich nicht.

Die Bedenken religiöser Menschen gegenüber

der Psychotherapie und der modernen
Psychologie sind zum Teil historisch bedingt.
Einer der Pioniere der Psychotherapie,
Siegmund Freud, bezeichnete die Religionen als
großartige Illusionen der Menschheit. Er
bezweifelte zwar, ob der Mensch überhaupt
fähig wäre ohne diese Illusion zu leben, sprach

aber der Religion doch jeden Wahrheitsgehalt
ab. Die moderne Psychologie und die
Psychotherapie waren deshalb durch die weltanschauliche

Stellungnahme Freuds von Anfang an mit
dem Makel der Religionsfeindlichkeit behaftet,

wenn auch Freud - soweit mir bekannt ist—

niemandem seine Religion «weganalysierte»
und seine Patienten nicht zu seiner persönlichen

Weltanschauung bekehren wollte.
Befremdlich wirkt auf religiöse Menschen

auch Freuds, wie er selber zugibt, unbewiesene
Überzeugung, jeder seelische Vorgang könne
letztlich auf ein chemisches Geschehen reduziert

werden. Paradoxerweise war es aber der
gleiche Freud, der die offizielle Medizin erst
wieder darauf aufmerksam machte, daß das
seelische Geschehen ernst genommen werden
müsse, und vieles Krankhafte im Menschen
nur vom Seelischen her verstanden werden

39



SCHWEIZER SPIEGEL
kann. Der im philosophischen Sinn extreme
Materialist Freud ist gleichzeitig einer der
Hauptbegründer der die Seele wieder wichtig
nehmenden modernen Psychologie. Die
materialistische Philosophie hat ihn nicht gehindert,
die größten Entdeckungen im Gebiet der
menschlichen Seele zu machen. Die psychologische

Begabung Freuds war gewaltig und
überragend; in philosophischer und religiöser
Hinsicht jedoch erwies er sich als ein
durchschnittliches Kind seiner Zeit, deren Krankheiten

er mitmachte. Ende des 19. Jahrhunderts

galt es in den wissenschaftlichen Kreisen
Europas als comme il faut, materialistisch und
areligiös zu sein. Inzwischen haben zahlreiche
Anhänger Freuds den Weg zum Religiösen im
allgemeinen und sogar zu den Kirchen wieder
gefunden. Für den heutigen Menschen sind
nicht Freuds zeitgebundene philosophischen
Ansichten, sondern seine psychologischen
Erkenntnisse wichtig.

C. G. Jung, der große, eben verstorbene,
Psychologe und Psychotherapeut, betonte
immer wieder, wie unerläßlich es zum Verständnis
des Menschen sei, den religiösen Faktor in seiner

entscheidenden Wichtigkeit zu erkennen.
Seine Schüler werden niemanden von echter
Religion abbringen. Sie werden allerdings auch
nicht versuchen, einen Mohammedaner zum
Christentum zu bekehren. Das Resultat einer
Jungschen Analyse bestände eher darin, daß
ein verwestlichter Araber wieder den Koran
zu lesen beginnt.

Die daseinsanalytisch orientierten
Therapeuten, um eine weitere psychotherapeutische
Schule zu nennen - sind ebenfalls nicht
antireligiös. Ich kann mich zum Beispiel keines
Satzes oder keiner Aussage des führenden
daseinsanalytischen Psychotherapeuten, Professor

M. Boss, in Zürich, erinnern, der eine
Spitze gegen irgend eine Religion als solche
oder gegen eine Kirche enthält.

J\^[eine
bisherigen Erfahrungen werden die

Bedenken vieler religiöser Menschen der modernen

Psychologie gegenüber noch nicht zerstreut
haben. Religion und Psychologie berühren
sich sachlich in vielen Punkten, was
verständlicherweise zu - an sich unnötigen -
Konflikten führen kann. Im Alten Testament steht
das Gebot: Du sollst dir von Gott kein Bildnis

noch irgend ein Gleichnis machen. Aber die

Menschen machten sich dennoch zu allen Zeiten

und machen sich auch heute noch solche
«Bildnisse». Allerdings nicht immer in der
Form von Skulpturen oder Gemälden, sondern
als Vorstellungen und konkrete Aussagen über
Gott. Solange diese Vorstellungen und Aussagen

nicht mit der Wirklichkeit Gottes verwechselt

werden, handelt es sich um keine
Überschreitung des Gebotes. Wir sind, wenn wir
schon von Gott reden wollen, gezwungen, uns
solcher Vorstellungen zu bedienen. Nur müssen

wir uns bewußt sein, daß diese menschliche

Züge tragen und deshalb auch der
psychologischen Forschung unterstellt werden.
Ja, diese Forschung trägt dazu bei, die menschlichen

Vorstellungen nicht mit Gott selber zu
verwechseln. Daß zum Beispiel Gott von den
Christen und Juden vor allem als Vater und
nicht als Mutter vorgestellt wird und bedeutend

mehr männliche als weibliche Züge trägt,
hat letztlich nichts mit Gott selber zu tun,
sondern ist kulturhistorisch und damit psychologisch

bedingt. Gott an sich ist weder weiblich
noch männlich. Die psychologisch bedingten
Vorstellungen Gottes ändern sich mit den Zeiten

und sind bei den Völkern und bei den
einzelnen Menschen als Zeichen der psychologischen

Entwicklung zu verstehen. Gott selber
aber ändert sich nicht. Begriffe wie «ändern»
oder «gleichbleiben» haben in Bezug auf Gott
an sich überhaupt keinen Sinn, da er eben
außerhalb der menschlichen Begriffe von Sein
und Werden steht.

Es wird nun leider von vielen religiösen
Menschen als Gotteslästerung empfunden, wie
der Psychologe unerschrocken und scheinbar
respektlos die Entwicklung und Bedingtheit
der religiösen Vorstellungen bei einzelnen
Menschen und bei den Völkern untersucht. Es
wird übersehen, daß von diesen wissenschaftlichen

Forschungen Gott an sich überhaupt
nicht berührt wird, sondern nur die schon im
Alten Testament als nicht eigentlich zu Gott
gehörenden und deshalb abgelehnten Bildnisse
und Gleichnisse untersucht werden.

Es kann in einer psychotherapeutischen
Behandlung einmal notwendig sein, den psychologisch

bedingten Bildern, die sich der Patient
in Beziehung auf Gott macht, etwas auf den
Grund zu gehen. Einer meiner Analysanden
konnte sich Gott lediglich als zürnenden Herr-

40



scher vorstellen und war fest überzeugt, von
ihm verstoßen und verdammt zu sein. Sein
Gottesbild trug viele Züge des ihn ablehnenden
Vaters. Als ihm geholfen werden konnte, diese

Gottesvorstellung zu überwinden und zu
ändern, nahm man ihm nicht den Gottesglauben,
sondern man versuchte im Gegenteil, sein
Gottesbild zu läutern und ihn näher zu Gott zu
bringen. Ein Pfarrer, der im Unterricht den
Kindern erklärt, Gott sei nicht identisch mit
dem alten Mann mit langem Bart und wallendem

Gewand, der in der illustrierten Bibel die
Worte: «Es werde Licht» ausspricht, wirkt
ähnlich.

Alles, was Gott betrifft, übersteigt die
menschliche Fassungskraft und das menschliche

Ausdrucksvermögen. Jede Aussage des

Menschen über Göttliches ist immer durch seine

menschliche Natur mitgeprägt. Auch kirchliche

Dogmen sind, sogar wenn sie als das
Resultat einer göttlichen Offenbarung verstanden

werden, von Menschen aufgeschrieben oder
ausgesagt worden und können deshalb zum
Teil psychologisch begriffen werden. Alles, was
der Mensch macht, ist menschlich gefärbt und
insofern Objekt psychologischer Forschung.
Dies sollte aber keinen kirchlich Gebundenen
schrecken. Er weiß ja selber, daß der
Anspruch, der Mensch könnte über Gott eine
absolut wahre Aussage machen, eine gotteslästerliche

Anmaßung wäre. Es würde ja heißen, der
Mensch betrachte sich beinahe selber als Gott.

Für einen «Pharisäer» ist allerdings die
moderne Psychologie und die Psychotherapie eine
ernstliche Bedrohung. Seine Überzeugung,
Gott sozusagen in die Karten sehen zu können
und immer fähig zu sein, nach Gottes Willen
zu handeln, wird in der Regel wirklich durch
eine längere Psychotherapie schwer erschüttert.

Der Psychotherapeut versucht dem
Analysanden beizustehen, sich so zu sehen wie er
wirklich ist. Er empfindet es nicht als seine

VEXIERBILD
AUS DEM LETZTEN JAHRHUNDERT



SCHWEIZER SPIEGEL
Aufgabe den Menschen grundsätzlich zu
ändern; er will ihm aber helfen, sich selber zu
entdecken und sich seiner Bestimmung gemäß
zu entfalten.

H line
weitere Einwendung gegen auf moderner

Psychologie beruhender Psychotherapie
von christlich-kirchlichen Kreisen ist folgende :

Die Psychoanalyse und die moderne Psychologie
versuchten Religionsersatz zu sein oder

wollten doch dem Menschen einreden, er könne
sich selber, ohne Gottes Hilfe, erlösen. Dieser
Einwand hat seine guten Gründe. Ein ansehnlicher

Prozentsatz der Hörer, die sich bei
Vorträgen über Psychologie einfinden, wie auch
der Leser psychologischer Bücher, ist nur zum
Teil wirklich psychologisch interessiert. Was
erwartet wird, sind gewissermaßen «Antworten
auf die Welträtsel». Viele erhoffen sich mit
Hilfe der Psychologie, aus der Wissenschaft,
die sich mit der menschlichen Seele befaßt,
irgendwie über das irdische Dasein erheben zu
können und durch sie einen Weg zum Heil zu
finden. Jede psychologische Schule hat denn
auch Anhänger, die mit beinahe religiöser
Überzeugung an bestimmte psychologische
Lehren glauben. In unserer Zeit fühlen sich
eben sehr viele Menschen religiös unsicher.
Gewisse psychologisch bedingte religiöse Bilder,
wie zum Beispiel jenes von Gott als einem
mächtigen König, der irgendwo im Himmel
thront, haben sich aufgelöst. Manche Zeitgenossen

glauben in den kirchlichen Bildern und
Vorstellungen über Gott keinen Zugang mehr
zu Gott finden zu können. Diese Menschen
dürsten begreiflicherweise nach einer neuen
Religion, oder doch nach neuen religiösen
Bildern. Es fehlt ihnen oft die Kraft auf ein echtes

religiöses Erlebnis zu warten und greifen
dann nach «Ersatzreligionen». Diätvorschriften

und Turnübungen, Atemgymnastik und
extreme politische Heilslehren, Musik, bildende
Künste und so weiter werden zur Befriedigung
der religiösen Sehnsucht mißbraucht. Die
Psychotherapie abzulehnen, weil sie als Religionsersatz

mißbraucht wird, wäre ebenso unsinnig,
wie wenn man die Kunst aus dem gleichen
Grunde verdammen würde.

Es mag psychotherapeutisch Tätige geben,
die wirklich glauben, der Mensch könne sich
selber erlösen, wenn er sich lange und intensiv
genug mit seinem Unbewußten auseinander¬

setzt. Es ist dies aber eine Minderheit. Ein
Psychotherapeut sieht ja wie kein anderer
tagtäglich, mit welch unlösbaren Widersprüchen
der Mensch kämpfen muß und wie tief dessen

inneres und äußeres Leiden ist. Je mehr er
sich mit dem Menschen befaßt desto deutlicher
kennt der Psychotherapeut, daß wir Menschen
aus dem Paradies vertrieben sind und keine
Psychologie fähig ist, uns in dieses zurück zu
führen. Er erkennt immer wieder, daß mit dem
Mensch-sein an sich Leiden verbunden ist. Er
kann den Menschen nur helfen sich das Leben
wenigstens nicht noch schwerer zu machen als
es schon ist. Ob der Psychotherapeut letztlich
an eine christlich verstandene Erlösung des
Menschen aus seinem Elend glaubt, hängt von
seiner persönlichen religiösen Einstellung ab.
Aber wenige werden - ich drücke mich hier
sehr vorsichtig und bescheiden aus - die
Wünschbarkeit einer göttlichen Erlösung des
Menschen verneinen. Sogar wenn ein
Psychotherapeut selber die christliche Vorstellung für
Erlösung des Menschen durch Gott nicht
annähme, so würde ihm doch jeder Grund fehlen,
einen solchen Glauben bei einem Patienten zu
bekämpfen. Es ist deshalb falsch, wenn kirchlich

eingestellte Menschen die Psychologie und
die Psychotherapie als feindliche Mächte
betrachten.

J^Lls
ebenso unrichtig empfinde ich es aber,

wenn die Kirche oder religiös interessierte
Menschen vermeinen würden, sich der Psychologie

unterordnen oder anpassen zu müssen.
Wer beginnen würde zu glauben, die Kirche
könnte sozusagen von der modernen Psychologie

aus wieder belebt werden, wäre in einem
Irrtum gefangen. Die für uns wichtigen Religionen,

das Christentum und das Judentum,
sind Offenbarungsreligionen. Der -mit menschlichen

Begriffen nicht zu definierende - Gott
offenbarte sich im Laufe der Geschichte dem
Menschen und offenbart sich ihnen noch jetzt.
Der Schöpfer der Welt sprach und spricht
immer wieder mit seinen von ihm abhängigen
Geschöpfen. Diese Offenbarung kann letztlich
dem Inhalt nach nicht mit menschlichen, nicht
mit psychologischen, Begriffen erfaßt und
erklärt werden. Die Form der Offenbarungen und
die Mißverständnisse darüber sind psychologisch

bedingt; dies ist aber nicht das Wesentliche

daran. Daß Gott von den Juden und

42



SCHWEIZER SPIEGEL
Christen vor allem in männlichen Kategorien
verstanden wurde, ist, wie schon erwähnt,
sicher zum größten Teil zeitgeschichtlich-psychologisch

zu verstehen. Hinter dem Bild des
Vaters steckt aber etwas, das grundsätzlich
nichts mit Psychologie zu tun hat: Die
Offenbarung, daß Gott sich unser annimmt, sich mit
uns beschäftigt und wir wiederum zu ihm
zurückkehren.

Die Durchschlagskraft des christlichen
Glaubens beruht nie in den durch die Zeit
bedingten religiösen Bildern und Vorstellungen,
sondern in dem ungeheuren Erlebnis der
Offenbarung. So ist es auch noch heute. Die
Hauptaufgabe der Kirche besteht in der Pflege
und Verkündigung der jenseits aller Psychologie

liegenden Offenbarung. Wird diese wirklich

erlebt, so findet sich die der Zeit entsprechende

moderne psychologische Form von
selbst. Gott offenbarte zum Beispiel den
Menschen die Tatsache der Erlösung. Es genügt
nicht, wenn die Kirche lehrt, daß die Vorstellung

eines paradiesischen Himmels nicht konkret

zu verstehen sei, sondern als Ausdruck der
Sehnsucht des Menschen nach Befreiung von
Tod und Leiden. Es darf der Kirche nicht vor
allem um das psychologische und historische
Verständnis des Symbols des Himmels gehen,
es muß ihr um die psychologisch nicht
begründbare, durch Gott und Christus offenbarte
Tatsache gehen, daß Gott uns erlösen wird.
Der religiöse Mensch muß nicht den Psychologen

fragen, ob er erlöst werde oder nicht, diese

Frage kann ihm nur von Gott beantwortet
werden. Und insofern die Kirche die Trägerin
der Offenbarung Gottes ist, ist in dieser Frage
der Theologe und Geistliche und nicht der
Psychologe zuständig.

Der religiös eingestellte Mensch und die
Kirche sollten sich also in eigentlich religiösen
Fragen grundsätzlich nicht von der Psychologie

belehren lassen. Dankbar aber sollten sie

sein, daß die moderne Psychologie durch das
Mittel der Psychotherapie uns ein Instrument
in die Hand gegeben hat, durch das wir
Menschen nicht nur oft von seelischen Leiden
befreien können, sondern auch imstande sind, die
Bahn frei zu machen für echt religiöses Erleben.

Nur Religion kann uns das Leiden und
Sterben sinnvoll erleben lassen. Dazu müssen
wir aber zuerst einmal dem Leiden und dem

Sterben ins Auge sehen. Wir müssen fähig
sein, unsere innere Widersprüchlichkeit, zum
Beispiel den ewigen Kampf zwischen Gut und
Böse in uns, ohne rosarote Brille zu sehen und
wissen, daß, was wir auch immer tun werden,
der Tod unser wartet. Psychotherapie versucht
in der Regel dem Menschen zu helfen,
wahrhaftig zu werden und sich, die Andern und das

Leben, so zu sehen, wie es ist. Wir versuchen ja
immer wieder, vor der uns erschreckenden
Wahrheit zu flüchten. Indem wir zum Beispiel
das Böse nur in anderen sehen wollen, und so
vielleicht zu Querulanten werden, versuchen
wir, unser eigenes Böses loszuwerden.
Hypochonder, die wegen den kleinsten körperlichen
Beschwerden den Arzt aufsuchen, versuchen
mit Hilfe ungezählter ärztlicher Behandlungen
ihre Angst vor dem Tode zu verdrängen. Vielen

Menschen wird der Blick für ihre menschliche

eigene Natur durch neurotische
Schwierigkeiten getrübt. Und bei diesen vielen kommt
es dann oft nicht zu einem echten religiösen
Erlebnis. Wer innerem und äußerem Leiden
und dem Tod, wenn auch angstvoll, aber doch
wenigstens ins Auge schaut, erlebt dieErlösungs-
bedürftigkeit des Menschen und findet dann
auch sehr oft den Glauben an die Erlösung
durch Gott. Wer aber wegen neurotischen
Ausweichemanövern die Erlösungsbedürftigkeit
des Menschen nicht sieht und nicht anerkennen

kann, hat oft große Mühe zu echtem
religiösem Erleben zu kommen. Es ist kein Zufall,
daß das Leiden und der Tod im Neuen Testament

eine derart große Rolle spielen.
Eine ernsthafte, auf die innere Wahrheit

ausgerichtete Psychotherapie kann deshalb,
sogar wenn der Psychotherapeut selber ein
Ungläubiger ist, den Behandelten dem religiösen
Glauben nur näher führen und ihn nie davon
wegbringen.

Vom Verfasser dieses Beitrages, Dr. med Adolf
Guggenbühl-Craig erscheint im Herbst in
unserem Verlag ein Büchlein unter dem Titel
SEELISCHE SCHWIERIGKEITEN UND
DEREN BEHANDLUNG - Was Gesunde

und Leidende darüber wissen sollten.

43


	Psychotherapie und Religion

