
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 34 (1958-1959)

Heft: 11

Artikel: Auf dem Wege zur Erneuerung der Kirche

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1073282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1073282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf dem Wege
zur Erneuerung der

Rill(III5

ii
von Emil Brunner
Professor der Theologie

|s gibt heute eine große, ständig wachsende

Zahl von Menschen, die wieder ein neues
Verständnis für die Bedeutung der Botschaft
Christi haben, die überzeugt sind, daß nichts
so wichtig ist wie sie, aber die ebenso
bestimmt jeden Zusammenhang mit der Kirche
verneinen oder deren Verhältnis zu ihr doch
bloß noch eine reine Formsache ist. Christus?
Ja. Die Kirche? Nein! Da es im christlichen
Glauben um Jesus Christus und nicht um die
Kirche geht, kann sich ein gläubiger Christ
nur freuen über solche Menschen.

Und doch ist im Neuen Testament, der
Urkunde der Christusoffenbarung, beides
untrennbar beieinander: Christus und seine Ek-
klesia. Wenn ich hier das griechische Wort
brauche, so hat das darin seinen Grund, daß,
was im Neuen Testament Ekklesia heißt und
was meistens mit «Kirche» übersetzt wird,
etwas ganz anderes ist, als was wir heute
allgemein unter Kirche verstehen. Denn die
Ekklesia des Neuen Testamentes ist die Bruderschaft

der Christusgehörigen, die erst im Lauf
von Jahrhunderten zur Kirche geworden ist.
Das war ja der Sinn der Reformation: Zurück
zur neutestamentlichen Ekklesia. Aus dieser
Erkenntnis und aus diesem Willen ging nächst
der lutherischen auch unsere reformierte Kirche

hervor. Ihr verdanken wir, was wir an
christlichem Glauben haben - auch diejenigen,

die nichts mehr von ihr wissen wollen. In der
Reformationszeit aber selbst ist das Wort
aufgekommen: Ecclesia reformata semper refor-
manda, das heißt die reformierte und immer
wieder zu reformierende Kirche. Leider ist dieses

Wort bald vergessen oder zur bloßen Phrase
geworden. So ist unsere Kirche ziemlich
unverändert das geblieben, was sie zur Zeit
Zwingiis war.

Die Welt aber hat sich seitdem gewaltig
gewandelt, geistig, sozial und technisch. In einer
so gründlich gewandelten Welt kann auch die
Kirche, wenn sie lebendig ist, nicht ungewan-
delt bleiben. Das Evangelium freilich kann
sich nicht wandeln; «Christus gestern, heute
und in Ewigkeit derselbe». Die Botschaft von
ihm, das heißt von dem, was Gott durch ihn
getan und geoffenbart hat, steht über dem
Zeitenwandel.

Aber wie die Menschen diese Botschaft
verstehen und wie sie sie praktisch in ihrem Leben
verwirklichen, das ist als etwas zugleich
Göttliches und Menschliches, dem Wechsel der Zeiten

unterworfen. Daß aber die Kirche sich
nicht gewandelt hat, nicht den so gänzlich
neuen Verhältnissen und Bedürfnissen sich
angepaßt hat, das ist der Grund, warum heute so
viele nichts mehr mit ihr anfangen können und
warum sie weder Interesse an ihr noch
Vertrauen zu ihr haben. Es ist darum die Über-

27



S C H W E I Z E

zeugung vieler ihrer Glieder, sowohl Theologen
als Laien, daß die Kirche nicht so bleiben
kann, wie sie jetzt ist.

S
chon vor SO Jahren hat Pfarrer Karl von

Greverz, damals in Winterthur, die
«Laienwünsche an die Kirche» gesammelt und publiziert.

Die Schrift ist noch heute lesenswert.
Einiges von dem, was damals gefordert wurde,
ist tatsächlich verwirklicht worden, anderes
nicht. Die Unzufriedenheit aber mit der Kirche

ist nicht geschwunden sondern wohl noch
größer geworden. Diese Laienwünsche waren
ja auch nicht aus einer grundsätzlichen
Neubesinnung auf das Wesen der Ekklesia
entsprungen, sondern waren lediglich Ausdruck
dessen, was viele als Mangel an der Kirche
empfanden. Der Wille aber, unsere Kirche nach
dem Muster der neutestamentlichen Ekklesia
umzubilden und eben damit auch den geänderten

Verhältnissen anzupassen, treibt eine Reihe
von uns ständig um. Der Ruf nach einem
Reformator, einem neuen Luther oder Zwingli,
will nicht verstummen, aber damit ist uns nicht
geholfen. Vielleicht geht es auch diesmal nicht
so, sondern muß die neue Gestalt der Kirche
aus einer neuen gemeinsamen Besinnung des
Christenvolkes und derer, denen die Übersetzung

des Neuen Testaments in unsere Zeit und
Sprache anvertraut ist, herauswachsen.

Ich fühle mich keineswegs zum Reformator
berufen. Aber da ich seit bald fünfzig Jahren
die Bibel mit der Frage gelesen habe, was ihre
Botschaft für uns heutige Menschen bedeute,
und ich mich mit der Frage, was Kirche ist
und sein soll beruflich zu beschäftigen hatte,
so ist mir im Verlauf der Jahre darüber einiges

klar geworden, was eigentlich der
Unzufriedenheit mit der Kirche zugrunde liege.

Diese Gedanken will ich hier auf den Wunsch
der Redaktion kurz zusammenfassen.

Die Ekklesia des Neuen Testaments ist
überhaupt nicht das, was wir unter einer Kirche

verstehen, sondern eine Bruderschaft
derer, die im Glauben an Jesus Christus leben.
Das Neue Testament denkt, wenn es von
Ekklesia spricht, nie an ein Kirchenwesen, an eine

Organisation, die einem bestimmten Zweck
dient, nie an eine Hierarchie oder eine
Verfassung oder ein Kirchenrecht, sondern die

R SPIEGEL
Ekklesia versteht sich selber als der lebendige
Leib Christi. In diesem Sinn allerdings gehört
Ekklesia notwendig und unbedingt zu Christus,

so wie die Reben am Weinstock, so wie
der Leib zum Geist, zum heiligen Geist Christi.

An dieser Bruderschaft ist die Hauptsache,

daß in ihr eben dieser Geist, der der
Geist der Liebe Gottes ist, zum Ausdruck
komme. Ja, man darf sagen: die Ekklesia ist
die einzige wahre Bruderschaft, weil nur in ihr
alles, was sonst die Menschen trennen kann,
Rasse, Klasse, Bildungsniveau, Geschlecht, Alter

keine Rolle spielt. «Da ist nicht Jude noch
Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier, da
ist nicht Mann und Weib; denn ihr seid alle
einer in Christus.» Hier gibt es auch kein Dogma,

das man zu glauben hat, denn der Glaube
ist das Ergriffensein von Christus und nicht
ein Glaube an Lehren oder Tatsachen. Hier
gibt es keine Moralgesetze, denn sie sind alle
enthalten und zugleich überboten von der
«Liebe, die alles trägt, alles glaubt, alles hofft,
alles erduldet.»

In dieser Ekklesia gibt es keine bestimmte
als heilig geltende Ordnung, sondern diese

Ordnung ergibt sich daraus, daß der eine Geist
einem jeden seine besondere Gabe gibt und ihn
an seinen bestimmten Platz stellt, zum Dienst
an der Gemeinschaft. Es gibt da wohl Prediger,

aber wer ein solcher Prediger sein soll, das

sagt keine Kirchenordnung, sondern das ist
der Auftrag desselben heiligen Geistes. Wenn
man von Gottesdienst spricht, meint man nicht
eine besondere Veranstaltung, sondern den
Dienst am Bruder, am Mitmenschen. Wohl
gibt es Versammlungen der Gläubigen, bei
denen etwas Besonderes getan wird, wo das Wort
Gottes verkündet, wo Gott gepriesen wird, wo
einer den anderen ermahnt, wo aber ein jeder
an die Reihe kommt, je nachdem er innerlich
berufen und befähigt ist, seinen Beitrag zu
geben zum Leben der Gemeinde oder zur
Glaubensstärkung der Brüder.

IL, _was wir Kirche nennen, total Verschiedenes.
Ich will mich jetzt nicht darüber auslassen, wie
es zu diesem so ganz Anderen, zur Kirche ge-

28



SCHWEIZER SPIEGEL
kommen ist. Das hat natürlich seine geschichtlichen

Ursachen und ist das Ergebnis einer
langen und komplizierten Entwicklung. Ich
will nur das sagen, daß auch Luther mit seiner
Reformation etwas wie diese Bruderschaft
anstrebte, die schlichte «Versammlung derer, die
mit Ernst Christen sein wollen». Aber die Zeit
war dafür noch nicht reif. Er mußte sich mit
einem Kompromiß zufrieden geben, einer vom
Kurfürsten gesetzlich geordneten sächsischen
Landeskirche. So war es auch bei Zwingli, der
sein Ideal von der «Kilchhöri», d.h. der frei
sich bildenden Gemeinden der Gläubigen, bald
verließ und die durch den Rat von Zürich auf
gesetzlichem Wege konstituierte Landeskirche
von Zürich schuf, die wir als reformierte Kirche

von heute kennen.
Die Wandlungen der Zeit haben aber dazu

geführt, daß es erstens einmal keinen Kirchenzwang

mehr gibt. Durch das staatliche Prinzip

der Glaubensfreiheit ist es jedem freigestellt,

ob er zur Kirche gehören will oder nicht,
ob er am gottesdienstlichen Leben teilnehmen
will oder nicht, während in der Reformationszeit

jeder - ob katholisch oder protestantisch -
selbstverständlich zur Kirche gehörte und
gehören mußte von Staats wegen. Die amerikanischen

Kirchen haben sich von vornherein auf
diese Freiwilligkeit einstellen müssen, da der
Staat ihnen keinerlei Unterstützung oder

Privilegien gewährte, und die Freikirche hat sich
dementsprechend bei ihnen von Anfang an
entwickeln können und erntet heute die Frucht
dieses Verzichtes auf den Zwang in einem
ungeheuren «boom» der Kirchlichkeit, während
unsere Kirche in eine Krise hineingekommen
ist, aus der sie nicht herauskommen wird, wenn
sie nicht das Versäumte nachholt.

JH
ie Ekklesia des Neuen Testaments war

selbstverständlich ganz auf die Freiwilligkeit
gestellt. Es war ja im Gegenteil gefährlich, ein
Christ zu sein, zur Ekklesia zu gehören. Diese
Gefahr aber war ein Segen, während der 380
Jahre nach Christus eingeführte Kirchenzwang
sich als ein sehr fragwürdiges Geschenk
erwies.

Wir aber müssen versuchen, sozusagen in
den Rahmen unserer reformierten Kirche so
viel als möglich Bruderschaft, Gemeinschaft
hineinzubauen. Dazu ist nötig, daß es neben

Die Technik als Gegenspielerin des Rechts

Das Recht verkörpert eine seit den Urzeiten gewachsene,

fest gefügte Hierarchie der Werte, die, wenn man

von Moral und Konvention als weiteren Ordnungen
absieht, schlechthin die Priorität des Ranges beanspruchen.

Die Technik stellt ihr, wie sich immer deutlicher

zeigt, ein autonomes Wertsystem gegenüber, dessen

oberstes Prinzip das Streben nach maximaler Leistung,
nach größtmöglichem Effekt ist, und damit, da die

Technik meist im Dienste der Wirtschaft steht, nach

möglichst großem ökonomischem Nutzen. Dieses Prinzip

tritt unverhüllt mit dem Anspruch auf, der vom
Recht verkörperten Hierarchie der Werte vorzugehen.

Die heutige Lärmproduktion ist der sinnenfälligste
Beleg, und neben den bereits von vielen als Schicksal

betrachteten Hekatomben des Straßenverkehrs einer
der überzeugendsten Beweise für das Gegenspiel der

Technik wider das Recht. Erst dann wird eine ins
Gewicht fallende und bleibende Besserung eintreten,

wenn die Techniker durchwegs und vorbehaltslos die

Suprematie des Rechts anerkennen. Sie ihnen, auch

wenn es Bürgersmut braucht und Opfer an Popularität

kostet, aufzuerlegen, das ist die Aufgabe der
Juristen und der zur Verwirklichung ihrer Thesen
berufenen politischen Behörden und Amtsstellen; niemand
kann sie ihnen abnehmen. Sosehr auch bei vielen -
Technikern, politischen Behörden und Amtsstellen -
eine geradezu bestürzende Eingleisigkeit und bare

Vordergründigkeit des Denkens, die Unfähigkeit,
«Fortschritt» von Fortschritt zu unterscheiden, obwaltet,

so zeigen sich doch Gegenkräfte in steigender
Zahl.

Prof. Dr. Karl Oftinger
in der «Schweizerischen Juristen-Zeitung»

der Predigt das Gespräch über die Bibel gibt,
wo alle mittun können, wo die vielen Fragen,
die beim Lesen der Bibel in uns aufsteigen,
ausgesprochen werden können, wo besonders
auch gemeinsam gefragt wird, was denn nun
aus der biblischen Botschaft für praktische
Konsequenzen gezogen werden sollen. Solchen

29



SCHWEIZER SPIEGEL
WOHER STAMMT

DIESES WORT?

Türgge

Ein merkwürdiges Vokabular bekommt man in
einer niederösterreichischen Spezereihandlung zu

hören. Da heißt die Tomate Paradeis; statt von

Blumenkohl spricht man von Karfiol; Bohnen

tragen den Namen Fisolen, den Lauch nennt

man Porree, die Aprikosen Marillen. Am

merkwürdigsten aber kommt uns Kukuruz vor; das

ist der Mais. Es handelt sich um ein slawisches

Wort, das wohl einem Lockruf für das Geflügel

(ähnlich wie bi-bi) entstammt.

Unsere Mundart nennt den Mais auch Türgge,

ein Ausdruck, der nicht minder interessant

ist als Kukuruz. Wollte man mit dieser

Bezeichnung sagen, der Mais stamme aus der Türkei?

Kaum, denn es war zu allen Zeiten zur

Genüge bekannt, daß der Mais eine indianische

Kulturpflanze ist, die Europa samt dem

indianischen Namen mahiz von Amerika übernommen

hat. Das große Getreidekorn, das unter

den bekannten Getreidearten nicht seinesgleichen

hat, mußte bei seinem ersten Erscheinen

Staunen erwecken. Von seltsamen Dingen

sagen wir, sie kämen uns spanisch vor; gerade so

nannte man in Italien um das Jahr 1500 herum

Eigentümliches, das aus weiter Ferne stammte,

türkisch. So entstand die Bezeichnung grano

turco oder kurz granturco, türkisches Korn. Bei

den regen Handelsbeziehungen zwischen

Italien und unserm Land konnte es nicht ausbleiben,

daß neben Mais auch der Ausdruck Türgge

bei uns Eingang fand.

Johannes Honegger

"~V 1

Gesprächen zwischen denen, die in weltlichen
Berufen stehen und den fachmännisch
ausgebildeten Auslegern der Bibel werden seit zehn
Jahren in der zu diesem Zweck gegründeten
Heimstätte Boldern geführt, und es ist bedeutsam,

wie da viele, die nichts mehr von der Kirche

wissen wollen, den Weg zu Christus und zur
Bibel finden und von dieser Art «Gottesdienst»

beglückt sind. Denn es ist ja auch so:
solche Gespräche am runden Tisch schaffen
viel mehr Gemeinschaft als sie in unseren großen

Kirchen und in unseren Predigtgottesdiensten
möglich ist. Zur Gemeinschaft gehört

neben dem Geistlichen auch das ganz Natürliche,

nicht nur das gemeinsame Hören der
Predigt und Gebet sondern auch das miteinander

essen, miteinander lachen, miteinander
diskutieren - kurz, das miteinander leben. Im
Austausch der Erfahrungen lernt man am
besten das verstehen, was im Neuen Testament
mit der Botschaft Christi, mit Glauben und
mit Ekklesia gemeint ist.

Es braucht aber dazu nicht notwendigerweise

ein Boldern. Solche Gespräche über die
Bibel können sich auch irgendwo, wo eine
größere Stube zur Verfügung steht, gestalten, -
und solche «Hauskirchen» sind denn auch
überall in der Entstehung begriffen. Vor allem
ist das große Problem, wie die Kluft zwischen
dem Alltagsleben mit seinen Erfordernissen
und dem Evangelium mit seiner Botschaft von
der Liebe Gottes zu überbrücken sei, nur in
solcher gemeinsamer Aussprache zu lösen.

EA ^in Problem ist heute in den Vordergrund
getreten, das für die Epoche der obligatorischen

Kirche scheinbar gar nicht bestand und
nie ernstlich gestellt wurde, das aber für uns
gerade die Entscheidungsfrage geworden ist,
nämlich die Frage: Wie kommt man zum
Glauben? Wie wird man ein Christ? Früher
genügte die Antwort des Apostels: «Der Glaube
kommt aus der Predigt.» Heute aber, wo so
viele kein Verständnis oder kein Interesse
mehr am Predigtgottesdienst haben, muß diese

Frage ganz neu beantwortet werden. Vielmehr,
auf diese Frage gibt es nicht eine, sondern
viele, fast so viele Antworten als es Menschen
gibt. Der Weg, auf dem man Gott und Christus

begegnet, ist für jeden ein anderer. Aber
das scheint etwas für viele Gültiges zu sein;

3°



S C H W E I Z E

sie kommen zum Glauben durch die Erfahrung
lebendiger Gemeinschaft von Christen. Denn
Gemeinschaft und Liebe versteht und begehrt
jedermann. Wo von einem Kreis von
Menschen solche Liebe ausgeht, da geht einem das
Herz auf, da wird denn auch das Evangelium
von der Liebe Gottes am ehesten verstanden
und aufgenommen. Sie kommen also zu Christus

auf dem Weg über die Gemeinschaft.
Ein anderes noch ist allen Wegen zum Glauben

gemeinsam. Man kommt zum Glauben

nur, indem man ehrlich wird mit sich selber,
indem man versteht, daß dem Leben ohne Gott
der Sinn und die Richtung fehlt, daß die
Gottesferne zugleich Lebensmangel und Öde ist.
Die Selbsterkenntnis, das Ehrlichwerden mit
sich selber ist der Weg zum Glauben. Diese
Selbsterkenntnis aber vollzieht sich am besten
in einem Erfahrungsaustausch, indem unser
eigenes Leben von den verschiedensten Seiten
her von der Christuswahrheit beleuchtet wird.
Darum führt dieser Weg für viele weitaus
besser zum Ziele als die Predigt, wo nur der
Pfarrer das Wort hat und die Fragen der
Einzelnen gar nicht zur Sprache kommen. Diesen
Weg aber haben wir erst mühsam zu lernen.
Dabei zeigt es sich immer wieder, wie viel realer

die Gemeinschaft wird als durch das Sitzen
unter der Kanzel, wie man dadurch auch
Freude bekommt aneinander und lernt, den
anderen gerade so zu nehmen wie er ist, statt
sich an seiner Art zu ärgern. Die Aussprache
über Glaubensfragen, wie sie aus dem
täglichen Leben entstehen, ist ein besserer Weg
zum Verständnis des Evangeliums als die
Belehrung durch den «Fachmann in Sachen
Religion».

Die Besinnung auf das, was Ekklesia im
Neuen Testament heißt und die Erfordernisse
der Zeit weisen also in derselben Richtung.
Das ist ein Zeichen, daß wir mit dieser Sicht
auf dem rechten Wege sind. Wir müssen nur
lernen, diesen Weg miteinander auch wirklich
zu gehen und dürfen uns durch die Schwierigkeiten,

die sich dabei zeigen, nicht abschrek-
ken lassen.

R SPIEGEL

yy or zwei Jahren hat Zürich etwas Neues
erlebt: eine Kirche, die aus ihrem gewohnten
Geleise heraustrat und den Glauben in einer
Weise verkündete, die dem Suchen und den
Bedürfnissen der Menschen entgegenkam. Es

war ein erster Versuch. Er hat eingeschlagen
und viel begeisterte Zustimmung und lebhaftes

Interesse gefunden. Wir sind daran, diesen
ersten Versuch durch weitere fortzuführen.
Das stößt auf mancherlei Hindernisse. Viele
sind enttäuscht, daß man nicht sofort eine
Reform der Kirche auf der ganzen Linie ins Werk
setzte. Aber davon sind wir noch weit weg, und
niemand vermag heute zu sagen, wie es zur
neuen Gestalt der Kirche, auf die wir hoffen,
kommen könnte, noch weniger, welches die
ersten notwendigen Schritte der Kirchenerneuerung

sind.
Die «Kirche», das Wort im Sinne von

Ekklesia verstanden, das sind weder die Pfarrer,
noch die Synode und die Kirchenräte, sondern
das sind wir alle, die wir Christen sein möchten.

Darum ist es auch einem jeden aufs
Gewissen gelegt, über diese Frage gründlich
nachzudenken. Je mehr das geschieht, je weniger
man bloß über die heutige Kirche kritisiert
und schimpft, desto mehr wird dann auch zu
ihrer Verbesserung getan werden können.
Vergessen wir nicht: der Kirche verdanken wir,
trotz all ihrer Mängel, was wir an christlichem
Glauben haben. Aber auch das andere ist
wahr: wenn die Kirche auch in Zukunft ihren
Dienst an den Menschen tun soll, muß sie

gründlich umgestaltet werden. Gerade der
reformierten Kirche ist es aufgetragen, sich
immer wieder aus dem Geist des Evangeliums zu
erneuern und mit dem ständig sich ändernden
Leben Schritt zu halten.

Das Evangelium ist zu allen Zeiten
dasselbe, aber der Weg zum Verständnis, die
Möglichkeit, es in den Seelen der Menschen
heimisch zu machen, ist zu jeder Zeit verschieden
und im heutigen Zeitalter der Umbrüche ganz
besonders.

31


	Auf dem Wege zur Erneuerung der Kirche

