
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 34 (1958-1959)

Heft: 2

Artikel: Warum der reformierte Gottesdienst den Kirchgänger oft kühl lässt :
Gedanken eines Laien

Autor: Guggenbühl, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1073181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1073181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum der reformierte

GOTTESDIENST
den Kirchgänger oft

kühl lässt

Gedanken eines Laien

Von Adolf Guggenbühl
Illustration von H. Tomamichel

enn ein Mensch gesundheitlich nicht in
Ordnung ist, zieht man einen Arzt bei,

um herauszufinden, was ihm fehlt. Um eine
Diagnose stellen zu können, wird dieser den
Patienten zuerst einmal gründlich untersuchen.

Im Geschäftsleben erfüllt diese Aufgabe die

Marktforschung. Wenn der Umsatz eines
Waschmittels oder eines Kühlschrankes
zurückgeht, so wird man durch eine Publikumsbefragung

herauszufinden suchen, was der
Grund ist und nachher entsprechende
Maßnahmen treffen.

Es ist eine bekannte Tatsache, daß der
Besuch des reformierten Gottesdienstes zu
wünschen übrig läßt.

Wenn in unseren großen Städten fünf Prozent

der Kirchgemeindeglieder am Sonntag die
Kirche besuchen, ist der Durchschnitt bereits
überschritten. Warum führt man nicht auch
eine Befragung durch, um Anhaltspunkte dafür

zu gewinnen, wo die Ursache liegt?
Natürlich darf die Kirche nicht einem

geschäftlichen Unternehmen verglichen werden.
Einer der vielen Unterschiede zu einem solchen
liegt darin, daß sie das, was sie gibt, nicht
unbedingt den Wünschen der «Kunden» anpassen
kann. In mancher Hinsicht ist es Pflicht des

26



SCHWEIZER S PIEGEL
Pfarrers, den Gemeindegliedern etwas zu
geben, das sie nicht recht wollen; aber trotzdem
würde eine objektive Untersuchung wertvolle
Ergebnisse zeitigen.

Da es noch lange dauern kann, bis eine solche

Marktanalyse durchgeführt wird, möchte
ich auf Grund meiner persönlichen Beobachtungen

einige Anregungen geben. Ich darf
mich zwar nicht rühmen, ein besonders eifriger

Kirchgänger zu sein, hingegen kenne ich
die reformierten Gottesdienste auch in vielen
andern Ländern.

In einem humoristischen englischen Roman,
den ich in den Ferien las, tut ein Pfarrer der
englischen Hochkirche den Ausspruch: «Ich
habe immer wieder die Beobachtung machen
müssen, daß ein plötzlich auftauchendes Interesse

von Laien an theologischen Fragen in der
Regel eine beginnende Geisteskrankheit
ankündigt.»

Nun, ich will mich in diesem Beitrag nicht
mit Theologie befassen. Meine kritischen
Bemerkungen sollen lediglich Äußerlichkeiten
betreffen, Dinge, die ein Laie vielleicht gerade
deshalb besser beurteilen kann, als ein
Schriftgelehrter, weil er weniger an déformation
professionnelle leidet.

Daß der Kirchenbesuch sehr schlecht ist, hat
teilweise Gründe, die im Geist unserer Zeit
liegen und sich deshalb kaum ändern lassen. Vieles

aber ließe sich ändern, wenn der Gottesdienst

etwas anders gestaltet würde.

Mehr Redeschulung

eim reformierten Gottesdienst steht die
Predigt im Mittelpunkt. Ist sie

unbefriedigend, so gehen die meisten Kirchgänger
enttäuscht nach Hause. Warum aber lassen die
Predigten so oft zu wünschen übrig? Zum Teil
kommt das sicher ganz einfach daher, daß
unsere Pfarrer das Reden nie richtig gelernt
haben.

Während in den katholischen Mittelschulen
die Rhetorik obligatorisches Unterrichtsfach
ist, lernen unsere Gymnasiasten in den meisten
Schulen nicht, wie man Vorträge hält. Später,
beim Theologie-Studium, wird dieses Versäumnis

nicht nachgeholt. Der durchschnittliche
reformierte Pfarrer hat wahrscheinlich zwanzig
mal soviel Zeit aufgewendet, um autofahren
wie um predigen zu lernen. Die Ergebnisse sind
entsprechend.

Wenn man sagt, die fehlende Übung werde

später durch die Praxis nachgeholt, so ist das
nur teilweise richtig. Fehler müssen am Anfang
korrigiert werden, sonst werden sie zur
Gewohnheit, wenn der Pfarrer nicht das Glück
hat, eine liebevolle und kritische Frau sein
eigen nennen zu können, die ihn nachträglich auf
die schlimmsten Unarten aufmerksam macht.
Ich würde jedem Pfarrer empfehlen, einmal
seine Predigt auf ein Tonbandgerät aufnehmen
zu lassen und sich dann selber zuzuhören ; die
meisten würden erschrecken.

Was sind die häufigsten allgemeinen Fehler,
die gemacht werden? Der berühmte Rat, den
Luther an alle Redner gab: «Tritt fest auf, tu's
Maul auf, hör bald auf» wird zwar befolgt.
Vor allem der wichtigsten Empfehlung, kurz zu
sein, wird nachgelebt - ganz im Gegensatz zu
früher. Die heutige Predigt dauert im allgemeinen

richtigerweise selten mehr als 30 Minuten,
im Gegensatz zum 19. und vor allem zum 18.

Jahrhundert, wo Predigten, die sich stundenlang

hinzogen, keine Seltenheit waren.
In den reformierten Kirchen des Engadins

findet man häufig neben der Kanzel zwei große
Sanduhren, die zum Ablaufen je eine halbe
Stunde benötigen. Ich habe mir erzählen
lassen, diese eigenartigen Gebilde seien seinerzeit
aufgestellt worden, weil sich die Gemeindeglieder

das Recht ertrutzt hätten, die Redezeit des
Pfarrers auf zwei Stunden zu beschränken. Mit
Hilfe der Sanduhren konnten die Kirchgänger
kontrollieren, ob ihr Recht auch wirklich
gewahrt werde. Se non è vero, è ben trovato.

Auch eine halbe Stunde ist noch ziemlich
lang, 20 Minuten dürften vom Standpunkt des

Kirchgängers aus ein Optimum darstellen.
Nicht umsonst lautet ein in Pfarrerskreisen
Amerikas beliebtes Zitat «No souls are saved
after the first IS minutes».

Also an der Länge liegt es nicht, woran liegt
es denn? Zum Teil daran, daß wegen der
mangelnden Ausbildung die Predigt oft ganz
anders herauskommt, als der Pfarrer beabsichtigt.
Wenn jemand, der nie richtig schreiben gelernt
hat, beginnt, schriftstellerisch tätig zu sein,
übernimmt er häufig einen Stil, der weder ihm
noch seiner Zeit entspricht. Er bedient sich
einer Ausdrucksweise, die ihm eigentlich gar
nicht gemäß ist, die veraltet ist. Wenn möglich
verfällt er in den Aufsatzstil seiner Jugendjahre,

der schon damals auf frühere Vorbilder
zurück ging.

Zu diesen veralteten Stilmitteln gehören die
ständigen Wiederholungen. Sehr viele Pfarrer

27



SCHWEIZER SPIEGEL
haben die Gewohnheit, grundsätzlich jeden
einzelnen Satz nochmals in anderer Form zu
wiederholen.

«Paulus erhob sich sehr früh. Noch ehe es

Tag war, stand er von seinem Lager auf. Als
die Sonne aufging, war er schon unterwegs.»
Der erste Satz würde vollkommen genügen.
Aber so geht es nun weiter. «Es war ein
herrlicher Tag. Es war ein Tag, an dem kein Wölklein

am Himmel stand. Die Sonne schien in
ihrer ganzen Pracht auf die Erde» usw.

Sicher ist die Wiederholung ein berechtigtes
Stilmittel, aber sie muß mit Vorsicht und Maß
gebraucht werden, sonst wirkt sie wie ein
Bleigewicht.

Ähnlich verhält es sich mit dem tremulierenden,

salbungsvollen Tonfall, in dem viele
Predigten vorgetragen werden. Sicher, Ergriffenheit

äußert sich nicht nur in Worten, sondern
auch in der Art des Redens. Aber wenn
jemand Sonntag für Sonntag vom Anfang bis
zum Schluß mit der gleichen tremulierenden
Stimme spricht, so glaubt man nicht mehr an
diese Ergriffenheit. Sie wirkt hohl, theatralisch.

Ich habe letzthin einer Beerdigung
beigewohnt. Der Pfarrer verlas den Lebenslauf. Da
das Leben der Verstorbenen äußerlich in ruhigen

Bahnen verlaufen war, bestanden fast die
einzigen faßbaren Ereignisse in häufigem
Wohnungswechsel. Der Pfarrer sagte nun: «Und
dann zog die teure Verstorbene von der
Stampfenbachstraße an die Krautgartengasse, um
dann wegen Abbruch der Liegenschaft schon
nach zwei Jahren wiederum das Domizil zu
wechseln. Sie verbrachte ihren Lebensabend an
der Badenerstraße...» usw.

Das wäre nicht so schlimm. Es ist aber
unangebracht, wenn diese sachlichen und trockenen

Mitteilungen in diesem tremulierenden,
gütigen Spezialton vorgelesen werden.

Die Sprache Kanaans

aß die Sprache der Predigten oft zu
altertümlich ist, ist bekannt. Die

Theologie-Studenten werden zwar gelegentlich
davor gewarnt, sich ständig der Sprache Kanaans,
wie der Fachausdruck lautet, zu bedienen, aber
es gelingt vielen nicht, sich davon zu befreien.
Irgendwie gilt das altertümliche und alter-
tümelnde für alles, was mit Religion zu tun
hat als angemessen. Aus diesem Grunde wurden

auch Bibeln und Gesangbücher noch lange
Zeit in Fraktur und nicht in Antiqua ge¬

druckt, obschon die jüngere Generation bereits
Mühe hatte, die gotische Druckschrift zu lesen.

Die Verwendung einer besondern, altertümlichen

Sprache steht ganz im Gegensatz zu
dem, was die Reformatoren wollten. Luther
wie Zwingli versuchten, ihre Bibelübersetzungen

möglichst modern, zeitgemäß zu gestalten.
Luther «schaute den Leuten aufs Maul».
Unterdessen sind aber wieder 400 Jahre
vorbeigegangen. Wer jetzt predigt, muß so reden, daß
ihn die heutigen Menschen verstehen.

Die reformierte Kirche kennt keine
Sakralsprache. Der Pfarrer muß deshalb so reden,
wie es uns entspricht. Sicher ist auch eine
reformierte Kirche ein besonderes Haus, und
mancher Ausspruch, der in einem Wirtshaus
paßt, ist in einem Gotteshaus fehl am Platz.
Aber das heißt nicht, daß sich nun der Pfarrer
eines Spezial-Jargons bedienen soll.

Diese feierliche, altertümliche Sprache ist
zwar sehr bequem. Sie ist bequem für den Pfarrer,

weil sie ermöglicht, Phrasen zu machen,
eine gewisse Leere zuzudecken, und sie ist
bequem für die Kirchenbesucher, weil solche
Predigten mit wohligem Schauer erfüllen, im
übrigen aber unverbindlich sind und ablaufen
wie der Regen an einem Plastikmantel.

Sicher, es ist eine schwierige Aufgabe, jeden
Sonntag das Evangelium zu verkünden. Auch
der Pfarrer ist ein Mensch. Er ist häufig traurig,

ja verzweifelt, und Gott entzieht sich ihm
oft, aber die Flucht in abgestandene und
bombastisch wirkende Redensarten kann nicht die

Lösung sein.
Ob und wie weit man Schweizerdeutsch

predigen soll, darüber gehen die Ansichten auseinander.

Diese Frage darf selbstverständlich
nicht einfach vom Standpunkt der geistigen
Landesverteidigung aus betrachtet werden,
sondern nur von dem des Evangeliums aus. Es
ist möglich, daß es Pfarrer gibt, denen es besser

gelingt, sich auf Schriftdeutsch richtig
auszudrücken, obschon das in vielen Fällen nur
auf die Gewohnheit und größere Übung
zurückzuführen ist. Sicher aber ist, daß der Dialekt

für den, der ihn beherrscht, genau so viele
Möglichkeiten bietet wie das Schriftdeutsche.

Durchaus abzulehnen ist der Einwand,
unsere Muttersprache sei nicht feierlich genug.
Wenn Jesus heute bei uns lebte, würde er
wahrscheinlich Schweizerdeutsch sprechen,
denn er predigte damals in der Volkssprache
seiner Umgebung, dem Aramäischen. Er sprach
so, daß ihn alle verstehen konnten, nicht nur

28



SCHWEIZER SPIEGEL
die Gebildeten, sondern auch die Ungebildeten,
nicht nur die Priester, sondern auch die Laien.

Die jrohe Botschaft

rotzdem ich weiß, daß es sich hier um
ein schwieriges Gebiet handelt, erlaube

ich mir, auch einige kritische Bemerkungen
zum Inhalt der Predigt zu machen. Nach meinem

Gefühl hört man im durchschnittlichen
Gottesdienst zu wenig von Gott und zu viel
von den Menschen, zu wenig von Religion und
zu viel von Moral.

«Vo was hat de Pfarrer prediget?»
«Vo dr Sünd, er isch degäge gsy.»
Dieser Witz ist alt, aber leider noch nicht

veraltet. Dabei meinen die Pfarrer, wenn sie
von Sünde reden, meistens nicht die eigentliche

Sünde, die Abkehr von Gott, sondern wettern

sehr oft gegen Verstöße gegen die zeitbedingte

und oft etwas fragwürdige bürgerliche
Moral. Das Christentum wird dann umgebogen
in eine Art Sittenlehre, wo es vor allem darauf
ankommt, in Ordnung und Reinlichkeit gute
Noten zu erhalten.

Ein Beispiel dafür ist der Kampf gegen die
Spielsalons, der in Zürich vor einigen Jahren
von vielen Kanzeln herab geführt wurde, oder
später das Eingreifen in die Abstimmung, wo
die Stimmbürger darüber zu entscheiden hatten,

ob in Zürich drei Nachtkaffees bis um
zwei Uhr nachts offen halten durften. Sicher
konnte man in guten Treuen der Ansicht sein,
das sei unerwünscht, und die Stimmbürger
Zürichs haben dann auch in diesem Sinne
beschlossen, aber mit zentralen Fragen des
Christentums haben solche Entscheidungen wenig
zu tun.

Dieses übermäßige Betonen der Moral, das

häufig in Moralismus ausartet, hat zur Folge,
daß das Christentum verfälscht wird. An Stelle
des christlichen Gottes der Liebe ist wieder der
alttestamentliche, zürnende Gott Jahwe getreten,

anstatt erhoben und befreit, verläßt man
den Gottesdienst niedergedrückt.

Die Lebensangst ist das große Problem der
Menschen aller Epochen, wenn sie auch ständig
ihre Formen wechselt. Früher hatte man Angst
vor Hexen und Gespenstern, heute vor der
Atombombe. Das Christentum ist die frohe
Botschaft, die dem Menschen hilft, die Angst
zu überwinden und auch dem Tod mutig in die
Augen zu sehen. Echte Gläubigkeit macht
deshalb heiter, nicht finster. Aber von dieser Hei-

er Sonderfall Schweiz

Die Schweiz hat in viel höherem Maße ihre
Gemütswerte, ihre nationale Eigenheit, ihre
ursprünglichen Gesellschaftsformen des privaten

und öffentlichen Lebens bewahren können
als die Großstaaten. Ihr Geistesleben hat eine
weit stärkere ethische Formung, ihr privates
und Wirtschaftsleben einen viel instinktiveren
Charakter als dasjenige größerer Länder. Das
rationale Denken, die rationalen Einrichtungen

sind weniger entwickelt als anderswo.
Gerade gegenwärtig besteht allerdings unter
amerikanischem Einfluß eine starke Neigung, diese

Eigenart als Rückständigkeit zu betrachten
und sie den kollektiven Götzen des Auslandes
zu opfern. Das zeigt sich auch in der Beurteilung

der europäischen Einigungstendenzen mit
ihrer wirtschaftlichen und zentralistischen
Orientierung, und zwar ist diese
Säkularisierungstendenz auffälligerweise in der Wirtschaft
und Politik viel weniger stark als in der
Wissenschaft. Doch entspricht dies auch dem
Entwicklungsschema der Kollektivierung.

Prof. Dr. Eugen Böhler, Zürich
Band VII. Studien aus dem
C. G. Jung-Institut, Zürich
Rascher-Verlag)

terkeit merkt man in unseren reformierten
Kirchen oft zu wenig.

Mehr Anbetung, weniger Belehrung

n der reformierten Kirche steht die
Predigt im Zentrum des Gottesdienstes.

Vielleicht wird aber dieser Grundsatz bei uns
gegenwärtig doch etwas übertrieben. Denn
jetzt ist es so: Wenn man den Pfarrer nicht
mag, mag man nicht in die Kirche gehen. Im
evangelischen Gottesdienst fast aller Länder
nimmt die Liturgie einen größern Platz ein als
bei uns.

Der Haupteinwand gegen die jetzige Übung

29



SCHWEIZER SPIEGEL
scheint mir der zu sein, daß der Laie allzu sehr
in die Passivität gedrängt ist. Es hat eine
eigentliche Entmündigung Platz gegriffen.

Warum dürfen bei uns Laien selten oder gar
nie in der Kirche reden? Das ist nicht nur bei
den Sekten so, sondern in vielen amerikanischen

Kirchen. Im Kanton Bern darf einmal
im Jahr, am Kirchensonntag, ein Laie den
Pfarrer vertreten. Einmal im Jahr ist nicht oft,
aber als Symbol besser als gar nichts. Dabei
würde man überall Laien finden, die etwas zu
sagen hätten. Wie gut Laien oft reden können,
konnte man bei der früheren Oxford-Bewegung
feststellen und auch jetzt wieder, bei der vor
drei Jahren durchgeführten protestantischen
Aktion «Zürich wohin?» Die Zeugen für Gottes

Wort sind da, warum werden sie nicht
aufgerufen?

Warum kennt man bei uns nicht mehr die
Wechselgesänge oder Wechselsprechchöre
zwischen Pfarrer und Gemeinde, oder Diakon und
Gemeinde? Die Psalmen eignen sich besonders

gut dafür. Diese Wechselgesänge waren bis ins
18. Jahrhundert in Zürich üblich.

Warum wird nicht zum mindesten das Un-
servater gemeinsam gebetet, wie das zur Zeit
Zwingiis geschah?

Warum knien die Kirchenbesucher beim Beten
bei uns nicht nieder, sondern stehen auf? Das
Natürliche ist, zu knien und nicht aufzustehen.
Es gibt keinen ergreifenderen Ausdruck der
Demut, der Bereitschaft zur Unterwerfung unter

den Willen Gottes.
Jedes Mal, wenn ich in einer katholischen

Kirche sehe, wie alle Anwesenden, eine mondäne

Frau und eine arme Bäuerin, ein
Bankdirektor und ein Hilfsarbeiter nebeneinander
in die Knie sinken, werde ich ergriffen. Der
Umstand, daß die Katholiken knien, ist
wahrscheinlich ein Haupthindernis, das Knien in

unserem Gottesdienst wieder einzuführen.
Aber das Knien vor Gott ist keine typisch
katholische Kulthandlung. Man kniete früher
übrigens auch in den protestantischen Kirchen
beim Beten. Diese Zeremonie wurde dann auch
nicht aus theologischen, sondern aus ganz
trivialen Gründen abgeschafft. Sobald nämlich
der Kopf des Pfarrers hinter dem Kanzelrand
verschwand, begannen Halbwüchsige Allotria
zu treiben.

Auch andere Zeremonien unterbleiben bei
uns vielfach deshalb, weil man eine gewisse
Angst vor eine Rekatholisierung hat. Der
Unterschied des reformierten zum katholischen
Glauben liegt aber nicht in solchen Dingen.
Außerdem ist es vielleicht doch unchristlich
und auch unzeitgemäß, starr das Trennende
der beiden Kirchen zu betonen und etwas nur
deshalb zu unterlassen, weil es die andern
machen.

Während zu meiner Jugendzeit die Taufe
entweder zuhause oder dann möglichst unter
Ausschluß der Öffentlichkeit nach Beendigung
des Gottesdienstes vorgenommen wurde, hat
sich immer mehr der schöne Brauch eingebürgert,

daß jetzt in Anwesenheit der ganzen
Gemeinde getauft wird. Einzelne Pfarrer nehmen
den kleinen Erdenbürger während der eigentlichen

Taufhandlung in ihre Arme. Das ist eine
kleine Geste, aber sie wirkt ergreifend.
Dadurch wird deutlich gezeigt, daß mit der Taufe
alle Gemeindeglieder Verpflichtungen gegenüber

dem neuen Christenmenschen übernehmen.

Der Kirchengesang

t ch bin nicht musikalisch genug, um mir
ein Urteil über die musikalischen

Qualitäten unserer Kirchenlieder zu erlauben. Was
aber den Text anbetrifft, so habe ich den Ein-

Schweizerische Anekdote
Die «Landi» hatte im Herbst 1939 nach der Mobilmachung
eben ihre Pforten wieder geöffnet. In einer der eindrucksvollen

Hallen des Höhenweges, wo vor einem Kreuz an der
Wand die Schweizer- und die Rotkreuzfahne aufgestellt waren,

standen einige Frauen und betrachteten alles ehrfurchtsvoll,

indem sie von Zeit zu Zeit leise miteinander tuschelten.
Plötzlich löste sich eine aus der Gruppe, schritt auf die Fahnen

zu, ergriff prüfend das Tuch der Schweizerfahne, kehrte
zu den anderen zurück und verkündete vernehmlich: «Sisch
Popeline!» K. G. in St.

3°



SCHWEIZER SPIEGEL
druck, daß ein großer Teil für den durchschnittlichen

heutigen Menschen schlechthin
unverständlich ist. Diese Texte haben sicher ihre
Qualitäten, aber die Sprache ihrer
Entstehungszeit macht sie fremdartig lind dunkel.

Ein großer Teil der uns eingesandten
Kinderweisheiten betrifft groteske Mißverständnisse

von Stellen aus Kirchenliedern. Da sagt
ein Kind statt: «Mit Sorgen und mit Grämen
und mit selbsteigner Pein» «Mit Sorgen und
mit Grämen und selbst mit einem Bein».

Statt «Tochter Zion freue Dich» wird «Doktor

Zion freue Dich» gesungen, und was der
Mißverständnisse noch mehr sind.

Diese kommen aber nicht nur bei Kindern
vor, sondern in sicher fast so großem Maße bei
Erwachsenen, nur nimmt sich dort niemand die
Mühe, sie herauszufinden.

Ich bin durchaus nicht der Ansicht, ein
Kirchenlied wende sich vor allem an den Verstand
und müsse deshalb so klar sein wie die Lösung
einer Rechnungsaufgabe. Aber wenn schon
Worte gebraucht werden, wäre doch ein Minimum

von Begreifen sehr erwünscht.
Als Primarschüler habe ich meinen Großvater

fast jeden Sonntag in die Kirche begleitet.

Einmal kamen wir etwas zu spät und
erwischten deshalb auf der Empore einen Platz
hinter einer Säule, durch welche die Sicht ziemlich

verdeckt war. Mein Großvater fragte
deshalb seinen Nachbarn, einen andern sehr alten
Herrn mit weißem Bart: «Entschuldigen Sie,
was wird jetzt für ein Lied gesungen?»

Die erstaunliche Antwort lautete: «Ich weiß
es nicht, ich singe immer Nummer 187, das ist
ein sehr schönes Lied.»

Ich mußte damals lachen, heute aber begreife
ich den alten Mann. Man hat in der Kirche
nicht das Bedürfnis, ständig Neues zu lernen.
Es ist schöner, wenn man immer wieder die
alten, bekannten Lieder singen darf. Statt 52

Mal im Jahre zu wechseln, glaube ich deshalb,
daß es richtiger wäre, wenn ein Pfarrer einen
eisernen Bestand von Liedern auswählen würde,

die immer wieder gesungen werden. Der
Gesang würde dadurch auch besser.

Auch ist es vielleicht nicht richtig, wenn von
den sechs oder acht Strophen, welche die meisten

Kirchenlieder enthalten, gewöhnlich nur
zwei oder drei gesungen werden. Ein Kirchenlied

ist ein Ganzes, man darf nicht willkürlich
einzelne Teile weglassen. Außerdem kommt der
Kirchengesang nur dann richtig zur Auswirkung,

wenn lange gesungen wird. Man hat aber

jetzt den Eindruck, man fürchte geradezu die
leicht ekstatische Wirkung, die vom gemeinsamen

Gesang ausgeht, der lange dauert.
Ich habe viele ekstatische Gottesdienste

gesehen, innerhalb und außerhalb der christlichen
Kirche, mohammedanische Sekten, wo die
Mitwirkenden am Schluß in einen Trancezustand
kamen, der ihnen ermöglichte, Glasscherben zu
verschlucken, Zusammenkünfte von Sekten in
der Schweiz, wo alle Anwesenden in Zungen
redeten, Neger-Erweckungsgottesdienste in
Amerika, bei denen am Schluß die Besucher
wie besessen auf und nieder sprangen. Ich
begreife sehr gut das tiefe Mißtrauen, das die
Kirche — übrigens alle Kirchen — gegen die
Ekstase hat. Sie entfesselt Psychopathen, und
der Rauschzustand, der nach einigen Stunden
die Menge befällt, hat etwas Gefährliches. Aber
es ist alles eine Sache des Maßes. Jetzt ist der
reformierte Gottesdienst vielleicht doch allzu
nüchtern. Er ist so nüchtern, daß es den meisten

Besuchern nicht gelingt, aus der Abwehrstellung,

die der Mensch seinen Mitmenschen
gegenüber im Alltag einnimmt, heraus zu kommen.

Es gelingt auch nicht, aus den
Kirchenbesuchern eine Gemeinschaft zu machen.

In manchen Zuchthäusern sind zwischen den
Teilnehmern des Gottesdienstes seitliche Wände

angebracht, damit sich die Gefangenen nicht
sehen. Solche Wände findet man auch in den
meisten reformierten Kirchen. Sie sind nicht
aus Holz und nicht aus Glas, sie sind unsichtbar,

aber doch da. Jeder ist für sich.

Lasset die Kinder zu mir kommen

\ ls großen Nachteil empfinde ich es vor
allem, daß die Kinder vom Gottesdienst

ausgeschlossen sind. Man sollte schon aus
praktischen Gründen die Kinder mitnehmen dürfen
und zwar schon die ganz Kleinen. In den
amerikanischen Kirchen ist fast überall ein Raum
als Hort ausgestaltet, wo sie bis zu drei Jahren
von freiwilligen Helferinnen betreut werden.
Für Drei- bis Sechsjährige wird gleichzeitig
eine Art Sonntagsschule durchgeführt.

Nur dieses System erlaubt es, daß Mann und
Frau zusammen in die Kirche gehen. Das ist
bei uns im allgemeinen nicht möglich. Die
wenigsten Leute haben Dienstmädchen, und
Baby-Sitter sind am Sonntagvormittag sehr
schwierig zu erhalten.

Gewiß, Mann und Frau können abwechseln,
aber das ist nicht das gleiche. Ein gemeinsamer

31



niese Zeichnung enthält 9 Unmöglichkeiten. Auflösung Seite 95

3 2



SCHWEIZER SPIEGEL
Gottesdienst hat eine ganz andere Wirkung,
als wenn die Gatten allein hingehen. Schon der
Gang zur Kirche wird zum Erlebnis. Es gibt
auch keinen besseren Kitt für eine Ehe, als
gemeinsamen Kirchenbesuch.

Die älteren Kinder aber sollten, wie das bei
vielen amerikanischen, protestantischen
Kirchen der Fall ist, am Gottesdienst teilnehmen
dürfen, wenigstens während der ersten Viertelstunde.

Dort wickelt sich der Gottesdienst
folgendermaßen ab: Während die Gemeinde
die Eröffnungshymne singt, schreiten Männer
und Frauen des Chores in schwarzen Talaren
und weißen Kragen durch den Mittelgang als
Prozession zu reservierten Bänken. Die Kinder
- vom 7. Altersjahr an — sitzen neben den
Eltern, währenddem die ganze Gemeinde betet
und singt. Nach etwa 15 Minuten singt die
Gemeinde eine Kinderhymne. Die Knaben und
Mädchen treten in den Mittelgang und gehen
zum Taufstein. Dort stellen sie sich in einem
Halbkreis auf. Der Pfarrer erzählt vor
versammelter Gemeinde eine kleine Sonntagsschul-
Geschichte und gibt den Kindern den Segen.
Diese verlassen dann, angeführt von den
Sonntagsschullehrern, den Gottesdienst der Erwachsenen,

der weiter geht, und nehmen an der
Sonntagsschule teil.

Es ist außerordentlich eindrücklich zu sehen,
wie die amerikanischen und kanadischen Kinder,

die ja sehr frei erzogen sind und sich zum
Beispiel beim Essen unglaublich undiszipliniert
benehmen, sich in der Kirche tadellos aufführen.

Ich und mein Haus, wir wollen dem Herrn
dienen. Es ist schön für die Eltern, gemeinsam
mit den Kindern in die Kirche zu gehen. Es ist
schön für die Kinder, mit Vater und Mutter in
der Kirche zu sein. Verstehen sie, um was es

geht? Nicht immer, aber sie ahnen es, sicher so

gut wie die Erwachsenen. Weil der Glaube
nicht eine Angelegenheit des Verstandes ist
und noch weniger des Wissens und der
Bildung, kann er bei einem zehnjährigen Kind so
groß sein wie bei einem fünfzigjährigen Mann.
Ja, ist es nicht so, daß manches, das wir als
Kinder erfaßten, uns heute fern gerückt ist?
Die Kinder sehen die Sterne besser, sie haben
klarere Augen und sie richten sie mehr nach
dem Himmel als die Erwachsenen, deren Interessen

und Leidenschaften so sehr in dieser Welt
verhaftet sind.

Der Katholizismus hat diese Wahrheiten
weniger vergessen als der Protestantismus. Er
weiß auch, daß die Keime früh gesät werden

müssen, sollen sie Früchte tragen. Alle Katholiken

haben intensive kirchliche Jugenderlebnisse,

aber nur wenige Protestanten.
Die Sonntagsschule ist kein Ersatz, besonders

wenn sie noch, wie das bei uns häufig
geschieht, in einem Schulzimmer abgehalten
wird, wo es nach Kreide und Schwamm riecht
und der Abwart das Szepter führt. In diesen
Sonntagsschulen wird außerdem sehr häufig
nicht die Bibel erzählt, sondern es werden
langweilige moralische Geschichten zum besten
gegeben.

Also, für die Alten und für die Jungen,
weniger Belehrung, weniger Langeweile, mehr
Liturgie, mehr Gotteslob und Anbetung.

Tut um Gottes willen etwas Tapferes

\ lie diese organisatorischen Änderungen,
alle Änderungen der Liturgie stoßen auf

großen Widerstand, weniger bei den Pfarrern
als bei den Kirchenvorsteherschaften. Gerade
dort wird sture Traditionsgläubigkeit mit
Frömmigkeit verwechselt.

Der Hauptgrund, warum so wenig
geschieht, ist ganz einfach der Mangel an Mut,
die Angst, sich lächerlich zu machen. Das ist
der Grund, warum es so schwierig ist, im
Staat, wie in der Familie, wie in der Kirche,
eine Zeremonie wieder einzuführen, die man
abgeschafft hat. Am Anfang wirkt sie unnatürlich,

gekünstelt, peinlich, und dann haben die
Kritiker leichtes Spiel. Aber es geht nicht lange
und das, was fragwürdig schien, erweist sich
letzten Endes als Wohltat.

Haben sich die Apostel nicht auch lächerlich
gemacht?

Es genügt aber nicht, den Kirchenbetrieb
umzugestalten, man sollte auch etwas
unternehmen, daß die Leute in die Kirche kommen.

Alle sauberen Mittel, die diesem Zweck
dienen, sind erlaubt, auch die Reklame. Die
Reklame ist, wie die Atomenergie, weder gut
noch böse, es kommt darauf an, wofür man sie

verwendet. Die Kirchenglocken rufen die
Gemeindeglieder zum Gottesdienst. Warum sollen
nicht alle Mittel der modernen Werbung
zugezogen werden, um dieses Ziel zu erreichen?
Bei der Aktion «Zürich wohin?» geschah das.
Die Publizität wurde einem Reklameberater
anvertraut und zwar mit großem Erfolg.

Warum sollen nicht zum Beispiel überall die
Vorübergehenden aufgemuntert werden, den
Gottesdienst zu besuchen?

33



SCHWEIZER SPIEGEL
Ein Pfarrer, der beobachtete, wie am

Sonntagmorgen Hunderte von Autos mit Ausflüglern

an seiner Kirche vorbeifuhren, ließ eine
große Tafel anbringen: «Jeder, der hier vorbeijährt,

ist herzlich eingeladen, den Gottesdienst
zu besuchen. Er dauert von 9 bis 10 Uhr. Auch
zu spät Kommende sind willkommen.»

Jetzt hat man oft, sicher fälschlicherweise,
den Eindruck, Besucher, die nicht im
Gemeindegebiet wohnen, seien eigentlich unerwünscht.

Jesus war nicht auf seine Würde bedacht, er
predigte überall, auf dem Marktplatz, auf
einem Berghang, von einem Schiff aus.

Innere Mission

W7" arum wird bei uns nicht mehr Mission
** getrieben? Die Mormonen haben 57 000

Missionare, Laien, die ihre Berufsarbeit für
zwei Jahre unterbrechen, um sich im In- und
Ausland in den Dienst ihrer Kirche zu stellen.

Bei der Aktion «Zürich wohin?» wurde diese
Laien-Mission zum erstenmal auch durch die
reformierte Kirche aktiviert, mit Erfolg.

Zu uns kam eine Frau, die im Quartier
wohnte. Ich war allein zuhause, unwillig über
die Störung ging ich zur Tür und sagte: «Wir
brauchen nichts.»

Der Besucherin war dieser Empfang sicher
äußerst peinlich, sie ging aber nicht weg,
sondern läutete nochmals und sagte: «Ich habe
gesehen, Sie haben mich für eine Hausiererin
gehalten. Ich will aber nichts verkaufen, ich
will nur auf die Aktion ,Zürich wohin?'
aufmerksam machen.»

Ich unterhielt mich nachher mit der
Besucherin eine Viertelstunde. Sie war nicht
redegewandt, sie war schüchtern, und doch machte
mir ihr Besuch großen Eindruck. Kein Artikel,
kein Radiovortrag kommt an Einfluß der
menschlichen Begegnung gleich. Nur der
Umstand, daß jemand sich überwindet und, ohne

irgend etwas für sich zu wollen, an fremden
Türen läutet, übt eine große Wirkung aus.

In unseren Riesen-Gemeinden kann der
Pfarrer nicht alle Neuzugezogenen in den
ersten Monaten besuchen. Freiwillige Helfer
sollten ihm diese Arbeit abnehmen. Sie könnten

die Familien, die der gleichen Konfession
angehören, willkommen heißen.

Sie könnten aber auch solche, die schon lange

hier ansässig sind, besuchen und sie, ohne
ihnen irgendwie auf die Seele zu knien, einla¬

den, wieder einmal einen Gottesdienst zu
besuchen.

Und warum steht in den meisten unserer
Kirchen niemand am Eingang, der die Besucher

begrüßt oder ihnen beim Fortgehen die
Hand schüttelt? Der Pfarrer kann diese
Aufgabe in größeren Gemeinden vielleicht nicht
übernehmen, wohl aber könnten das einzelne
Kirchenpfleger tun.

Überhaupt sollten die Laien in viel größerem

Maße zur Mitarbeit herangezogen werden.
Auch in dieser Beziehung geschieht in Amerika
und Kanada unendlich viel mehr als bei uns.
Bekanntlich sind dort die Kirchen eigentlicher
Mittelpunkt des gesellschaftlichen und kulturellen

Lebens.
Je mehr Opfer man für etwas bringt, um so

größer wird die Anhänglichkeit und Liebe. Darin

liegt zum Teil das Geheimnis der Mutterliebe.

Nicht trotzdem, sondern weil die Frauen
ihre Kinder mit Schmerzen gebären, nicht
trotzdem, sondern weil sie unendliche Opfer
für sie bringen müssen, ist die Mutterliebe so
unendlich groß und vielleicht am größten jenen
Kindern gegenüber, die am meisten Sorgen und
Opfer verlangen.

Sicher hat die Regelung, wie wir sie im
allgemeinen kennen, daß der Staat für die Besoldung

des Pfarrers und den Unterhalt der Kirche

sorgt, große Vorteile, aber die Nachteile
sind auch unverkennbar. Dort, wo die
Kirchgenossen freiwillig Sonntag für Sonntag ihren
Beitrag an die Unkosten leisten, empfinden sie
diese Belastung stärker und fühlen sich gerade
deshalb mit ihrer Gemeinde mehr verbunden,
als wenn der entsprechende Betrag einfach mit
den Staats- und Gemeindesteuern einkassiert
wird.

Alles in allem muß man den Pfarrern zubilligen,

daß sie es in erfreulichem Maße verständen

haben, den Gefahren der Verbeamtung zu
entgehen. Das ist nicht zuletzt ihren Gattinnen
zu verdanken. In unzähligen Kirchgemeinden
leistet die Frau Pfarrer vollkommen freiwillig
eine großartige Arbeit.

Auch bei uns gibt es viele Kirchgemeinden,
die eine große gesellschaftliche Aktivität
entwickeln. Die protestantischen Jugendvereinigungen

haben an vielen Orten einen erfreulichen

Aufschwung genommen. Das ist vor
allem dort der Fall, wo ein heiterer Geist der
Lebensfreude herrscht, wo man den jungen
Leuten erlaubt, jung zu sein, wo es nicht als
irgendwie unchristlich gilt, wenn die jungen

34



SCHWEIZER SPIEGEL
Mädchen sich hübsch anziehen, Puder und
Lippenstift brauchen, und wo man nicht
findet, das Tanzen gehöre nicht zum christlichen
Lebensstil.

Kleinere Kirchgemeinden

ine große Erschwerung eines aktiven
kirchlichen Lebens bilden bei uns die

viel zu großen Gemeinden. In der Kleinheit der
einzelnen Gemeinde beruht zum großen Teil
die Anziehungskraft der Sekten. Bei den
Mormonen kommt auf 110 Personen ein
Versammlungsort, bei den Neuapostolischen auf
107, bei der Christlichen Wissenschaft auf 60,
bei den Adventisten auf 57, bei den Zeugen
Jehovas sogar auf 33.

Diese Kleinheit der Gemeinde gibt den
Mitgliedern ein enges Zusammengehörigkeitsgefühl.

Dieses bildet neben der stärkeren Betonung

des Gefühlslebens wahrscheinlich einen
Hauptgrund für das ständige Wachsen der
Sekten. In den Vereinigten Staaten kommen im
ganzen Land im Durchschnitt pro Kirche nur
200 eingeschriebene Mitglieder, alle erwachsenen

Familienangehörigen von der Konfirmation

an einzeln gezählt.
Bei den Methodisten, die ja keine Sekte,

sondern eine große Kirche bilden, ist eine
Teilung der Kirchgemeinde obligatorisch, sobald
die Zahl der Gemeindeglieder 600 erreicht hat.
Im Kanton Zürich hingegen wird erst eine
zweite Pfarrstelle geschaffen, wenn die Zahl
der Gemeindeglieder 4000 überschritten hat.

Unsere großen Kirchgemeinden sind ein
eigentlicher Unfug. Sie führen auch dazu, daß
der durchschnittliche Pfarrer zeitlich übermäßig

belastet ist.
Nach allgemeiner Auffassung hat der Pfarrer

einen höchst gemütlichen Beruf, und nicht
selten wird die Frage gestellt, was denn der
Pfarrer an Werktagen eigentlich tue.

Der reformierte Pfarrer ist aber an den meisten

Orten nicht durch die Predigt und deren
Vorbereitung, sondern durch den Religions-
Unterricht, Hausbesuche und sehr viele andere
Verpflichtungen so in Anspruch genommen,
daß ihm viel zu wenig Muße bleibt. Das ist
nicht von Gutem. So wie eine Mutter für ihre
Kinder, so sollte auch der Seelsorger immer
Zeit haben. Es ist nicht in Ordnung, wenn
jemand, den etwas bedrückt, einen Pfarrer
anruft und ihn um eine Unterredung bittet und
der Pfarrer muß sein Notizbüchlein hervornehmen,

darin blättern und zur Antwort geben:

«Diese Woche habe ich keine Viertelstunde
frei, aber Ende nächster Woche, am Freitag,
könnte ich Sie um 16.30 Uhr empfangen.»

Der Pfarrer braucht aber auch Muße für
sich selbst. Er muß außerhalb der Hetzerei
unserer Zeit stehen. Wenn er eingespannt ist in
einen starren Stundenplan, dann kommt er
nicht mehr zum Wesentlichen. Ein Pfarrer
braucht, wie ein Künstler, viel Freizeit.

Diese Entlastung ist nicht leicht zu
bewerkstelligen. Immerhin wäre es sicher möglich, ihn
an vielen Orten vom Religionsunterricht zu
entlasten. Auch dazu könnten im vermehrten
Maße Laien zugezogen werden.

Alle sind verantwortlich

Tj1 in Pfarrer braucht auch deshalb Muße,
weil er einen außerordentlich schwierigen

Beruf hat. Diese Schwierigkeit wird nicht
durch die Gegner der Kirche hervorgerufen,
sondern durch die Gleichgültigkeit ihrer Freunde.
Es wäre besser, wenn die Kirche mehr Gegner
hätte. Es wäre schön, wenn die Atheisten
aktiver wären. Mit ihnen könnte sich der Pfarrer
auseinandersetzen,ihnen mutig entgegentreten.
Aber diese offenen Gegner fehlen. Der Pfarrer
steht vielmehr einer Art Gummiwand gegenüber,

die zurück weicht, wenn man drückt, und
sofort wieder die frühere Form annimmt, wenn
man zurückgeht. Die kirchliche Arbeit ist wie
ein Waten in einem zähflüssigen Sumpf, mühsam,

weil sie vollkommen unheroisch ist und
fast keine Gelegenheit bietet, sich als
Glaubensstreiter zu betätigen.

Die meisten Gemeindeglieder gehören
automatisch von Geburt an der Kirche an, nur
wenige treten aus, nur wenige lassen ihre Kinder
nicht taufen und nicht konfirmieren. Sie sind
nicht gegen die Kirche, aber sie sind auch nicht
dafür.

Das macht die Arbeit des protestantischen
Pfarrers so unendlich schwierig. Er ist wie ein
Rufer in der Wüste, ein fixbesoldeter,
pensionsberechtigter Rufer, was aber die Situation nur
äußerlich leichter macht.

Ein Pfarrer kann sich aber nur dann richtig
entfalten, wenn er getragen wird von der
Gemeinde. Die Krise des heutigen Gottesdienstes
ist also schlußendlich eine Krise der Gemeinde.
Jede echte Gemeinschaft kann nur dann
gedeihen, wenn sich jedes einzelne Glied
mitverantwortlich fühlt. Das gilt für die Kirche wie
für den Staat.

37


	Warum der reformierte Gottesdienst den Kirchgänger oft kühl lässt : Gedanken eines Laien

