
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 33 (1957-1958)

Heft: 8

Artikel: Gedruckt und vergessen : die Wichtigkeit der mündlichen Überlieferung

Autor: Guggenbühl, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1073511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1073511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedruckt und vemesseii
Die Wichtigkeit der mündlichen Überlieferung

Von Adolf Guggenbühl
Illustration von Hans Tomamichel

D as 19. Jahrhundert - das in Europa mit
dem Ersten Weltkrieg aufhörte, während

es in den Vereinigten Staaten noch etwas
länger dauerte - unterschied sich von den
vorangehenden Epochen durch eine allgemein
verbreitete Fortschrittsgläubigkeit. Während
früher das Alte grundsätzlich als besser
betrachtet wurde, weil es alt war, schien dem
19. Jahrhundert etwas grundsätzlich besser,
wenn es neu war.

Als löjähriger Jüngling kam ich einmal
während einer Wanderung dazu, wie in einem
Rathaus eines kleinen Städtchens ein Saal

renoviert wurde. Man war eben dabei, die
schönen Deckenmalereien aus dem 18.
Jahrhundert mit gelb-brauner Ölfarbe zu überstreichen.

Gleichzeitig wurden die reizenden
Rokoko-Stukkaturen abgeschlagen. Trotzdem ich
damals ein schüchterner junger Mann war,
wagte ich, mich nach den Gründen dieses
barbarischen Verhaltens zu erkundigen. Zufällig
waren der Baumeister und der Gemeindepräsident

anwesend. Beide schauten mich mitleidig
an. «Solche Malereien und Stukkaturen hat
man heute nicht mehr», erklärten sie, und
damit war der Fall für sie erledigt.

14



SCHWEIZER SPIEGEL
Daß diese Geisteshaltung auf allen Gebieten

die Tradition zerstörte, ist selbstverständlich.
Das wurde aber durchaus nicht als Nachteil
betrachtet.

Die heutige Generation ist konservativer.
Sie bemüht sich, die Sünden der radikalen
Großväter wieder gut zu machen. Man hat
eingesehen, daß eine Kultur, welche die
Überlieferung zerstört, ihr Fundament verliert. Eine
starke Tradition verbindet die einzelnen
Volksklassen, sie schafft eine richtige Beziehung zur
Vergangenheit und dadurch zum Tod, sie
verhindert die Entwurzelung und Vereinsamung
des Menschen. Aus allen diesen Gründen
bemüht man sich heute, alte Traditionen wieder
ins Leben zu rufen und neue aufzubauen.
Trotzdem aber das wichtigste Hindernis, der
blinde Fortschrittsglaube, überwunden ist, ist
diese Umkehr sehr schwierig. Der Grund liegt
nicht nur darin, daß die eigentlichen Träger
der Überlieferung, die Gemeinschaften, durch
den extremen Individualismus des 19.
Jahrhunderts zerstört oder geschwächt worden sind,
es ist noch ein weiteres Hindernis dazu
gekommen, und zwar eines, an das man gewöhnlich

nicht denkt: Die übermäßige Bedeutung,
die das geschriebene und gedruckte Wort
erlangt hat.

«Gott segne Kupfer, Druck und jedes andere

vervielfältigende Mittel,
so daß das Gute, das einmal war,

nicht wieder zugrunde gehen kann.»

Goethe

Hier irrt Goethe.

Nicht trotz, sondern wegen der Vervielfältigungsmittel

geht viel Gutes, das einmal war,
zugrunde.

So wie wegen der Bergbahnen und Sesseli-
lifts die meisten Menschen das Bergsteigen
verlernt haben, so haben Schrift und Druck
das Verständnis für die mündliche Überlieferung

zerstört. Diese Entwicklung ist deshalb
gefährlich, weil auch heute noch, trotzdem
unendlich viel geschrieben und unendlich viel
gedruckt wird, immer noch der größere Teil
unserer Kultur auf mündlicher Überlieferung
beruht. Die meisten Sitten und Gebräuche im
weitesten Sinn, wie wir uns kleiden und wie
wir wohnen, wie wir kochen und wie wir essen,
wie wir unsere Kinder erziehen und wie wir
unser Familienleben gestalten, all das lernen

wir auch heute noch nicht aus Büchern,
sondern zum größten Teil durch mündliche
Überlieferung. Diese aber ist heute gestört.

Als die Überlieferung heilig war

D amals, als noch wenig aufgeschrieben
und noch wenig oder überhaupt nichts

gedruckt wurde, war es jedem Menschen klar,
daß das Weiterbestehen der Kultur davon
abhing, daß die Tradition nicht unterbrochen
wurde. Eine Kette ist so stark wie ihr schwächstes

Glied. Wenn eine einzige Generation
versagte, ging ein jahrhundert- oder jahrtausendaltes

Gut verloren.
Das erklärt die ungeheure Bedeutung, die

man früher der Tradition beimaß. So wie die
Vestalinnen Tag und Nacht darüber wachten,
daß das heilige Feuer nie auslöschte, so wachten

unzählige Menschen in allen Schichten
darüber, daß die Überlieferung nicht verloren
ging;

Ein besonders eindrückliches Beispiel für
diese Geisteshaltung erlebte ich vor 25 Jahren
auf Djerba. Auf dieser damals verschlafenen
und noch fast unberührten Insel, die Tunesien
vorgelagert ist, verbrachte ich mit meiner Frau
einige Ferienwochen. Wir waren neben André
Gide die einzigen Touristen. Von den vielen
altertümlichen Handwerken, die dort betrieben
wurden, faszinierten uns am meisten die Töpfer.

Dieses Handwerk vererbte sich seit ur-
denklichen Zeiten vom Vater auf den Sohn.
Nicht nur die Herstellungstechnik blieb durch
die Jahrhunderte dieselbe, auch die Formen
wechselten nicht. Es wurden auf den
Millimeter genau die gleichen klassischen Henkel-
Tongefäße gedreht, wie wir sie aus dem alten
Griechenland kennen.

Es war für uns Europäer des 20. Jahrhunderts

einfach unfaßbar, daß nicht im Verlaufe
von 1000 Jahren irgendeinmal ein Stilwechsel
eingetreten war, daß nicht einmal einer dieser
Töpfer Lust verspürt hatte, eine andere Form
zu versuchen.

Diese Lust war bestimmt da, aber es wurde
ihr nicht nachgegeben. Man hatte erkannt, daß
hier eine vollkommene Form gefunden worden
war und betrachtete es deshalb als Verrat, als
Sünde, davon abzuweichen.

Das ist traditionelles Denken in schärfster
Ausprägung. Diese Einstellung war aber früher

allgemein und auch bei uns, sogar noch im
letzten Jahrhundert, verbreiteter als man an-

15



SCHWEIZER SPIEGEL
nimmt. Als die Gebrüder Grimm ihre Märchen
aufschrieben, fiel es ihnen auf, daß diese von
der gleichen Erzählerin immer wörtlich gleich
erzählt wurden. So wie die alten Frauen die
Märchen seinerzeit von ihrer Mutter oder
Großmutter, und diese wiederum von ihrer
Mutter oder Großmutter gehört hatten, so wurden

sie weitergegeben. Die überlieferte Form
abzuändern, oder durch persönliche Einfälle
auszuschmücken, hätte als ungehörig gegolten.
Dazu fühlte man sich so wenig berechtigt, wie
es heute niemandem in den Sinn käme, an
einem alten Bild, das er besitzt, Übermalungen
oder Veränderungen vorzunehmen.

Die jehlende Richtschnur

eute ist diese Ehrfurcht dem überlieferten

Wort gegenüber nicht mehr da. Die
Mütter, welche die Märchen erzählen, lassen
jene Stellen, die ihnen nicht gefallen oder zu
grausam vorkommen, unbedenklich weg oder
verändern sie.

Bis vor kurzem wurden auch die Kinderverse

von einer Generation zur anderen in der
gleichen Form überliefert. Wenn sich auch in
den verschiedenen Landesteilen mit der Zeit
Varianten herausbildeten, so ist es doch
erstaunlich, wie wenig die Verse im großen und
ganzen verändert wurden.

Diese Verpflichtung der Tradition gegenüber

findet man heute noch bei bestimmten
Kochrezepten, vor allem wenn sie Backwaren
betreffen, die ursprünglich eine kultische
Bedeutung hatten.

Auch heute noch werden Fasnachtschüechli
im allgemeinen so gemacht, wie das in der
betreffenden Gegend Brauch ist, so und nicht
anders. Auch heute noch hätten viele Frauen
Hemmungen, sie zu «verbessern» oder dem
individuellen Geschmack anzupassen.

Zur Tradition gehört es auch, daß ihre
Herstellung auf bestimmte Zeiten beschränkt
bleibt. Eine Zürcherin, die etwas auf sich gibt,
würde es z. B. immer noch als Ungeheuerlichkeit

empfinden, Eieröhrli mitten im Sommer
zu backen.

In vielen Lebensbezirken ist aber die mündliche

Tradition geschwächt oder ganz
verschwunden. Weil grundsätzlich die Möglichkeit

der schriftlichen Fixierung bestand, fühlte
man sich von der Verpflichtung zur mündlichen

Weitergabe entbunden. Dadurch hat

nun aber auf vielen Gebieten die Überlieferung

überhaupt aufgehört, denn auch jetzt
wird ja nicht alles aufgeschrieben.

Infolgedessen ist gerade im Gebiet der
Alltagskultur ein eigentliches Vakuum entstanden.

Ob und wie man sein Beileid ausdrückt,
wenn ein Kind einige Tage nach der Geburt
stirbt, wie man unter Geschwistern den Hausrat

teilt, wie lange eine Witwe warten soll, bis
sie wieder heiratet, wie sich eine Frau
verhalten muß, wenn sich beim Stillen Schwierigkeiten

einstellen, für alle diese Probleme gab
es früher Faustregeln, überlieferte und
bewährte Verhaltensvorschriften, die nun zum
großen Teil verschwunden sind. Die
Lebenskundebüchlein und die Briefkastenspalten der
Zeitschriften bieten dafür keinen Ersatz. Die
seelische Überbelastung, an der so viele
Menschen heute leiden, kommt zum Teil daher,
daß sie die bewährten Lösungen für die großen
und kleinen Lebensprobleme nicht mehr kennen.

Die durch Generationen erprobten
Erkenntnisse gingen verloren.

Was waren nur allein in den Sprichwörtern
an Richtlinien enthalten!

Fraue und Tuech söt me nüd by Liecht chauje.
Was me nüd erjlüüge chaa, cha men erhinke.

Qui veut faire l'ange, fait la bête.

Für jede Lebenslage, jede Entscheidung, war
eine Richtschnur da. Man wußte, man war
nicht allein. Man ersah aus den überlieferten
Lebensweisheiten, daß schon unzählige andere
mit den gleichen Schwierigkeiten zu kämpfen
gehabt hatten. Ein heutiger Mensch erhält diesen

Trost erst, wenn er zum Psychiater geht.
Dort erfährt er zu seinem Erstaunen und zu
seinem Trost, daß er mit seiner Schwierigkeit
oder seinem Leiden durchaus nicht ein Einzelfall

ist.
Daß man das große Gebiet der mündlichen

Tradition nicht mehr pflegte, oft sogar bewußt
zerstörte, hängt allerdings nicht nur damit
zusammen, daß die Verpflichtung zur Weitergabe
geschwächt wurde, sondern mit einem falschen
Kulturbegriff, der allmählich aufkam. Dieser
wurde immer enger gefaßt und beschränkte
sich zuletzt auf das, was in den Schulen und
Universitäten gelehrt wurde. Das ganze
riesige Gebiet der Alltagskultur und Volkskultur
wurde als unwichtig betrachtet.

16



SCHWEIZER SPIEGEL
Das Gedächtnis

oraussetzung für das Bestehen einer
starken mündlichen Tradition ist die

Pflege des Gedächtnisses. Dieses war zweifellos

früher besser entwickelt. Es gab in der
Frühzeit viele Leute, welche die großen
Helden-Epen auswendig konnten. Aber auch bei
uns waren noch vor 50 Jahren Leute, die dreißig

oder vierzig Lieder mit allen Strophen
auswendig singen konnten, keine Seltenheit. Seit
alle diese Lieder gedruckt zur Verfügung
stehen, kennen selbst bei einem so bekannten
Lied wie «Freut Euch des Lebens» nur noch
die wenigsten auch nur die zweite Strophe.
Ähnlich verhält es sich mit unserer Nationalhymne.

Die erste Strophe wird kräftig gesungen,

bei der zweiten ist die Beteiligung bereits
sehr schwach.

Im Rotary-Club Zürich werden bei der
jährlichen Weihnachtsfeier die traditionellen Lieder

«O Tannenbaum», «O du fröhliche» und
«Stille Nacht, heilige Nacht» gesungen. Wenn
man aber nicht jedes Jahr gedruckte Kärtchen

mit dem Text verteilen würde, wäre der
gemeinsame Gesang unmöglich.

Selbst Trachtengruppen, die Lieder eingeübt
haben, sieht man beim öffentlichen Auftreten
nicht selten mit Liederbüchern in der Hand -
ein wahrhaft jämmerlicher Anblick.

Mit den Kinderversen steht es nicht viel
besser. Lehrer berichten, daß die meisten Kinder,

wenn sie in die Schule kommen, höchstens
zwei bis drei Versli oder Liedlein auswendig
können, vielleicht «Häile, häile, Sääge», «I
ghöören es Glööggli» und die erste Strophe
von «Rooti Röösli im Gaarte».

Auch in der Schule wird weniger auswendig
gelernt als früher. Man glaubt, den Schülern
nicht mehr zumuten zu können, lange Gedichte
wie die seinerzeit beliebten «Kraniche des Ibi-
kus» oder Schillers «Glocke» auswendig zu
lernen. Dabei ist es durchaus nicht so, daß das
Gedächtnis an sich schwächer geworden wäre,
es ist nur mangels Übung schwächer geworden.
Menschen, die von Berufs wegen ein großes
Gedächtnis brauchen, wie etwa die
Schauspieler, sind immer noch imstande, riesige Rollen

auswendig zu lernen.
Bereits kommt auch das Kopfrechnen in

Gefahr. Auch dies ist hauptsächlich eine Sache
der Übung. Es gab noch anfangs dieses
Jahrhunderts in gewissen Berufen bedeutende
Geschäftsleute, wie zum Beispiel Baumeister oder

Viehhändler, die über den Stand ihrer sehr
komplizierten Transaktionen vollkommen
Bescheid wußten, ohne daß sie eine einzige Notiz

: machten.
In unseren Schulen hat man von jeher besser

Kopfrechnen gelernt, als in den Schulen anderer

Länder. Ausländische Touristen staunen,
wenn sie sehen, mit welcher Geschwindigkeit
und Zuverlässigkeit unsere Post- und
Bahnbeamten, aber auch Verkäuferinnen im Kopf

; drei- und vierstellige Zahlen zusammenzählen
können. Leider gibt es aber - im Zug der all-

i gemeinen Abwertung des Gedächtnisses - El-
i tern, die intensive Übungen im Kopfrechnen

als Quälerei empfinden, als Anstrengung, die
man den Kindern nicht mehr zumuten könne.

Sprache kommt von Sprechen

"IYI it dem allgemeinen Gedächtnisschwund
hängt auch der Verfall der Redekunst

zusammen. Eine Rede ist bekanntlich keine
Schreibe. Wer das, was er sagen will, vorher
wörtlich aufschreibt und dann abliest, ist nie
ein guter Redner. Viele mißtrauen aber heute
ihrem Gedächtnis in solchem Maße, daß sie
selbst bei Diskussionen in den Räten nicht im
Stande sind, nur auf Grund von Stichworten
zu reden. Sie lesen ein vorbereitetes Manu-
skript ab, unbekümmert darum, ob schon vier
Vorredner genau dasselbe gesagt haben. Dieses
Kleben am Manuskript trägt viel dazu bei,
die Ratssitzungen langweilig und unfruchtbar

; zu machen.
Im Zusammenhang mit all diesen Erschei-

: nungen ist eine eigentliche Abwertung des ge¬

sprochenen Wortes eingetreten. Immer mehr
; wird nur das schriftlich Niedergelegte ernst

genommen. In weiten Kreisen herrscht heute
: die - juristisch durchaus irrige - Ansicht, eine

mündliche Abmachung habe überhaupt keine
Rechtskraft und sei deshalb nicht einklagbar.

; Dabei ist es doch so, daß nach schweizerischem
Recht nur in ganz wenigen Fällen ein Vertrag
der Schriftlichkeit bedarf, um gültig zu sein,

i Aus dieser Geisteshaltung heraus läßt es sich
erklären, daß uns einmal ein Autor schrieb:
«Die Abmachung, auf die Sie sich berufen, hat
keine Gültigkeit, denn sie erfolgte nur mündlich

und außerdem ohne Zeugen.»
: Je mehr das geschriebene Wort gepflegt

wird, umso mehr verarmt allgemein der mündliche

Ausdruck. Bei unserer Muttersprache,
dem Schweizerdeutschen, ist das besonders

!9



SCHWEIZER SPIEGEL
deutlich erkennbar. Das Schweizerdeutsche
wird im allgemeinen nicht geschrieben,
sondern mündlich weiter gegeben. Dadurch fällt
es aber der Mißachtung alles nicht schriftlich
Fixierten anheim. Von vielen werden die
schweizerdeutschen Dialekte deshalb nicht
ernst genommen, weil sie im allgemeinen nicht
für den schriftlichen Verkehr gebraucht werden.

Man trifft infolgedessen nicht selten
Leute an, welche die merkwürdige Idee
vertreten, das Schweizerdeutsche sei eigentlich
gar keine richtige Sprache, es besitze keine
Syntax und keine Grammatik.

Beim Hochdeutschen sind die Gefahren
anderer Art: Sie liegen in der Erstarrung. Es
kann sich deshalb nicht richtig entwickeln,
weil man ihm eine Zwangsjacke angelegt hat.
Alles, was erlaubt, und was nicht erlaubt ist,
ist schriftlich festgelegt. Natürlich bemüht
sich auch die mündliche Sprachtradition, zu
verhindern, daß ein Chaos entsteht, aber sie
ist elastischer und erlaubt deshalb eher eine
Anpassung an neue Verhältnisse oder an ein
verändertes Lebensgefühl. Die Amerikaner
haben die Gefahren einer allzu starren
Sprachfestlegung erkannt. Das gesprochene Wort wird
deshalb dort wichtiger genommen. Es spielt eine
größere Rolle als in Deutschland. Es hat auch
mehr Durchschlagskraft. Über die Dichter
dringen dann die von der Umgangssprache
geschaffenen neuen Formen schneller als in
Deutschland oder Frankreich in die
Schriftsprache ein.

Die Gemeinschaften als Träger der Tradition

it/r an muß sich nicht vorstellen, früher, als
fast die ganze Kultur mündlich

überliefert wurde, hätten alle Menschen das ganze
Traditionsgut zu eigen besessen. Aber auf allen
Gebieten gab es Hüter und vor allem
Hüterinnen des heiligen Erbes. Diese Bewahrer
bezogen keine Besoldung für ihre Aufgabe, sie
besaßen kein Diplom. Die Gesellschaft brauchte

sie, und deshalb stellten sie sich zur
Verfügung.

Vor allem einzelne Frauen leisteten großes.
Hier bestand - nebenbei gesagt - eine wichtige
Aufgabe für die alten Leute. Sie litten deshalb
früher weniger als heute unter dem Gefühl,
man brauche sie nicht mehr. Sie genossen auch
gerade dadurch eine gewisse Verehrung, daß
sie Träger der Überlieferung auf einem
Spezialgebiet waren. Da gab es alte Frauen, die

alle Heilkräuter kannten und die Erkenntnisse
der Volksmedizin hüteten, andere, die Meisterinnen

waren im Weben, usw. Vor allem aber
lag das hohe Amt der Sprachbewahrung in den
Händen der Großmütter; diese sorgten dafür,
daß der Wortschatz, die anschaulichen
Ausdrücke und Bilder, kurz all das, was eine
Sprache reich macht, nicht verloren gingen. Es
ist eine merkwürdige Geistesverwirrung, wenn
man meint, die ganze Erhaltung der Sprachkultur

könne man den Lehrern aufbürden.
Die eigentlichen Träger der Tradition waren

und sind aber die Gemeinschaften. Sie leben
länger als der einzelne Mensch und sind
dadurch im besonderen Maße befähigt, die
Überlieferung aufrecht zu erhalten.

Ein interessantes Beispiel dafür bildet die
Art und Weise, wie die Kindergemeinschaften
die Kinderspiele aus grauer Vorzeit bis in die
Gegenwart hinüber gerettet haben. Viele unserer

Kinderspiele sind uralt. Manche gehen in
vorchristliche Zeiten zurück und haben oft
einen kultischen Ursprung. Nach der Einführung

des Christentums wurde die Pflege des
heidnischen Brauchtums verpönt; in den
Kinderspielen konnte es sich aber erhalten. Ein
Beispiel eines Spieles, das besonders weit in die
vorchristliche Zeit zurück geht, ist das Hüpfspiel

Himmel und Hölle, auch Paradies-Spiel
genannt. Diese Kinderunterhaltung geht in
ihrem Ursprung auf die babylonische Astrologie

zurück, hat man doch, bei Ausgrabungen
die gleichen Zeichnungen gefunden, wie sie
heute die Kinder bei uns anbringen. Wir haben
es also mit einer Tradition zu tun, die 5000 bis
6000 Jahre alt ist.

Wenn man denkt, daß das einzelne Kind
dieses Spiel nur einige Jahre lang betreibt, daß
die «Generationen» also hier viel kurzlebiger
sind als bei den Erwachsenen, scheint es einem
fast wie ein Wunder, daß sich dieses Spiel so

lange erhalten konnte.
Die Erklärung liegt darin, daß gerade bei

den Kindern der Sinn für die Wichtigkeit der
Tradition besonders stark ausgebildet ist. Es
wird eisern darauf geachtet, daß die neu
hinzukommenden Drei- oder Vierjährigen die
uralten Regeln lernen und genau respektieren.
Kindergärtnerinnen ändern Spiele gelegentlich
ab, Kinder würden das von sich aus nie tun.
Für sie haben die überlieferten Regeln den

Absolutheitsanspruch einer religiösen
Zeremonie.

Unserer Zeit war es vorbehalten, auch diese

20



SCHWEIZER SPIEGEL
Tradition zu zerstören. Die Gründe sind scheinbar

sehr verschiedenartig. Eine Hauptursache
liegt darin, daß man den Kindern die
Spielplätze wegnahm, daß man nicht nur die
Hauptstraßen, sondern auch die Nebenstraßen
ausschließlich dem Verkehr reservierte, ohne für
einen Ersatz zu sorgen. Ein anderer Grund
war die Zerstörung der organischen
Kindergemeinschaften. All das wäre aber nicht möglich

gewesen, wäre nicht vorher grundsätzlich
die Achtung vor der Tradition aufgelöst worden.

Eine Kultur, der die Aufrechterhaltung
der mündlichen Überlieferung wichtig ist, weiß
natürlich, daß die Gemeinschaften, welche Träger

dieser Überlieferung sind, erhalten bleiben
müssen.

Mangelndes Verständnis für die Tradition
und ihre Träger führten im letzten Jahrhundert

zur Auflösung der Knabenschaften. Diese
uralten Organisationen der ledigen jungen
Leute, der «Chnaabe», erfüllten wichtige
Aufgaben. So regelten sie unter anderem auf
Grund eines komplizierten und alten
Ehrenkodexes die Beziehungen zwischen den
Geschlechtern. Der Kiltgang zum Beispiel war
durchaus nicht der wilde und hemmungslose
Brauch, als den ihn moralisierende Geistliche
betrachteten. Die von den Knabenschaften
gehütete Tradition schrieb genau vor, wie weit
der junge Mann, den das Mädchen in sein
Schlafzimmer eingelassen hatte, gehen durfte,
was erlaubt war und was nicht.

Dort, wo die Knabenschaften die jährlichen
Tanzanlässe durchführten, gehörte es zu ihren
Obliegenheiten, dafür zu sorgen, daß alle Mädchen

einen Tanzpartner fanden, nicht nur die
reichen, oder die schönen oder die erotisch
anziehenden. Es gab also keine Mauerblümchen.

Gleichzeitig boten die Knabenschaften, wie
wir sie in Form der Nachtbuben noch in
Erinnerung haben, Gelegenheit, die überschüssige
Lebenskraft und die nun einmal vorhandene
Aggressivität, welche die jungen Leute
besitzen, auszutoben. Die Nachtbuben befriedigten

mit ihren Streichen, dem Verschleppen von
Heuwagen, dem Abnehmen von Wagenrädern,
ihrem Jauchzen und Brüllen auf verhältnismäßig

harmlose Art die gleichen Bedürfnisse,
welche die heutigen Gruppierungen der
Halbstarken auf weniger harmlose Art befriedigen.

Heute sucht man für die vielen
Gemeinschaften, die man zerstört hat, einen Ersatz zu
schaffen, von den Kindergärten für die ganz
Kleinen, bis zu den Pfadfindern, den Vereini¬

gungen ehemaliger Konfirmanden und
Jugendgruppen aller Art. Das ist aber nicht so
einfach. Es ist viel leichter, eine Tradition, die
existiert, wieder zu neuem Leben zu bringen,
als eine neue ins Leben zu rufen. Trotzdem ist
auch dies kein Ding der Unmöglichkeit. Das
beweist Amerika. Im Zusammenhang mit Kirche,

Schule, Nachbarschaft und Sport haben
sich dort neue und starke Organisationen gebildet,

die bereits wieder Träger eines modernen
Brauchtums mit verbindlichen Verhaltensvorschriften

sind. Trotzdem Amerika ein junges
Land ist, sind die Amerikaner viel mehr als
wir in Gemeinschaften eingebettet, die zwar
die persönliche Freiheit sehr einengen, dafür
aber dem Einzelnen Halt geben.

Das papierene Grab

w enn auch das Überhandnehmen des Ge-
^ schriebenen und Gedruckten einen großen

Teil der Überlieferung zerstörte, so hatte
es nach allgemeiner Ansicht doch den Vorteil,
daß wenigstens das, was festgehalten war,
nicht mehr verloren ging. Auch das ist leider
nur bedingt richtig.

Als Beispiel mögen die schon erwähnten
Kinder-Verse und Lieder dienen. Diese sind
heutzutage alle aufgeschrieben und in leicht
zugänglichen Bändchen gesammelt, trotzdem
verschwinden sie, versinken sie in einem papierenen

Grabe.
Aber auch die elementarsten Kenntnisse der

Natur sind nicht mehr vorhanden. Die Lehrer
machen die Beobachtung, daß im fünften
Schuljahr auch in ländlichen Verhältnissen in
einer großen Klasse kaum jemand den Spatz
kennt, und viele die Rottanne nicht von der
Weißtanne unterscheiden können. Woher
kommt das?

Als noch die allermeisten Kenntnisse und
Erkenntnisse mündlich weiter vermittelt wurden,

mußte man sich notgedrungen auf das
Wesentliche beschränken, denn das Gedäch-
nis ist ja nicht unbeschränkt. Da beim
Gedruckten diese Grenzen fehlen, entsteht ein
Chaos. Ein heutiger Sekundarschüler weiß
hundertmal mehr Dinge als sein Vorfahre im
gleichen Alter vor 200 Jahren, aber gerade
deshalb ist sein Wissen viel fragwürdiger.
Eduard Strübin, Reallehrer in Gelterkinden,
der ein aufrüttelndes Buch - «Baselbieter
Volksleben» - geschrieben hat, eine Art Soziologie

eines heutigen Dorfes, kommt zu der

22



SCHWEIZER SPIEGEL
Feststellung, daß «sowohl das gesamte
Schulwissen, wie das Wissen des Mannes mit guter
Allgemeinbildung in Physik und Chemie nur
ein Aberwissen sei». Das ist selbstverständlich
nicht die Schuld der Lehrer, sondern kommt
zum Teil davon, daß der Schule ein viel zu
schwieriges Bildungsziel zugemutet wurde.

Wie wenig bleibt, sieht man dann bei den
Rekrutenprüfungen. Wie könnte es auch
anders sein! In den Kopf der armen jungen
Leute wird so viel hineingepreßt, daß ihnen
gar keine andere Wahl übrig bleibt, als von
dem Gehörten möglichst vieles möglichst rasch
wieder zu vergessen.

Nach der Schule wird es nicht etwa besser.
Die moderne Bildung beruht auf dem Grundsatz

«Prüfe alles und behalte das Beste». Man
stellt einem Menschen eine unendliche Anzahl
von Druckschriften zur Verfügung, und er
kann nun das auswählen, was ihm wichtig
erscheint. Für die meisten ist das zu schwierig.
Das Ergebnis ist ein Chaos, eine Überfütterung

mit Wissensbruchstücken, zu denen die
Träger gar keine Beziehung haben, dafür fehlt
aber anderes, das wichtig wäre. Auch hier wäre
weniger mehr.

Die Lösung würde wahrscheinlich darin
bestehen, daß eine neue Tradition gebildet wird,
die festlegt, was zum eisernen Bestand des
Wissens und Könnens gehört. Dieses Minimum

sollte dann so vermittelt werden, daß es

wirklich sitzt.
Für die zusätzliche Bildung aber ist vor

allem ein einheitlicher Standpunkt nötig, der
für die Auswahl maßgebend ist. Dieser Standort

könnte, nach einem Vorschlag des
Volkskundlers Richard Weiss, der Heimatstand-
punkt sein. «Es gilt hier einfach», sagte er in
einem Vortrag, «Standort wörtlich zu
verstehen, als den Ort, an dem wir wohnen,
stehen und sind. Der Standort ist dann der
natürliche, durch Geburt und Lebensschicksal
gegebene Standpunkt, von dem aus wir Dinge
und Menschen und auch die Schule betrachten
und erleben.»

Diese Vorschläge haben zum Ziel, die
Entwurzelung zu bekämpfen. Aus der physischen
Heimat wird dann die geistige Heimat.

Es ist mit der Bildung gegangen wie mit
den Spielzeugen. Früher standen den Kindern
nur wenige, aber bewährte Spielsachen zur
Verfügung: Murmeln, ein Springseil, Reifen,
Bälle. Heute kann das Kind zwischen tausend
Möglichkeiten wählen, mit dem Ergebnis, daß

Der Sommer 1893 war seit Menschengedenken

der heißeste und trockenste. Da
saßen eines Nachmittags im August, als
alles weit und breit ausgebrannt und öde
war und kein grünes Hälmlein mehr sich
zeigte, einige Basler Herren im Bad «Ramsach»

bei Läufelfingen. Unweit von ihnen
saß der «Hämi-Fried»1 bei seinem Bier und
sann darüber nach, wie er die Basler dazu-
bringen könnte, ihm etwas zu trinken zu
zahlen.

Als dann einer der Herren arg über die
Trockenheit jammerte, ging «Fried» eine
Wette ein, er sei im Stande, den Herren
auf dem Wisenberg oben unter einem
Stein noch eine große Menge Schnee
zeigen zu können. Zuerst ungläubiges Staunen.

Dann kam die Forderung, der
«Aufschneider» müsse den Wahrheitsbeweis
antreten, und man machte sich gemeinsam
auf, den Gipfel des bekannten Aussichtsberges

zu ersteigen.2 Oben angelangt, zeigte
«Fried» den erstaunten Baslern wirklich

unter einem Stein eine Menge Schnee.

1 ein vor etwa zwanzig Jahren verstorbenes
Oberbaselbieter Original

2 was die Herren ohnehin im Sinne gehabt
hatten

Frage: Wie hat es Hämi-Fried wohl
angestellt, die Wette zu gewinnen?

Auflösung Seite 84

es oft eine falsche Wahl trifft, mit den klassischen

Spielzeugen aber nicht mehr vertraut ist.
Die Zahl der Kinder, die noch richtig die
verschiedenen Arten von Ballspielen oder das

Springseilen beherrschen, nimmt immer mehr
ab.

Eine Beschränkung auf das Wesentliche in
der Schule könnte auch dadurch erfolgen, daß
das Aufschreiben zurückgedämmt wird. Vor

23



SCHWEIZER SPIEGEL
VEXIERBILD

aus dem 19. Jahrhundert

Wem bringt der junge Mann ein Ständchen?

allem in den Mittelschulen und Universitäten
wird von den Hörern viel zu viel aufgeschrieben.

Nicht nur können sie dadurch weniger
gut zuhören, sondern auch der Lehrer wird
verleitet, sich in Einzelheiten einzulassen, die
er selbst nicht auswendig kennt. Er liest etwas
ab, das die Schüler aufschreiben müssen.
Einzelheiten aber, die der Lehrer nicht so
beherrscht, daß er sie ohne Manuskript vermitteln

kann, sind im allgemeinen auch für den
Schüler entbehrlich.

Der Tod gehört zum Leben

anz allgemein wird also heute zu viel
schriftlich und zu wenig mündlich

überliefert. Merkwürdigerweise wird aber trotzdem
gerade dort, wo eine schriftliche Fixierung am
Platze wäre, diese unterlassen. Das klassische
Beispiel ist die Familientradition.

Als die Pflege der mündlichen Überlieferung

noch allgemein verbreitet war, war es in unseren

stabilen Verhältnissen eine Selbstverständlichkeit,

daß auch die Familiengeschichte von
einer Generation zur andern weiter gegeben
wurde. Man wußte nicht nur, wer die'
Großeltern und Urgroßeltern waren, sondern die
Kenntnisse gingen oft auf viele Generationen
zurück. Ich hörte einmal von einem anschaulichen

Beispiel lebendiger Familientradition.
Der Gastgeber sprach anläßlich seiner
Einladung von einem Vorfahren, der als Oberst in
einem Schweizer Regiment unter Ludwig XIV.
(1643-1715) gedient hatte. In diesem
Zusammenhang erzählte der Herr des Hauses
dann eine Anekdote: «Und dann sagte er

- eben dieser Vorfahre - zum König: ,Mit
diesen Kopfbedeckungen, die Sie einführen
wollen, würden unsere Soldaten sich lächerlich
machen.'» Man sprach also vom Roi soleil wie
von General Wille oder General Guisan.

Bei einer andern Gelegenheit hörte ich auf
ähnliche Art von Jürg Jenatsch reden, mit dem
die betreffende Familie vor 300 Jahren zu tun
hatte.

Eine äußerst lebendige Familien-Tradition
war immer charakteristisch für die Schweiz,
und zwar nicht nur für den Adel, wie in
andern Ländern, sondern auch für die Bauern
und Bürger. Im Zusammenhang mit dem
allgemeinen Verfall der mündlichen Tradition
sind aber diese Überlieferungen in den meisten

Familien verloren gegangen. Die schriftliche

Festhaltung, die nun hier wirklich gute
Dienste hätte leisten können, wurde aber auch
nicht unternommen. Irgendwie glaubt man, es
sei Aufgabe der Schule oder der Geschichtsschreibung

oder des Staates, das Wichtige
festzuhalten. Irgendwie empfindet man auch,
daß bereits ohnehin viel zu viel geschrieben
und gedruckt wird. Deshalb unterläßt man es,
sich gerade dort der schriftlichen Fixierung zu
bedienen, wo diese am Platze wäre. Als die
meisten Leute noch Mühe hatten, zu schreiben,

bemühten sie sich trotzdem, in ungelenker
Schrift, wenigstens die wichtigsten Ereignisse
der Familiengeschichte auf die leeren Blätter
der Bibel einzutragen. Heute, wo jeder schreiben

kann, werden diese Aufzeichnungen nur
mehr selten gemacht.

In der letzten Zeit mehren sich allerdings
erfreulicherweise die Familiengeschichten, die

sogar gedruckt werden. Aber sie sind immer
noch seltene Ausnahmen und beruhen in der
Regel auf nachträglich durchgeführten For-

24



SCHWEIZER SPIEGEL
schungen und sind deshalb farbloser als
persönliche Erinnerungen.

Alle Tradition, besonders aber die Familien-
Tradition ist deshalb besonders wichtig, weil
sie die Verbindung mit jenen schafft, die vor
uns waren.

«Wir Toten, wir Toten sind größere Heere,
als ihr auf dem Lande, als ihr auf dem Meere.»

Der Zusammenhang mit denen, die vor uns auf
der Erde waren, gibt uns Kraft und schützt
uns vorder Vermassung. Erst diese Verbindung
schafft auch die richtige Beziehung zum Tod.
Ohne diese ist aber ein richtiges Leben nicht
möglich, sie gehört zu einem vollen Lebensgefühl.

Die Wiederherstellung des Gleichgewichts

H eute, wo wir die gefährlichen Auswir¬
kungen des Überwucherns des

Geschriebenen und Gedruckten kennen, ist es uns
verständlich, warum im Mittelalter die Kunst
des Lesens und Schreibens nicht verbreiteter
war. Es lag nicht am Nicht-Können, sondern
am Nicht-Wollen. Der Dichter des Parzifal,
Wolfram von Eschenbach, bekannte selbstbewußt:

«Ich kenne keinen Buchstaben.» Auch
viele der mittelalterlichen Herrscher, wie zum
Beispiel Rudolf von Habsburg, waren stolz
darauf, Analphabeten zu sein.

Die liberale Geschichtsschreibung stellte den
Widerstand, den die Bauern des 18. Jahrhunderts

an vielen Orten dem Lesen- und
Schreibenlernen entgegenbrachten, als Ausdruck sturer

Beschränktheit dar. Aber so einfach ist die
Sache nicht. Man wußte, oder man ahnte
wenigstens, welche Gefahren die allgemeine
Verbreitung dieser Künste mit sich bringen würde.

Trotzdem kann natürlich keine Rede davon
sein, die Zeit, wo das Lesen und Schreiben
noch nicht allgemein verbreitet war, als
verlorenes Paradies und das Analphabetentum als
Ideal darzustellen. Die Erfindung Gutenbergs
war und bleibt ein Markstein in der Geschichte
der Menschheit, und es ist eine großartige
Leistung unserer Urgroßväter, durch den Ausbau
der allgemeinen Schulpflicht es dazu zu bringen,

daß heute jeder Schweizerbürger lesen
und schreiben kann. Aber man sah in der
ersten Begeisterung die Kehrseite der Medaille
nicht. Man erkannte nicht, was man zerstörte.

Es ist deshalb die Aufgabe der jetzt Lebenden,
sich um die Herstellung des Gleichgewichtes
zu bemühen und dem gesprochenen Wort wieder

mehr Platz einzuräumen.
Es kann sich auch nicht darum handeln, der

Wiederbelebung einer blinden Traditionsgläubigkeit

das Wort zu reden.
Als menschenfreundliche Städter im 18.

Jahrhundert verbesserte landwirtschaftliche
Methoden einführen wollten, stießen sie auf einen
Widerstand, der uns heute unvorstellbar ist.
1768 mußte deshalb der Pfarrvikar Wegmann
in Benken schreiben: «Ein Hindernis ist das

allgemeine Vorurteil der Leute, es sei nichts
mehr zu verbessern. Wie oft hört man nicht
den Landmann sagen: ,Mein Vater und meine
Großväter haben es auch so gemacht und waren

doch keine Narren, sondern verständige
Leute, wie sollte ich es dann besser machen
können als sie?'» Hätten unsere Bauern immer
noch diese Geisteshaltung, so wären sie schon
lange vom Erdboden verschwunden.

Allzu oft äußerte sich der Traditionalismus
seinerzeit auch in einem sinnlosen und
abergläubischen Festhalten am schlechten Alten.
In das zürcherische Glaubensbekenntnis «Ich
glaube an Jesus Christus ...» hatte sich ein
Druckfehler eingeschlichen. Statt «. aber
am dritten Tage wieder auferstanden ...»
stand «Abraham am dritten Tage wieder
auferstanden». Als nun bei einer neuen Auflage
dieser Fehler bereinigt wurde, entstand unter
den Bauern eine kleine Revolution. Sie
jammerten, man wolle den Kindern die Religion
wegnehmen.

Angesichts einer solchen Geisteshaltung ist
es wirklich begreiflich, daß gerade jene, denen
das Wohl des Volkes am Herzen lag, gegen
diesen starren Traditionalismus Sturm liefen,
und mit der hellen Fackel der Vernunft in die
Nacht des Aberglaubens und des stumpfen
Festhaltens am Alten zünden wollten. Aber das
19. Jahrhundert hat auch hier das Kind mit
dem Bade ausgeschüttet. Der Radikalismus,
der vom einzelnen Menschen verlangt, immer
wieder Jetztbewältigungen zu erfinden, so zu
leben, als wäre die Welt mit unserer Geburt
geschaffen worden, ist übers Ziel hinaus
geschossen. Es ist zwar richtig, daß jede
Generation vor neuen Aufgaben steht und diese auf
neue Art lösen muß, aber wir dürfen doch nicht
vergessen, daß nicht nur die Gegenwart und
die Zukunft, sondern auch die Vergangenheit
zum menschlichen Leben gehören.

2 5


	Gedruckt und vergessen : die Wichtigkeit der mündlichen Überlieferung

