Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 33 (1957-1958)

Heft: 6

Artikel: Wie leben die Monche? : Ein Blick hinter die Klostermauern von
Einsiedeln

Autor: Réber, P. Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1073488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1073488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[/
(1€ LEBEN

Ol€E MONChe?

Ein Blick hinter die Klostermauern von Einsiedeln

Von P. Ludwig Riber 0.5.B.
Relktor der Stiftsschule Einsiedeln

Illustration von Hans Tomamichel

S war ein eigenes Zusammentreffen: Ende

November vorigen Jahres sandte mir der
Artemis-Verlag zur Besprechung das neueste
Werk von Walter Nigg, «Prophetische Den-
ker». Hier begegnete ich im Abschnitt iiber
den englischen Konvertiten John Henry New-
man dem Satz: «Die Unkenntnis iiber die an-
dere Konfession war damals und ist heute noch
erschreckend groff, bei Laien und Theologen,
bei Katholiken und Protestanten, in England
und anderswo, sie nimmt manchmal ganz un-
begreifliche, groteske Formen an. Man kann
nie genug fiir das bessere Verstehen der Chri-

sten untereinander eintreten, da es die Besei-
tigung von Millverstandnissen zur Vorausset-
zung hat.» Und wenige Tage spater, am 12.
Dezember 1957, forderte mich Dr. Adolf
Guggenbiihl brieflich auf, den Lesern des
«Schweizer Spiegel» 5000 Worte zu schreiben
tiber das Thema: «Was ein Kloster ist, und
was es nicht ist.»

Ein Brief, wie er nicht taglich in Einsiedeln
eintrifft. Und wertvoll war mir vor allem die
Begriindung: «Unsere Leser... sind in der
iiberwiegenden Mehrheit Protestanten. Gerade
deshalb aber glauben wir, daff es gut wire, ge-

I0



S CHWETIZER

wille Mifverstdndnisse, die im Bezug auf den
Katholizismus herrschen, zu beseitigen. Bei
aller Wahrung des eigenen Standpunktes kann
es nicht gut sein, wenn man {iber die andere
Konfession falsch orientiert ist. Nach unserer
Erfahrung wissen die Protestanten wenig vom
Katholizismus, besonders aber von den KI6-
stern. Dieser Artikel sollte nun dazu dienen,
das wahrscheinlich verzerrte Bild richtig zu
stellen.»

Auf so viel Anstdndigkeit kann man nur mit
einem raschen und klaren Ja antworten. Selbst-
verstandlich gab ich diese Zusage mit Wissen
und Zustimmung meines zustdndigen Vorge-
setzten. Auch der weitern Bitte iiber die Form
des Artikels durfte ich mich nicht verschlieflen:
«Fiir uns ist es auferordentlich wichtig, daf
der Artikel nicht abstrakt wird, sondern mog-
lichst personlich geschrieben wird, also in der
Ich-Form.»

Man klage mich also nicht des geistigen Ex-
hibitionismus und einer indiskreten Scham-
losigkeit an, wenn ich auf den folgenden Seiten
anders zu schreiben versuche als dies in scho-
lastischen Traktaten der Brauch ist.

Leider kann ich meinen Lesern keine pikante
Selbstbiographie vorlegen, wie dies der ameri-
kanische Trappist Thomas Merton in seinem
«Berg der sieben Stufen» getan hat und damit
den amerikanischen Buchmarkt um einen Best-
seller bereicherte. Denn ich bin ein simpler
Eidgenosse mit ganz normalem Stammbaum
und Lebenslauf.

Aber interessant ist die Frage und Tatsache,
weshalb es heute {iberhaupt zu solchen Begeg-
nungen kommt. Was soll das heiflen, daf M&n-
che, Priester und Nonnen in der Literatur, auf
dem Theater, im Film und in Revuen plotzlich
wieder «salonfihig» werden? Ist es nur das
Suchen nach einem moglichst «ausgefallenen»
und damit auch ziigigen Vorwurf? Oder steckt
dahinter manchmal auch die verschwiegene
Erwartung, es kdnnten sich hinter Schleiern
und Klostermauern dem Suchenden Werte und
Horizonte erschliefen, um die man lange nicht
mehr wulite?

Die zahlreichen Begegnungen mit vielen und
sehr verschiedenartigen Besuchern unseres
Klosters — Divisiondre und Rekruten, Minister
und Schulbuben, Gelehrte und Globetrotter,
Atheisten und Glaubensbriider anderer christ-
licher Bekenntnisse usw. — haben mich immer
wieder davon iiberzeugt, daf§ es in weiten Krei-
sen ein ehrliches Fragen und Suchen gibt; und

S PI EGEL

"immer wieder erleben wir die Freude, dafl un-
sere Giste besinnlich und tief begliickt unser
Haus verlassen. Zugleich aber spiirten wir
auch immer wieder, wie schwer es manchmal
ist, verstaubte Begriffe abzustauben, abge-
schliffenen Miinzen neuen Glanz zu geben und
durch die Kruste verhirteter und sehr einsei-
tiger Vorstellungen bis zu jener warmen Her-
zensmitte vorzustofen, wo der Mensch dem
Menschen begegnen kann. Oft konnen es diese
fliichtigen Gaste fast nicht fassen, dall auch
Monchsfiife Bally-Schuhe tragen, daff auch
hinter Klostermauern rote Backen blithen, und
unsere Zellen heiterer wirken als manches Ho-
telzimmer.

Was ist ein Orden?

ABER auch dies liegt uns fern, iiber diese
grofe Entfremdung zu staunen. Wie konn-
te es anders sein? Denn wirken all diese mog-
lichen und unméglichen gekrauselten und ge-
steiften Schwesternhauben manchmal nicht
tatsidchlich etwas grotesk? Und wie soll eine
Monchskutte als isolierte Erscheinung im mo-
dernen Straflenbild von Ziirich oder Genf nicht
wirklich auffallen? Der Klerus der katholi-
schen Kirche ist in der westlichen Welt ja tat-
sichlich der letzte Stand, der sich seine eigen-
geprigte Lebensform bewahrt hat.

Richtigist ferner dies,daff Farbe und Schnitt
unserer Ordenstrachten in weit entlegene Jahr-
hunderte zuriickweisen. Und wer diesen histo-
rischen Kommentar nicht in der Schule mitbe-
kommen hat, der kann mit solchen Gestalten
nur schwer noch etwas anfangen. Er kann es
darum auch nicht glauben, daf§ diese merkwiir-
digen Menschen dennoch klar und unverbogen
ein niitzliches Leben leben, dafl ihre Gedanken
dem Denken unserer Zeit nicht ferne sind, und
daf ihre Worte nichts anderes meinen als was
sie besagen.

‘Bereits fiel das Wort von der «Ordens-
tracht». Was ist das aber, ein katholischer «Or-
den»? Auf jeden Fall etwas wesentlich anderes
als eine gesellschaftliche oder militdrische Aus-
zeichnung, wie etwa der englische Hosenband-
orden oder der Orden «pour le mérite» I. und
II. Klasse. Das Lehnwort Orden kommt vom
lateinischen Worte «ordo» und besagt nach
Menge: Reihe, Linie, Abteilung, Stand, Klasse,
Ordnung, Sitte, Regel. Unter einem katholi-
schen Mdnchsorden haben wir uns demnach
eine festgegliederte Lebensgemeinschaft von

LX



S C H W E I

Minnern oder Frauen vorzustellen, deren Le-
bensweise von einer Ordens-«Regel» genau be-
stimmt wird. Diese Regel ist meistens das Le-
benswerk des betreffenden Ordensstifters, und
sehr oft benennen sich die einzelnen Orden
auch nach ihrem Griinder. Das gilt z. B. fiir
die Benediktiner, die in Benedikt von Nursia
(f um 547), dem Erbauer Monte Cassinos,
ihren geistlichen Vater verehren. Die Franzis-
kaner tragen das braune Kleid des hl. Franz
von Assisi (T 1226). Die Dominikaner wurden
vom hl. Dominikus (§ 1221) gegriindet; dhn-
liches gilt von den Basilianermdnchen der or-
thodoxen Kirche usw. Andere Orden benennen
sich nach ihrem Mutterkloster (Trappisten:
La Trappe), oder einer bestimmten geistigen
Zielsetzung. So nannte Ignatius von Loyola
(T 1556) seine Gemeinschaft «Compagnia de
Jesus», daher Jesuiten, Alfons von Liguori gab
seinen Volksmissiondren den Namen des gott-
lichen Erlosers (lat.redemptor), daher Re-
demporisten, und eine grofle neuzeitliche Mis-
sionsgesellschaft nennt sich «Gesellschaft vom
gottlichen Wort».

Ahnliches gilt nun auch von den Schwestern-
gemeinschaften. So gibt es Franziskanerinnen,
Benediktinerinnen, Dominikanerinnen, und in
der Neuzeit eine fast uniibersehbare Zahl von
kleinen und groflen «Kongregationen» (con-
gregatio = Vereinigung). Die weitverbreiteten
Krankenschwestern von Ingenbohl und die
Schulschwestern von Menzingen z. B. nennen
sich «Kreuzschwestern» oder «Gesellschaft
vom hl. Kreuz».

Um diese Orden organisatorisch sogleich un-
terscheiden zu konnen, pflegen die Ordensleute
ihrem Namen gewchnlich die Abkiirzung ihrer
Gesellschaft anzufligen: O.S.B. (Benedikti-
ner), O.F.M. (Franziskaner), Cap. (Kapuzi-
ner), S.J. (Jesuiten), usw.

Gesamthaft kennt die katholische Kirche ge-
genwirtig rund 100 ménnliche Ordensgemein-
schaften mit 270 000 Ordensmannern und etwa
700 Schwesterngemeinschaften mit 1 Million
Nonnen und Schwestern.

Die Monche von Einsiedeln

SELBSTVERST}&NDLICH hat jeder Orden nicht
nur seine eigene Geschichte, Regel und Le-
bensform, sondern auch seine eigene Ordens-
leitung. Zum bessern Verstdndnis dieser Tat-
sache denken wir am besten an die Vielgestalt
der konkreten Staatsformen: Demokratie,

Z E R S P 1

E G E L

Monarchie usw. Was im Staat die Verfassung
ist, ist fiir die Orden ihre Regel, und die kl6-
sterlichen Gewohnheitsrechte konnten wir mit
dem ZGB und OR vergleichen. Die letzte or-
ganisatorische Instanz, die iiber allen Orden
steht, ist die sogenannte «Religiosen-Kongre-
gation» in Rom, an deren Spitze ein Kardinal-
Prifekt steht. Hier fallen die letzten Entschei-
dungen disziplindrer, organisatorischer und ge-
richtlicher Art.

Doch nun genug des Kirchenrechtes. Und
damit zuriick zur Fragestellung: «Wie leben
die Monche?» Auf Grund des Gesagten ist es
nun freilich klar, dafl ich unméglich das Por-
trit «des» Monches und «der» Nonne skizzie-
ren kann. Sondern ich erzihle notgedrungen
von einer bestimmten Lebensform, von einem
bekannten Kloster. Daf} die Stunde des Friih-
stiickes, der Schnitt des Ordensgewandes und
der duBlere Aufgabenbereich also nicht auto-
matisch von Einsiedeln auf die Kapuziner in
Rapperswil, auf die Jesuiten in Wien, die Trap-
pisten in Kentucky, den Missionar im Busch
oder die Dominikaner in Jerusalem iibertragen
werden diirfen, ist nun wohl klar und selbst-
verstdndlich. '

Dall aber im folgenden gerade von Einsie-
deln die Rede sein wird, hat seinen Grund ganz
einfach darin, dafl der Gefragte seit 20 Jahren
Monch von Einsiedeln ist, nur von dieser Le-
bensform aus eigener Erfahrung sprechen
kann, und schlieflich vielleicht auch deshalb,
weil in den Augen vieler Protestanten unseres
Landes Einsiedeln gewissermallen der «type
modeéle» eines Klosters ist, fiir viele Protestan-
ten auch schlechthin «der» Reprisentant des
schweizerischen Katholizismus.

Wie also leben die Monche von Einsiedeln?

Beginnen wir mit dem AuBeren: Wir tragen
die schwarze Kutte der Benediktiner, etwas
genauer noch: der Schweizer Benediktiner!
Denn gerade bei den traditionsliebenden und
sehr traditionsgebundenen Benediktinern zei-
gen sich sehr deutliche Unterschiede von Land
zu Land, ja selbst von Kloster zu Kloster.
Denn jedes Kloster hat ja seine eigene Ge-
schichte, steht in einer anders gearteten Land-
schaft und empfing von seinen wechselnden
Aufgaben einen ganz personlichen Lebensstil.

Die Anfinge Einsiedelns weisen in die karo-
lingische Zeit zuriick. Der erste Monch des
Finstern Waldes, St. Meinrad, stammt aus dem
karolingischen Inselkloster Reichenau. 835 bis
861 lebte er als Klausner (Waldbruder) an

I2



S CH W ETI Z E R

jener Stelle, wo heute die Klosterkirche sich
erhebt, und starb hier als Opfer zweier Raub-
morder am 21. Januar 861. Andere Klausner
folgten seinem Beispiel. 934 vereinigte Abt
Eberhard diese zerstreut lebenden Waldbriider
zu einer wirklichen Klosterfamilie. Der Lan-
desherr, Herzog Hermann von Schwaben,
schenkte den Boden. Kénig Otto I. verbriefte
947 die Rechte des Stiftes, Besitz und freie
Abtswahl, und 948 erfolgte die Weihe der Kir-
che durch den Landesbischof, St. Konrad von
Konstanz. Was Otto I. begann, vollendete Kai-
ser Heinrich II., als er 1017 auf seiner Pfalz in
Ziirich Abt Wirunt von Einsiedeln einen an-
sehnlichen Landkomplex verbriefte, ndmlich
die Tiler der Sihl und Alp. Damit waren die
Abte von Einsiedeln in die Zahl der Reichsfiir-
sten und kirchlichen Landesherren eingereiht
— eine Entwicklung und Politik, die erst mit
der Besetzung des Stiftes durch die Franzosen
1798 ihren Abschluff fand. Und wir trauern
diesen Dingen nicht nach! Zudem sind die
weltlichen Titel kirchlicher Wiirdentrdger —
Fiirstabt, Fiirstbischof usw. — vor wenigen Jah-
ren durch eine Verfiigung Roms ausdriicklich
der Vergangenheit iiberliefert worden, d. h. sie
sollen nicht mehr gefiihrt werden. Ein schwei-
zerischer Demokrat kann sich {iiber so viel
Wirklichkeitssinn nur freuen.

Einsiedeln ist also eine Benediktiner-Abtei.
Das Gesetz unseres Hauses ist die Klosterregel
von St. Benedikt. Was will diese Regel, die seit
1400 Jahren Millionen von Monchen Halt und
Lebenssubstanz gewesen und dariiber hinaus
zum Erziehungsbuch des Abendlandes gewor-
den ist? Sie will die Monche «in der Gefolg-
schaft des Evangeliums» zum ewigen Leben
fithren. Alle Formen des monchischen Lebens
— Gebet, Arbeit, Gehorsam, Armut und ehe-
loses Leben — haben im letzten nur dieses eine
Ziel, «Leib und Seele in Zucht zu halten», um
allzeit bereit zu sein, die Stimme des Meisters
zu horen und seinem Ruf zu folgen. Selbstver-
standlich behaupten wir nicht, die monchische
Lebensform sei die einzige giiltige Form der
wirklichen Nachfolge Christi. So etwas zu den-
ken, schon gar zu sagen, wire vermessener
Stolz, unwahr und bitteres Unrecht. Aber eben-
so irrig wire es, zu iibersehen, wie stark und
unléschbar das Evangelium mit der Entstehung
und Entwicklung des Monchtums verbunden
war und noch immer ist.

Es sei mir erlaubt, an dieser Stelle nochmals
den evangelischen Theologen Walter Nigg zu

13

I EG E L

WOHER STAMMT
DIESES WORT?

Bumer, Boussel und Hali

Wenn ein kleines Kind vom Hund als vom Waz-
wan spricht, braucht man die Erklirung dieser
Tierbezeichnung nicht weit zu suchen; anders
aber liegen die Dinge, wenn die Mutter ihr
kleines Kind fragt: «Gseesch dé schoon Bwu-
mer?» oder wenn der Vater seinem Unmut
freien Lauf 1iflt: «Dé Bowssel bilet de ganz
Tag!» Und was bedeutet eigentlich die Klage
der Mutter: «Dw% tuesch wien es Hali!»

Viele unserer mundartlichen Tierbezeichnun-
gen sind aus Lockrufen entstanden. Wir suchen
eine Katze, indem wir rufen bs-bs-bs oder bus-
bus-bus; die Biuerin, die den Hithnern Futter
bringt, lockt sie bi-bi-bi. Aus diesen Lockrufen
sind Bezeichnungen wie Bzsi fiir Katze und
Bibi fiir Huhn entstanden.

Das Kind, das wet wien es Hali, weil} sich
vor Ubermut kaum zu fassen. Hdli ist der
Lockruf fiir ein Schifchen oder ein Kilbchen.
Es tuet wien es Hdls hei3t also, es benimmt sich
so ungestiim wie ein Schifchen oder Kzlbchen
auf der Weide, das von seinen drolligen Spriin-
gen nicht genug bekommen kann. Genau so
bedeutet der Ausdruck awsgelassen eigentlich:
tibermiitig wie ins Freie gelassenes Vieh.

Anders liegt die Sache bei Bowssel oder Baws-
sel. Das Wort hingt zusammen mit bawzen,
wanwaw oder banban machen; der Boussel ist
also der Kliffer, Bumer schlieBlich nannte man
eigentlich eine aus Pommern stammende Art
des Spitzhundes. Da der Spitz oft recht dick
wird, hat man den Ausdruck Bumer auch auf
rundliche Menschen iibertragen.

Johannes Honegger




S C H W E I

zitieren, dessen Urteil wir wortlich {ibernehmen
konnen: «Vor allem ist das M&nchtum eine
legitime Auspragung des Christentums. Den
grofltenteils unfruchtbaren Diskussionen iiber
die Entstehung des Monchtums im Christen-
tum ist der eine Satz entgegenzuhalten, dal
die christliche Kirche das monastische Leben
implicite in sich hat und daf dasselbe ihr nicht
aus heidnischen Einfliissen zugeflossen ist. ..
Die Wurzeln des christlichen Monchtums ge-
hen auf das Neue Testament zuriick . . .»

(Vom Geheimnis der Manche, 1953, S. 15.)

Der Weg ins Kloster

BER ist das noch immer so? Wie kommt

denn heute ein junger Mensch dazu, hin-
ter Klostermauern zu fliehen, in einer Zelle
sich einzuschlieflen, dieweil die herrliche Welt
so weit und offen vor ihm liegt?

Der Weg ins Kloster ist vielgestaltig. Jede
einzelne Berufung ist eine Geschichte fiir sich,
und bleibt im Letzten das Geheimnis jeder
Seele mit ihrem Gott. Aber soviel glaube ich
sagen zu diirfen: Der wirklich Berufene klopft
nicht an, weil ihn die Welt enttduschte, weil
eine Liebe zerbrach, weil er den Weg zum Du
nicht fand, weil ihm die Ehe nichts «sagte»,
schon gar nicht deshalb, weil wir den Kampf
des Lebens fiirchteten und fette Pfriinden
suchten. Das alles ist Karikatur. Es mag fiir
diese und jene verfehlte Berufung gelten, nicht
aber fiir das Ganze.

Was also wollten wir, als wir mit 20 und 25
Jahren den Tornister in die Ecke stellten und
nochmals als Kloster-Rekruten uns die Haare
scheren liefen? Wir wollten Zucht und Ord-
nung; ein sinnvolles Leben, das Gott in die
Mitte stellt; wir suchten eine Gemeinschaft
von Gleichgesinnten, die sich stiitzt und for-
dert. Wir suchten Sammlung, Beherrschung,
Lebensstil und Lebensform; dazu eine sinn-
volle Arbeit im Dienste Gottes, fiir Kirche,
Volk und Heimat.

Die meisten von uns sind zudem aus der
Stiftsschule herausgewachsen. Die Mitbriider
und Vorgesetzten von heute waren einst unsere
Lehrer in Latein, Geschichte, Mathematik. Wir
lernten sie schitzen und bewundern, und ir-
gend einmal sprang der Funke {iiber... «So
mochte ich sein.» Noch sehe ich genau jene
Lateinstunde im I. Lyzeum 1930/31, als unser
verehrter Rektor, Dr. P. Romuald Banz, zum
Gedenken an das Augustinus-Jubildum uns

Z E R

S PIEGE L

eine abgerundete, originelle eigene Arbeit iiber
Charakter und Bedeutung dieses grofen Kir-
chenlehrers (1 430) vortrug. Sein ganzes We-
sen war vergeistigtes Leben. Da sprang der
Funke {iber ... «So mdchte ich sein.»

Von diesem ersten Licht der Gnade — alles
Gute ist Gnade — bis zu jener Stunde, wo der
kiinftige Monch das versammelte Klosterkapi-
tel kniend um Aufnahme bittet, ist fiir gewGhn-
lich aber noch ein weiter Weg. Unsere Kloster-
schiiler tragen keine Scheuklappen. Sie kom-
men meistens aus harmonischen und kinder-
reichen Familien, aus geordneten finanziellen
Verhaltnissen, und geistig gehdren sie oft zur
Elite der Maturaklasse. Auch sportlich kann
sich mancher sehen lassen. Romuald Etter, der
zweitjlingste Sohn von Herrn Bundesrat Etter,
hielt durch Jahre den kantonalen VU-Rekord
und war ein Stern am Himmel der Schweizer
Junioren. Heute studiert er als P. Kassian Phy-
sik an der ETH.

Unsere Jungen wissen, dal} das Leben schon
ist. Oft sind sie heute auch schon weit gereist
(vielleicht mit Autostop), sie waren Werkstu-
denten und haben eine stramme Rekruten-
schule bereits hinter sich. Die Moglichkeit des
Aufstieges in akademische Berufe ist gesichert
— und dennoch wihlen sie die Kutte. Warum?
Wir haben es bereits gesagt. Sie suchen Gott,
ein geistliches Leben ohne Kompromif und
Abstrich.

Nicht anders ist es bei unseren Laienbrii-
dern. Die Laienbriider sind gleichfalls voll-
wertige Monche; sie tragen das gleiche Kleid,
folgen der gleichen Regel und essen vom sel-
ben Tisch wie die Priestermonche. Sie haben
aber meistens keine hohere Schule durchlaufen
und werden deshalb auch keine theologische
Ausbildung erhalten und somit auch nicht die
Priesterweihe empfangen — sie bleiben also
kirchenrechtlich «Laien», im Gegensatz zu den
Klerikern.

Auch diese Laienbriider melden sich ge-
wohnlich als stramme junge Minner zwischen
20 und 30; wir sehen es gern, wenn sie eine
abgeschlossene berufliche Ausbildung hinter
sich haben, militarpflichtig sind und sich be-
reits in verschiedenen Stellungen bewdahrten.
Hut ab vor diesen Minnern. Mancher von
ihnen darf ohne Stolz mit Petrus fragen: «Herr,
siehe wir haben alles verlassen... welcher
Lohn wird uns dafiir zuteil?» Der eine verliel§
eine Géartnerstelle, einer war Monteur bei Sul-
zer und bereiste fiir seine Firma das alte Ruf-

14



S CHWE I

land, Paris und Skandinavien; einer fiihrte die
Buchhaltung eines grofleren Unternehmens,
einer bediente einen Damensalon. Andere kom-
men von einem Bauernhof, aus der Fabrik, aus
dem Gewiihl der Stadt — der Geist weht wo er
will. Wer vor dem Eintritt kein Handwerk er-
lernte, erhilt vielleicht spéter die Moglichkeit
dazu im Kloster. Oder der Bicker macht noch
eine Elektrikerlehre, ein Schneider stellt um
auf den Dachdeckerberuf, wieder einer besucht
die Gewerbeschule in Ziirich als angehender
Buchbinder.

Diese Laienbriider — wir haben heute 64 —
sind ein unentbehrliches Element unserer Klo-
sterfamilie. Nicht nur, daf wir finanziell ohne
ihre Mitarbeit in Kiiche, Keller und Verwal-
tung, in den weitverzweigten Werkstatten, im
Hausdienst und am Krankenbett, in Sakristei
und Garten nicht bestehen konnten, sondern
vor allem geistig gehoren sie zum Mark des
Stammes. Thre einfache Frommigkeit, ihre de-
miitige Dienstbereitschaft, ihr stilles Leiden
und ihr gesunder Humor — man muf sie z. B.
jassen sehen! — gehdren zum Besten, was in
unserem Hause lebt. Einer aus ihren Reihen,
der kleine Schneiderbruder Meinrad Eugster
(T 1925), zédhlt wohl schon in wenigen Jahren
zur Schar der Seligen. Sein Lebenshild ist in
viele Sprachen iibersetzt; auch sein Lieb-
lingsspruch, «alles geht voriiber, nur die Ewig-
keit nicht»,ist heute im Mund und Herzen von
Ungezdhlten. So wird ein Kleiner zum Lehrer
der Weisheit und christlicher Grofe.

Mit solchen Zielen sind wir alle einmal iiber
die Schwelle getreten, der eine friither, der an-
dere spiter. Ich selber zidhlte zu den Spiten.
Der junge Maturus des Sommers 1932 sah sei-
nen Weg noch nicht mit sicherer Klarheit. Es
folgten sieben Semester Philosophie und So-

Z E R § P I

E G E L

zialwissenschaft in Lowen (Belgien) und Wien,
wo unter den Augen von Othmar Spann meine
Darstellung und Kritik seines Systems zum
Abschlufl kam. Es widerfuhr dieser Disserta-
tion das seltsame Schicksal, dafl Gustav Fi-
scher in Jena sie im eigenen Verlag erscheinen
lief, und Professor Kenjiro Kazamis verhalf
ihr in Tokio zu zwel japanischen Auflagen.
Auch menschlich waren es herrliche Jahre.
Mein lieber, guter Vater — ich habe versucht,
ihm ein Denkmal zu setzen in meinem Buche
«Standerat Rdber» — freute sich, auch dem
jlingsten seiner sechs Sohne eine gediegene Bil-
dung schenken zu diirfen. Sein piinktlicher
Monatsscheck ersparte mir jede Sorge und er-
laubte manche Freude. «Abrechnungen will ich
keine», sagte der Vater beim Abschied, «aber
auch keine Schulden.» In diesem Punkte we-
nigstens habe ich meinen Vater nie enttduscht.

Viel Grofles und Schénes durfte ich in diesen
Jahren sehen. Ein guter Teil Europas wurde mir
zum erlebten Begriff. Aber auch dies erlebte ich
immer neu: Am Grund aller Dinge ist ein tie-
fes Heimweh, denn alle Dinge «meinen» IThn.
Dieses Heimweh lief mir keine Ruhe, bis ich
mich durchgerungen zum vollen Ja. — Ich will
es aber nicht verschweigen: Der Schritt iiber
die Klosterschwelle an einem grauen Novem-
bertag — es fiel der erste, nasse Schnee — war
schmerzlich. Aber auch Theresia von Avila ge-
steht, dal ihr der Abschied jener Stunde das
Herz zerrif3.

Und dennoch war ich sicher, den rechten
Weg zu gehen. Ein Wort von Pascal, das ich
am Morgen jenes Tages «zufilligr» in den
«Pensées» fand, war mir das Licht fiir alle
kommenden Jahre: «Tu ne me chercherais
pas, si tu ne m’avais déja trouvé.»

Bilder ohne Worte

BESUCHS

BESLENS STUNDEN

STUNDEN




S C H W E
Vier Jahre der Priifung

IN allen Klostern beginnt das neue Leben mit
einem Probejahr, dem Noviziat. Das Kir-
chenrecht verlangt fiir seine Giiltigkeit die un-
gekiirzte Dauer von 365 Tagen. Das Noviziat
(novus = neu; Novize = Neuling) ist die Re-
krutenschule des Klosterlebens, die Kinder-
stube der Monchsfamilie. Je besser die Kinder-
stube des Elternhauses war, desto leichter fin-
det sich der junge Monch auch in der Kloster-
welt zurecht. Und nochmals sei es gesagt: auch
die Rekrutenschule schirft das Verstandnis fiir
manche klosterliche Forderung, zum Beispiel
Ordnungssinn und Sauberkeit, Organisation
und Disziplin. Es ist nicht zufillig, dafl Sankt
Benedikt seine Monche «Soldaten» nannte; ihr
Klosterleben ist eine «militia», Soldatendienst.
Auf jeden Fall habe ich keinen meiner 217
Diensttage je bereut. Und es kann mir noch
heute passieren, daf iiber die Strafle ein Arbei-
ter auf mich zukommt, um seinem Waffen-
kamerad im Bat. 72 die Hand zu reichen. Der
«Instruktor» des Noviziates ist der Novizen-
meister. Tatsdchlich fiihrt er in unserm Kloster
den Titel «Pater Instruktor», denn «instruere»
heifit ja: unterrichten.

Es ist aber nicht der Novizenmeister, der
iiber die Zulassung zum Noviziat entscheidet.
Dieser Entscheid liegt bei der Klosterfamilie
selbst, dem sogenannten Kloster-Kapitel. Der
kiinftige Novize wird also dem versammelten
Kapitel vorgestellt, und nachdem er sich ent-
fernt, erfolgt unter dem Vorsitz des Abtes die
eingehende Beratung. Gestlitzt auf Zeugnisse,
arztliche Gutachten und personliche Kennt-
nisse referiert der Novizenmeister iiber den
Kandidaten und empfiehlt ihn zur Aufnahme —
oder auch nicht. Dann folgt die Aussprache,
zu der jeder mit Namensaufruf eingeladen
wird. Es ist aber keine Siinde, nicht immer et-
was zu sagen! Schliefilich stimmen wir ab, ge-
heim, mit Kiigelchen: affirmativ, negativ, sus-
pensiv.

Erreicht der Novize nicht das absolute Mehr,
dann ist er durchgefallen; ein Entscheid, an
den auch der Abt gebunden ist. Ist er aber an-
genommen, dann darf er das Noviziat begin-
nen, und am festgesetzten Tag iiberreicht ihm
der Novizenmeister das Ordenskleid.

Die Zeremonie der Einkleidung ist iiberaus
eindrucksvoll: «Zieh aus den alten Menschen
mit seinen Werken», betet der Priester, dieweil
der Novize ein Kleidungsstiick ablegt; «und

I Z E R S P I

E G E L

ziehe an den neuen Menschen, der nach Gottes
Ebenbild geschaffen ist.» Nun tragt er das Or-
densgewand. Ein Gefiihl beseligender Wirme
umhiillt den jungen Monch. Aber es gilt auch
da: «L’habit ne fait pas le moine.» Das mufl
er erst werden, beharrlich und schmerzlich.

Es wire falsch zu glauben, man quile die
jungen Menschen, trete auf ihnen herum und
mache sie zu Schablonen. Ich denke mit grofer
Dankbarkeit an meinen greisen Novizenmei-
ster, den sanften, edlen, reinen P. Maurus
Nigg. Er war die verkorperte Giite und stand
mit seinem Sinnen der Ewigkeit sehr nahe.
Heute ist unser Novizenmeister ein kriftiger
Mann in den besten Jahren, Doktor der Ge-
schichte, zeitnah und klug. — Der Unterricht
des Novizenmeisters vermittelt den kiinftigen
Monchen die Kenntnis von Regel und Orden
und fiihrt sie ein in die Kunst des geistlichen
Lebens. Dabei hilt er die Augen offen fiir al-
les, was seine geistlichen Schiiler sind und
brauchen. Offenheit und menschliche Warme
begilinstigen die unentbehrliche Atmosphire
des Vertrauens. Wer diesen Einsatz nicht wagt,
wird wohl sehr bald ausscheiden. Denn der
Novize kann jeden Tag seinen Koffer packen,
und auch das Kloster kann ihn jederzeit im
Frieden entlassen. Harrt er aber aus, dann
wird das Kapitel nach der Jahresmitte ein
zweites Mal beraten, und vor dem Abschlufl
des Probejahres sogar ein drittes Mal; immer
mit offener Aussprache, und mit geheimer Ab-
stimmung.

Erst nach dieser dritten Hiirde wird der No-
vize zugelassen, sein Monchsversprechen abzu-
legen, aber auch jetzt noch nicht fiir immer,
sondern zeitlich befristet auf drei Jahre.

Die endgiiltige Entscheidung

ACH dieser zweiten Probezeit ist ihm der
Abschied nochmals freigestellt. Bleibt er
aber bei seinem Entschluf}, so beratet das Ka-
pitel ein viertes Mal; und noch strenger muf}
der junge Monch mit sich selber zu Gericht ge-
hen. Denn nun gilt es ernst: Er steht vor den
ewigen Geliibden, mit denen er sich unwider-
ruflich dem Dienste Gottes weiht.
«Wie kann man es wagen, sich ewig zu bin-
den?» fragte mich einmal ein &lterer Herr.
Ich gab ihm zur Antwort: «Man wagt doch

Foto: E. Huber
Triber Tag

16



S C H W E I

auch die Bindung in der Ehe; jung, und den-
noch fiir immer.»

Darauf verstummte er mit leisem Erroten.
Erst spater ging’s mir durch den Kopf: Mein
Fragesteller war noch ledig. — Auch die Ge-
libde sind ein Wagnis, wie alles Grofle im Le-
ben - Ehe, Beruf und jeder wichtige Entscheid.
Aber als Christen glauben wir auch an Gottes
Licht und Gnade.

Und so gelobt der junge Mann Gehorsam,
denn Christus war gehorsam bis zum Tode. Er
verspricht die Armut — nicht die Armut eines
Bettlers, aber den Verzicht auf jeden person-
lichen Besitz und jede Begierlichkeit nach
zeitlichem Gut; denn Christus forderte den
reichen Jiingling auf, seinen Besitz zu ver-
dullern und ihm zu folgen. Das dritte Geliibde,
das ehelose Leben, werden sehr viele Auflen-
stehende nie begreifen, obwohl sein Sinn im
ersten Korintherbrief eindeutig klar fiir alle
Zeiten ausgesprochen ist: «Ungestorte Hin-
gabe an den Herrn» (1 Kor. 7, 35). «Um des
Himmelreiches willen», sagt Christus bei Mat-
thdus 19, 12, aber «nicht alle fassen dies»
(Mt. 19, 10).

Ein letztes Geliibde bindet den Benediktiner
an sein Kloster. Ich bin nicht Monch des Or-
dens, sondern Monch von Einsiedeln. Das ist
nun meine Heimat, als Recht und Pflicht.

Der Tag der Geliibde ist wohl fiir jeden
Monch ein gewaltiges Erlebnis. Eltern und Ge-
schwister und die ganze Klosterfamilie waren
Zeugen des heiligen Schwures, den der Mdnch
in der Kirche, vor dem Hochaltar, mit lauter
Stimme leistet. Auf Pergament sind seine
Schwiire eigenhindig aufgezeichnet. Er legt das
Dokument in die Hand des Abtes — es ist der
Lehenseid an Gott, fiir immer!

In diese ersten Klosterjahre fallt auch die
Zeit der philosophischen und theologischen
Ausbildung. In Einsiedeln fiithren wir eine eige-
ne «Theologische Hauslehranstalt»> mit einem
ganzen Stab fachlich ausgebildeter Lehrkrifte:
Philosophie, Pdadagogik, Dogma, Schrifterkla-
rung, Moral, Kirchenrecht, Kirchengeschichte,
Patrologie, Pastoraltheologie, und auch eine
Turnstunde fehlt nicht im Wochenprogramm.

Im ganzen dauert dieser aszetisch-philoso-
phisch-theologische Lehrgang mindestens sechs
Jahre. Nach dem fiinften Jahr erhalten die
jungen Monche gewohnlich auch die Priester-
weihe. Der Tag der ersten heiligen Messe, die
Primiz, leuchtet als grofies Ziel durch alle stil-
len Jahre des Wachsens und Ringens.

Z E R

S PI EGE L

Jedem das Seine

WAS aber wird nun mit dem jungen Mann,
wenn seine theologischen Studien im
Schluflexamen einen giiltigen Abschluff gefun-
den haben? Das friagt er sich natiirlich auch;
aber die Entscheidung liegt nicht bei ihm, son-
dern beim Abt, dem «Gnéddigen Herrn». Ein
Benediktinerkloster ist gewissermallen eine
konstitutionelle Wahlmonarchie. Denn der Abt
wird von den Monchen gewihlt, in streng ge-
heimer Wahl - (nach genauem Rituell und Pro-
tokoll). Einmal gewdhlt und von den kirch-
lichen Behorden anerkannt, ist er der Herr und
Vater seiner Monche (Abt heifit Vater, vom
dgyptischen Abbas). Die meisten Benedikti-
nerkloster wiahlen den Abt zudem auf Lebens-
dauer. Die Reihe unserer 55 Abte kennt nur
zwei, die zu Lebzeiten auf die dbtliche Regie-
rung verzichteten.

Die kirchliche Oberbehorde eines Benedik-
tinerabtes ist der Abtprdses einer Landes-
kongregation und der Abtprimas in Rom. In
der schweizerischen Benediktinerkongregation
fithrt gegenwirtig der Abt von Einsiedeln den
Vorsitz. Als Abtei untersteht das Stift Einsie-
deln direkt dem Papst.

Trotz seiner groflen Machtbefugnis ist der
Abt kein «General», schon gar kein Tyrann.
Die Ordensregel mahnt ihn immer wieder, mit
MaR und Schonung alles zu ordnen, immer ein-
gedenk des allwissenden Gottes und seines
strengen Gerichtes. Des. weitern ist der Abt
durch zusitzliche Konstitutionen gehalten,
wichtige Entscheide und insbesondere auch
Beschliisse mit bedeutendem finanziellem Ein-
satz der Zustimmung seines Rates, oder gar des
ganzen Klosterkapitels zu unterbreiten. Sankt
Benedikt will, dafl «das Haus Gottes von Wei-
sen weise verwaltet werde». Also in allem be-
nediktinische Diskretion!

Dessen wird sich der Abt vor allem auch er-
innern, wenn es um das Lebenswerk und Le-
bensschicksal eines seiner Monche geht. Er
wird Talente und Neigung nicht {ibersehen,
aber auch das Ganze im Auge behalten. Jetzt
gilt es ernst mit dem Gehorsam! Trdume und
Flausen diirfen nicht entscheidend sein. Wir
alle haben zu dienen, Gott, der Kirche und un-
serm Kloster. Auch der Obere mdchte manch-
mal anders, aber die Verhiltnisse sind oft viel
starker als der beste Wille. Man braucht nun
einmal einen Kaplan in Freienbach, einen Ka-
techeten in Trachslau, einen Klassenlehrer fiir

19



S CHWETIZER

VEXIERBILD
aus der Zeit vor dem letzten

Weltkrieg

Wo ist der Verehrer?

die 2 b, auch wenn es nicht dem innersten
Wunsch des jungen «Herrn» entsprechen
sollte.

Doch wenn der neue Posten ihn einfach
nicht befriedigt, dann wird man iibers Jahr
oder spiter wieder «sehen». Es ist nun einmal
nicht jedes fiir jeden. Wir alle haben unsere
Grenzen; und so lang man das weilf, ist es
nicht einmal schlimm.

Zudem besitzt unser Kloster beneidenswert
viele Arbeitsgebiete: Vorab die Seelsorge in
der Wallfahrt, bei der Betreuung der Pilger
(gegenwiirtig jahrlich rund 150 000), wie auch
die Pfarrseelsorge in Einsiedeln und mehreren
auswartigen Pfarreien; ferner drei grofle Mit-
telschulen, die Stiftsschule Einsiedeln (320
Schiiler), die kantonale Landwirtschaftliche
Schule in Pfiffikon (190 Schiiler) und das
Collegio Papio in Ascona — ein achtklassiges
privates Gymnasium vom Typus B und C mit

S PI EGEL

zirka 180 Schiilern. Ferner stellt Einsiedeln fiir
mehrere Tochterinstitute die Religionslehrer
und betreut eine Reihe alter Frauenkloster mit
einem gesetzten Beichtiger.

Aber auch die Verwaltung des Klosterbesit-
zes erfordert mehrere Krifte, geschulte Agro-
nomen, und als grofe Hoffnung und Sorge des
Klosters wartet das neugegriindete Priorat Los
Toldos in Argentinien (1948), mitten im wei-
ten Camp, auf verjiingenden Nachwuchs. Die-
ses junge Kloster liegt ungefidhr 200 km west-
lich von Buenos Aires. Sein Grundbesitz ist
die Stiftung einer kinderlosen argentinischen
Sefora, die mit der Schenkung die Aufgabe
verband, fiir das umliegende arme Landvolk
gratis eine Volksschule zu fithren.

Dabei haben wir noch nichts gesagt von den
Obern, der Bibliothek, dem Klosterarchiv und
so vielen schonen Aufgaben, wie Wissenschaft
und Kunst, die warten auf einen, der sie in
Angriff nimmt. Wer mdochte hier nicht sagen,
«die Ernte ist grof}, aber der Arbeiter sind so
wenig». Wohl zahlen wir heute 132 Priester-
monche, 64 Laienbriider, 8 Kleriker und 4 No-
vizen. Aber es sind dennoch zu wenig.

Ferner brauchen viele Posten eine lingere
Anlaufszeit und gediegene Ausbildung. 37
Konventualen besitzen akademische Grade,
und weitere 20 konnten sich wenigstens durch
einige Semester an der Hochschule umsehen,
oder stehen noch im Studium. Auch fiir Bil-
dungsreisen haben die Obern giitiges Verstiand-
nis, natiirlich mit Maf und Ziel.

Was ist anders?

EINES ist klar: Der Unterschied zwischen
unsern Klosterschulen und einer Kantons-
schule darf_nicht in einer verminderten Lei-
stung bestehen. Es war mir deshalb als Rektor
der Stiftsschule Einsiedeln eine grofle Genug-
tuung, im Rapport des Prisidenten der Eidge-
nossischen Maturitdtskommission (Prof. ETH
Dr. M. Plancherel) vom 17. Juli 1956 den Satz
zu finden: «Je remporte de ma visite actuelle
I'impression que maltres et éléves ont sérieuse-
ment travaillé et que I’école remplit bien les
conditions imposées par 'ordonnance fédérale
sur la reconnaissance des certificats de matu-
rité.»

Und doch ist eine Stiftsschule keine Kan-
tonsschule. Worin also liegt der Unterschied?
Anders ist einmal sicher der Lehrkorper; in-
nerlich geschlossener, getragen und beseelt von

20



S CH W ET1I Z E R

einer starken Tradition, ausgerichtet auf das
gemeinsame Ziel, weniger abgelenkt durch Fa-
milie, finanzielle Sorgen und Verpflichtungen
in der Offentlichkeit.

Anders ist auch das Lehrziel. Wir wollen
und miissen nicht «neutral» sein. Wir diirfen
offen bekennen und ohne Riickhalt, wofiir wir
uns verpflichtet wissen. Mogen auch hier Be-
gabung, Charakter und vieles Menschliche auf
manches einen Dampfer setzen — ich leugne es
nicht! — im Letzten sind wir uns sicher einig.
Das wird der Schiiler auf die Dauer fiihlen,
auch wenn es ihm selten oder erst spiter klar
bewulit wird.

Anders sind schlieflich auch die Schiiler.
Beinahe alle Schweizer Kantone sind vertre-
ten, Zirich, St. Gallen und Schwyz an der
Spitze, darunter immer auch liebe und flotte
Confédérés der welschen Schweiz, vorab des
Wallis.

Nicht weniger bunt ist die soziale Mischung.
Unsere Schiiler spiegeln durch ihre Herkunft
sehr genau die Bevdlkerungsstruktur der
Schweiz. So zdhlten wir im Schuljahr 1956/57
auf insgesamt 344 Schiiler 48 Bauernschne, 52
Viter sind Akademiker, 46 Handwerker, 40
Kaufmann, 36 Staatsbeamte, 15 Lehrer, 13 In-
dustriearbeiter, 12 Gastgewerbe, 14 Mechani-
ker und Monteure, 10 Versicherungen, 7 Buch-
drucker, 6 Bankwesen, 3 Prokuristen, schlief}-
lich Sakristan, Forster, Musiker, Bildhauer. —
Welche Schule des Charakters und Verstehens,
wenn 280 interne Schiiler sich dauernd anein-
ander reiben, abschleifen, formen und ergén-
zen,

Der niedere Schul- und Pensionspreis von
1700 Franken (bis heute 1600 Franken) er-
laubt es auch Séhnen einfacher Kreise, bei uns
sich auszubilden. 137 Schiiler stammen aus Fa-
milien mit 5 und mehr Kindern, 61 mit 4, 79
mit 3 Kindern.

Schlieflich ein ganz FEntscheidendes: das
Milieu. Wir haben noch die Moglichkeit, zu
formen und zu erziehen. Ein schones, kultivier-
tes Haus verkorpert Form und Wirde, die
Ginge und Stiegen haben Mafl und Schwung,
die Kirche ist ein Jubel in Stein, klassische
Musik fiihlt sich im barocken Fiirstensaal am
rechten Ort, religiose Feste und geweihte Stit-
ten schaffen eine Atmosphire, in der Heiliges
noch wachsen kann. — Es liegt uns freilich fern
— sehr fern! — die Wirklichkeit zu glorifizieren.
Auch unsere Schule kennt Versager, Schwach-
linge, Massenmenschen. Und nicht immer liegt

S PI EGEL

die Schuld beim Schiiler. Trotz allem aber ist
die Schule ein gesegnetes Arbeitsfeld des Klo-
sters, und wir freuen uns, im Geistesleben der
katholischen Schweiz mitzihlen zu diirfen.
Denn in den Jahren 1937-1956 verliefen 813
Maturi unsere Schule, 729 waren vom Typus
A, 84 vom Typus B. 36,1 Prozent wihlten als
Berufsstudium die Theologie, 17,6 Prozent Be-
rufe der ETH und phil. I1, 18,8 Prozent schrie-
ben sich fiir die medizinischen Berufe ein, 11,3
Prozent wahlten das Recht, die restlichen 16,2
Prozent entfallen auf Nationalokonomie, Pi-
dagogik, Musik, phil. T usw.

Im Dienste dieser Schule stehen rund 35
Patres, die meisten mit grofier Freude, und
viele mit beispielhaftem Einsatz. Bildung und
Erziehung waren den Benediktinern immer ein
heiliger Dienst fiir Gott, und eine dringende
Zeitaufgabe, der sich nur wenige Kloster ganz
entzogen.

Der Segen dieser Arbeit fallt auch dem Klo-
ster zu: Die Reihen schlieffen sich immer neu,
und durch den Umgang mit der Jugend bleibt
die eigene Seele jung.

Die wirtschaftliche Seite

UN aber eine Frage, die immer wieder-
kehrt: Wovon lebt denn das Kloster,
denn diese Schiiler kosten ja mehr als sie be-
zahlen? Gewil}, sofern wir die Lehrer bezahlen
miifiten. Nun aber schaffen wir alle gratis;
wir leben alle aus der gleichen Kasse und lie-
fern alles in die gleiche Kasse, wirklich alles.
Wir haben auch kein Taschengeld. Was jeder
braucht, wird ihm gegeben; was noétig und
niitzlich, darf er erbitten. Kleidung und Wi-
sche, Arzt und Sarg stellt uns das Haus; der
Tisch ist gut gedeckt, einfach und kriftig, etwa
im Stil einer bescheidenen Biirgersfamilie. Wir
leiden keine Not und haben keinen Uberflufi.
Aber jeder leistet tdglich seine Arbeit, der
Schlosser und der Abt, der Lehrer, der Pfarrer
und jeder Bruder. Wir sind im wirklichen Sinn
des Wortes Kommunisten. Geschenke, sofern
sie niitzlich, diirfen mit Erlaubnis des Obern
behalten werden. Aber Erbschaft, Honorar und
Arbeitsgewinn gehoren automatisch der Klo-
sterkasse. Das ist die «Armut», wie wir sie
tiben.

Ohne diese Gratisarbeit auf der ganzen Linie
wire es heute ganz unmoglich, unsere Auf-
gaben zu meistern, und unser Kloster instand
zu halten. Die Renovation der Klosterfront,

21



S CH W E I Z E R

unter der initiativen Leitung unseres Abtes Dr.
Benno Gut, iiberstieg unser Leistungsvermogen
ganz bedeutend (Gesamtkosten beinahe 3,2
Millionen Franken). Ohne die Hilfe vieler gu-
ter Menschen, Behorden und Institutionen,
wire das Kloster an diesem Werk verblutet.
Aber das «reiche» Kloster Einsiedeln! wie
steht es denn damit? Gewil}, wir waren einmal
sehr vermdglich, in der alten fiirstlichen Zeit.
Doch diese Zeiten sind vorbei. Was uns ver-
blieb, sind einige Giiter, Wilder und Weiden.
Wir hiiten dieses Erbe, weil wir dazu schon
kirchenrechtlich verpflichtet sind. Wir sind
eine «Stiftung» mit weitverzweigten Aufgaben
und Pflichten, von denen die Sorge fiir die Pil-
ger und anvertrauten Seelen die erste ist. Aber
wie vieles hangt sich noch an uns, das mit den
Seelen sehr wenig zu tun hat:

So sind mit manchem Gut auch schwere La-
sten verbunden (Servituten), zum Beispiel
Weiderechte, Unterhalt von Straflen (zum Bei-
spiel eine lange Strecke der Etzelstrafe samt
Teufelsbriicke), Pachtrechte, Lieferung von
Naturalgaben usw. Auch den Armen, Ver-
schupften und Bettlern steht die Klostertiire
immer offen.

Insbesondere aber sei hier erwdhnt, dafl
manches Grundstiick des Klosters aus man-
cherlei Griinden nicht rationell bewirtschaftet
werden kann., Wir erinnern nur an die Insel
Ufnau im Ziirichsee (eine Schenkung Kaiser
Ottos I. vom Jahre 965). Pietdtsgriinde verbie-
ten dem Kloster, das zauberhafte Eiland «kom-
merziell» auszuwerten. Dafiir freuen sich alle
Besucher am heiligen Frieden dieses traum-
haften Paradieses.

Ahnliches wire zu sagen von der beriihmten
Einsiedler Pferdezucht (nachweisbar aus dem
zwoOlften Jahrhundert). Das Einsiedler Halb-
blutpferd ist die Freude jedes Pferdekenners.
Aber wirtschaftlich ist der ganze Marstall trotz
bescheidener Bundessubvention eine schwere
Last, von Rendite keine Rede!

Es ist nicht immer leicht, ein tausendjdhri-
ges Erbe mit Wiirde zu tragen. Wir sehnen uns
gelegentlich darnach, mit David die Riistung
Sauls beiseite zu werfen. Denn was uns manch-
mal ibrig bleibt, ist einzig der Vorwurf,
«reich» zu sein. Einmal mehr sei es auch ge-
sagt: Das Kloster Einsiedeln besitzt in Stadt
und Kanton Ziirich keinen Quadratmeter
Grundbesitz, kein Haus, kein Geschift, und
keine Anteilscheine (auch nicht am Globus!).
Und dies auf Ehrenwort.

S PI EGEL

Wir leben also von der eigenen Arbeit, vom
bescheidenen Ertrag des eigenen Bodens (vor
tausend Jahren fiirstlich geschenkt), sofern die
Lohne nicht alles verzehren, schlieflich von
den Almosen, nach dem Wort des Apostels:
«Wer dem Altare dient, soll auch vom Altare
leben.» — Zum Troste vieler sei noch beige-
fiigt: Auch das Kloster zahlt seine Steuern,
zahlte sogar nach dem TUrteile Berns durch
Jahrzehnte zuviel.

Der Tageslauf

WO aber bleibt bei diesen Sorgen, Auf-
gaben und Pflichten noch der Monch?
Wir werden morgens zirka 4.10 Uhr geweckt:
Ein Laienbruder klopft, ziindet das Licht an
und griiffit: «Gelobt sei Jesus Christus.» 4.30
Uhr beginnt im Chor die Mette, bis 5.30 oder
5.45 Uhr. Das Chorgebet besteht aus Psalmen
und Lesungen (Heilige Schrift und Kirchen-
viter). Die Psalmen werden rezitiert, latei-
nisch, fliissig und ménnlich, ohne Gesiusel;
wir beten sie immer stehend. Die Lesungen
horen wir sitzend an. Nie ist die Klosterfamilie
so stark geeint wie in den Stunden, wo wir vor
dem gemeinsamen Gotte stehen. Das Chor-
gebet verbindet uns auch mit der Welt, weit
iiber die Schranken der eigenen Kirche hinaus.
Niemand ist ausgeschlossen. Anschlieffend fei-
ern die Priestermonche ihre tdgliche Messe.

Ab 6.30 Uhr erwartet uns ein Friihstiick,
Milchkaffee, gedorrte Birnen, Brot und Kise,
am Sonntag Butter. 7.15 Uhr beten wir Prim
und Terz, anschliefend das Konventamt. In
der Prim, dem Weihegebet der kommenden
Tagesarbeit, gedenken wir auch der Toten un-
seres Hauses. Téglich werden die Namen jener
verlesen, die dauernd mit uns verbunden blei-
ben, als Mitbriider, Wohltiter, treue Diener,
und die an diesem Kalendertag ihr Lebens-
werk vollendeten. So gehen sie im Geiste im-
mer wieder an uns voriiber, auch wenn sie vor
30, 200, 900 Jahren lebten. Wir glauben, daf
die Toten leben. Im Kloster haben auch die
Toten Stimmrecht. — Das Konventamt, mit
Choralgesang oder polyphonen Messen, ist un-
streitig die Mitte unseres Tages. Durch den
Altar sind wir mit Christus eins.

Nach 8.15 Uhr sind die meisten frei fiir
ihre Arbeit: Seelsorge, Schule, Handwerk, Wis-
senschaft usw. 11.30 Uhr gemeinsamer Mit-
tagstisch, im stilvollen Refektorium. Meistens

22



S CH W ETIZER

bewahren wir bei Tisch das Stillschweigen. Die
Nahrung wiirzt eine Tischlesung, Hl. Schrift,
religiose Probleme und profane Lektiire, Ta-
gesfragen aus der Zeitung oder eine geschicht-
liche Arbeit. Die Art der Tischlesung bestimmt
ein Oberer. Es ist erstaunlich, wie vieles man
in einem einzigen Jahr zu hdren bekommt.
Ahnlich ist es beim Abendtisch um 18 Uhr.

15.30 Uhr singen wir die Vesper, anschlie-
Bend das berithmte Salve in der Marienkapelle.
Fr. W. IGrster sagte von diesem Gesang, er
sei ihm der Inbegriff beherrschter Mannes-
kraft. 19.30 Uhr ruft die Glocke zum Komplet,
dem kirchlichen Nachtgebet. Ab 20 Uhr
herrscht auf den Giangen und Zellen nicht-
liches Schweigen. Nie sind sie beseelter als
jetzt, diese schweigenden RAume. Man darf
zur Ruhe gehen, aber viele arbeiten noch lange,
bis wieder das Pensum eines Tages sich er-
fiillte. — Erholungsstunden folgen mittags und
abends nach Tisch. Billard, Jassen, Schach,
Musik auf der Zelle, aber kein Radio (!), ein
Zeitungszimmer, der grofle Garten, oder eine
Siesta geben die nétige Erfrischung fiir Leib
und Seele. Rauchen ist im ganzen Haus, und
auch im Garten, streng verboten, fiir viele ein
empfindliches Opfer. Umso besser schmeckt
der Stumpen beim Spaziergang durch den
Wald.

Im Ganzen ein geregeltes, wiirdiges Leben.

S PI EGE L

Gebet und Arbeit 16sen sich immer wieder ab,
damit wir nie die Sklaven unserer Pflichten
werden. Was aber macht ein jeder aus diesem
Leben? Nicht jeder ist ein Lebenskiinstler,
schon gar ein Heiliger. Auch im Kloster kann
man ein Routinier werden, ein geistlicher
Handwerker, ohne Geist und Werk. Aber auch
dies ist moglich: die Flamme schiitzen und
nihren, auf dafl sie immer reiner brenne. Wenn
ich bedenke, wie viele Manner ich mit reifem
Antlitz, klar und wiirdig den Lauf vollenden
sah, dann glaube ich sagen zu diirfen: Das
ewige Licht ist noch nicht ausgeldscht.

Wird man im Kloster aber gliicklich? Ich
frage zuriick, was soll das heiflen: Gliick?
Wenn Gliick bedeutet: Villa, Geld, Genuf} und
Ehren, dann sind wir um das Gliick betrogen.
Denn dieser Weg ist uns verwehrt. Wenn aber
Gliick bedeutet: Erfiilltes Leben, den inneren
Frieden, das Wissen um den rechten Weg, die
Gnade Gottes, Sonne und Himmel und liebe
Menschen, dann sind wir reich, sehr reich. Es
gibt auch im Kloster treue Seelen, edle Freund-
schaft, menschliche Wirme, reine Giite und
kostlichen Humor.

Aber auch dies ist moglich: Vereinsamte
Wege, enttduschte Hoffnung, verkiimmertes
Leben. Gibt es also auch Krisen im Dasein
eines Monches? Nur durch die Krise heilt die
Krankheit aus. Reifen ist immer schmerzlich.

Schweizerdeutsches Bilderratsel (11)
VON K. WEGMANN

Auflisung Seite 70

43



S C H W E

Ob einer es iibersteht oder daran zerbricht, ist
Gnade und Schuld, Krankheit und Fiigung,
Tragik und Heldentum. Aber hindurch durch
diese Liuterung muf jeder. Ob ihn die Glut
versengt, ob ihn der Engel rettet, das weil§
man erst am Ende.

Wir leugnen es nicht: Es gibt auch im Klo-
ster Versager und Deserteure, wie in jeder
Armee. Aber die meisten wachsen an ihrer
Priifung. Wie sieht diese Priifung aus? Sie ist
so vielgestaltig wie die List des Teufels, denn
der Satan ist fiir Christus eine Wirklichkeit.
Aber es wire falsch zu glauben, die Krise be-
ginne gewohnlich mit der «Frau». Wer gesund
ist an Leib und Seele, kann diese Spannung
heil bestehen. Leidende Nerven aber gehoren
nicht ins Kloster. Der einzelne Tag ist nicht
heroisch. Aber die Treue vieler Jahre ist etwas
Grofles und nicht leicht. Die grofite Krise ist
sich jeder selbst; sich selbst ertragen, mit sei-
ner Begrenzung und Armseligkeit, mit seinem
Charakter, in Stolz und Gehorsam — hier liegt
die wahre Priifung.

Auch die Riickkehr in die Welt, nach stillen
Jahren der Sammlung, kann eine Priifung sein.
Das mufl man verschaffen. Und letzte Antwort
auf solche Fragen gibt es in keinem Buch,
sondern im Kreuz iiber dem Betschemel auf
der Zelle.

Der Friede der Zelle ist siiff. Aber das Klo-
ster ist keine Idylle. Was Meister Griinewald
vom heiligen Antonius erzihlt, ist auch im
20. Jahrhundert wahr.

Was aber macht ein Mdnch, der am Kloster
zerbricht und schliefllich die Kutte wieder aus-
zieht? Es gibt Fille, wo das Kirchenrecht ihn
befreien kann, und Fille, wo die Bindung
bleibt. Was macht er nun? Sagen wir offen, er
hat es schwer. Vielleicht gelingt ihm duferlich
der Weg zuriick, in irgendeine Form des Le-
bens. Geistig aber bleibt er meistens ein Ent-
wurzelter. Er tragt das Stigma, er ist geweiht.
— Diese Fille sind zwar selten, aber sie kom-
men vor, und sind sehr tragisch. Und wir wer-
den uns hiiten, zu richten und Steine zu wer-
fen. «Wer steht, der sehe zu, dall er nicht
falle.» Vielleicht sind auch hier die Letzten
einmal die Ersten. Was wissen wir von Schuld
und Siihne eines Verirrten?

I Z E R

S P I E G E L

Insel der Gnade und des Geistes

unser Stift auch noch in dieser Zeit exi-
stenzberechtigt?

Ich meine, auf diese Frage gab der Histori-
ker Toynbee die rechte Antwort: «Gott suchen
ist an sich schon eine soziale Tat.» Und immer
wieder sage ich allen Besuchern, wenn wir den
Chor der Monche betreten: Hier ist die Herz-
mitte. «Le cheeur de I'abbaye est son cceur.»
Nehmt diese Mitte fort, dann sind wir totes
Museum. Wenn aber hier gebetet wird, zum
lebendigen Gott, zum Gott der Vélker, der Hei-
mat und der Geschichte, dann hat auch alles
andere einen Sinn.

Heute liegt die Versuchung nahe, die soziale
Tat als einzige Leistung anzuerkennen. Vor
einem Jahr, anldflich einer Studienreise durch
englische Colleges, traf ich im hohen Norden
Schottlands einen jungen Franzosen aus der
Briidergemeinde von Charles de Foucauld —
die Avantgardisten der sozialen Tat. Ich
sagte thm: «Vous faites ce qu’il faut faire au-
jourd’hui.» Worauf er bescheiden die Antwort
gab: «Il faut faire les deux.» Diese Antwort
ist richtig. Beides ist wichtig, die Avantgarde
und das Réduit, die titige Hand und das wér-
mende Herz.

Kloster sind Stiatten der Ruhe, der Samm-
lung, Inseln der Gnade und des Geistes. Und
wenn sie es sind, dann sind sie Zeugen des
wirklichen Gottes.

\ OCH eine letzte Frage: Sind Kloster wie

ND zuletzt kommt der Tod — auch zu uns.
Wir sollten ihn nicht fiirchten. Er ist
nicht Ende, sondern Anfang. Tatsédchlich hat
eine Beerdigung in unserm Kloster fast etwas
Festlich-Heiteres an sich. Die Bestattung des
toten Mithruders, den seine Altersgenossen im
offenen Sarg durch die Kirche tragen, ist frei
von jeder parfiimierten Trauer. Jetzt wird sich
erfiillen, und hat sich erfiillt, was er geglaubt,
ein Leben lang. Wahrend der Sarg tber die
Stufen der Gruft zur Tiefe gleitet, stehen die
Monche im Kreis unter Asams Weihnachts-
kuppel. Goldenes Licht flutet aus der Laterne.
Und durch die Rdume zittert das frohe Lied:
«In paradisum...» Jetzt ist der Kreis ge-
schlossen, der Lauf vollendet. «Ich weil}, wem
ich geglaubt», sagt Paulus.

24



	Wie leben die Mönche? : Ein Blick hinter die Klostermauern von Einsiedeln

