
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 33 (1957-1958)

Heft: 6

Artikel: Wie leben die Mönche? : Ein Blick hinter die Klostermauern von
Einsiedeln

Autor: Räber, P. Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1073488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1073488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


cuie LeBew öie oioNCbe
Ein Blick hinter die Klostermauern von Einsiedeln

Von P. Ludwig Räber O.S.B.
Rektor der Stiftsschule Einsiedeln

Illustration von Hans Tor lichel

ES war ein eigenes Zusammentreffen: Ende
November vorigen Jahres sandte mir der

Artemis-Verlag zur Besprechung das neueste
Werk von Walter Nigg, «Prophetische Denker».

Hier begegnete ich im Abschnitt über
den englischen Konvertiten John Henry Newman

dem Satz: «Die Unkenntnis über die
andere Konfession war damals und ist heute noch
erschreckend groß, bei Laien und Theologen,
bei Katholiken und Protestanten, in England
und anderswo, sie nimmt manchmal ganz
unbegreifliche, groteske Formen an. Man kann
nie genug für das bessere Verstehen der Chri¬

sten untereinander eintreten, da es die
Beseitigung von Mißverständnissen zur Voraussetzung

hat.» Und wenige Tage später, am 12.
Dezember 1957, forderte mich Dr. Adolf
Guggenbühl brieflich auf, den Lesern des
«Schweizer Spiegel» 5000 Worte zu schreiben
über das Thema: «Was ein Kloster ist, und
was es nicht ist.»

Ein Brief, wie er nicht täglich in Einsiedeln
eintrifft. Und wertvoll war mir vor allem die
Begründung: «Unsere Leser... sind in der
überwiegenden Mehrheit Protestanten. Gerade
deshalb aber glauben wir, daß es gut wäre, ge-

10



SCHWEIZER SPIEGEL
wiße Mißverständnisse, die im Bezug auf den
Katholizismus herrschen, zu beseitigen. Bei
aller Wahrung des eigenen Standpunktes kann
es nicht gut sein, wenn man über die andere
Konfession falsch orientiert ist. Nach unserer
Erfahrung wissen die Protestanten wenig vom
Katholizismus, besonders aber von den
Klöstern. Dieser Artikel sollte nun dazu dienen,
das wahrscheinlich verzerrte Bild richtig zu
stellen.»

Auf so viel Anständigkeit kann man nur mit
einem raschen und klaren Ja antworten.
Selbstverständlich gab ich diese Zusage mit Wissen
und Zustimmung meines zuständigen
Vorgesetzten. Auch der weitern Bitte über die Form
des Artikels durfte ich mich nicht verschließen :

«Für uns ist es außerordentlich wichtig, daß
der Artikel nicht abstrakt wird, sondern
möglichst persönlich geschrieben wird, also in der
Ich-Form.»

Man klage mich also nicht des geistigen
Exhibitionismus und einer indiskreten
Schamlosigkeit an, wenn ich auf den folgenden Seiten
anders zu schreiben versuche als dies in
scholastischen Traktaten der Brauch ist.

Leider kann ich meinen Lesern keine pikante
Selbstbiographie vorlegen, wie dies der
amerikanische Trappist Thomas Merton in seinem
«Berg der sieben Stufen» getan hat und damit
den amerikanischen Buchmarkt um einen Bestseller

bereicherte. Denn ich bin ein simpler
Eidgenosse mit ganz normalem Stammbaum
und Lebenslauf.

Aber interessant ist die Frage und Tatsache,
weshalb es heute überhaupt zu solchen
Begegnungen kommt. Was soll das heißen, daß Mönche,

Priester und Nonnen in der Literatur, auf
dem Theater, im Film und in Revuen plötzlich
wieder «salonfähig» werden? Ist es nur das
Suchen nach einem möglichst «ausgefallenen»
und damit auch zügigen Vorwurf? Oder steckt
dahinter manchmal auch die verschwiegene
Erwartung, es könnten sich hinter Schleiern
und Klostermauern dem Suchenden Werte und
Horizonte erschließen, um die man lange nicht
mehr wußte?

Die zahlreichen Begegnungen mit vielen und
sehr verschiedenartigen Besuchern unseres
Klosters - Divisionäre und Rekruten, Minister
und Schulbuben, Gelehrte und Globetrotter,
Atheisten und Glaubensbrüder anderer christlicher

Bekenntnisse usw. — haben mich immer
wieder davon überzeugt, daß es in weiten Kreisen

ein ehrliches Fragen und Suchen gibt; und

'immer wieder erleben wir die Freude, daß
unsere Gäste besinnlich und tief beglückt unser
Haus verlassen. Zugleich aber spürten wir
auch immer wieder, wie schwer es manchmal
ist, verstaubte Begriffe abzustauben,
abgeschliffenen Münzen neuen Glanz zu geben und
durch die Kruste verhärteter und sehr einseitiger

Vorstellungen bis zu jener warmen
Herzensmitte vorzustoßen, wo der Mensch dem
Menschen begegnen kann. Oft können es diese

flüchtigen Gäste fast nicht fassen, daß auch
Mönchsfüße Bally-Schuhe tragen, daß auch
hinter Klostermauern rote Backen blühen, und
unsere Zellen heiterer wirken als manches
Hotelzimmer.

Was ist ein Orden?

Aber auch dies liegt uns fern, über diese

große Entfremdung zu staunen. Wie könnte

es anders sein? Denn wirken all diese
möglichen und unmöglichen gekräuselten und
gesteiften Schwesternhauben manchmal nicht
tatsächlich etwas grotesk? Und wie soll eine
Mönchskutte als isolierte Erscheinung im
modernen Straßenbild von Zürich oder Genf nicht
wirklich auffallen? Der Klerus der katholischen

Kirche ist in der westlichen Welt ja
tatsächlich der letzte Stand, der sich seine
eigengeprägte Lebensform bewahrt hat.

Richtig ist ferner dies, daß Farbe und Schnitt
unserer Ordenstrachten in weit entlegene
Jahrhunderte zurückweisen. Und wer diesen
historischen Kommentar nicht in der Schule
mitbekommen hat, der kann mit solchen Gestalten
nur schwer noch etwas anfangen. Er kann es

darum auch nicht glauben, daß diese merkwürdigen

Menschen dennoch klar und unverbogen
ein nützliches Leben leben, daß ihre Gedanken
dem Denken unserer Zeit nicht ferne sind, und
daß ihre Worte nichts anderes meinen als was
sie besagen.

Bereits fiel das Wort von der «Ordenstracht».

Was ist das aber, ein katholischer
«Orden»? Auf jeden Fall etwas wesentlich anderes
als eine gesellschaftliche oder militärische
Auszeichnung, wie etwa der englische Hosenbandorden

oder der Orden «pour le mérite» I. und
II. Klasse. Das Lehnwort Orden kommt vom
lateinischen Worte «ordo» und besagt nach
Menge: Reihe, Linie, Abteilung, Stand,Klasse,
Ordnung, Sitte, Regel. Unter einem katholischen

Mönchsorden haben wir uns demnach
eine festgegliederte Lebensgemeinschaft von

I I



SCHWEIZER SPIEGEL
Männern oder Frauen vorzustellen, deren
Lebensweise von einer Ordens-«Regel» genau
bestimmt wird. Diese Regel ist meistens das
Lebenswerk des betreffenden Ordensstifters, und
sehr oft benennen sich die einzelnen Orden
auch nach ihrem Gründer. Das gilt z. B. für
die Benediktiner, die in Benedikt von Nursia
(f um 547), dem Erbauer Monte Cassinos,
ihren geistlichen Vater verehren. Die Franziskaner

tragen das braune Kleid des hl. Franz
von Assisi (f 1226). Die Dominikaner wurden
vom hl. Dominikus (f 1221) gegründet;
ähnliches gilt von den Basilianermönchen der
orthodoxen Kirche usw. Andere Orden benennen
sich nach ihrem Mutterkloster (Trappisten:
La Trappe), oder einer bestimmten geistigen
Zielsetzung. So nannte Ignatius von Loyola
(t 1556) seine Gemeinschaft «Compagnia de

Jesus», daher Jesuiten, Alfons von Liguori gab
seinen Volksmissionären den Namen des
göttlichen Erlösers (lat. redemptor), daher Re-
demporisten, und eine große neuzeitliche
Missionsgesellschaft nennt sich «Gesellschaft vom
göttlichen Wort».

Ähnliches gilt nun auch von den
Schwesterngemeinschaften. So gibt es Franziskanerinnen,
Benediktinerinnen, Dominikanerinnen, und in
der Neuzeit eine fast unübersehbare Zahl von
kleinen und großen «Kongregationen» (con-
gregatio Vereinigung). Die weitverbreiteten
Krankenschwestern von Ingenbohl und die
Schulschwestern von Menzingen z. B. nennen
sich «Kreuzschwestern» oder «Gesellschaft
vom hl. Kreuz».

Um diese Orden organisatorisch sogleich
unterscheiden zu können, pflegen die Ordensleute
ihrem Namen gewöhnlich die Abkürzung ihrer
Gesellschaft anzufügen: O.S.B. (Benediktiner),

O.F.M. (Franziskaner), Cap. (Kapuziner),

S.J. (Jesuiten), usw.
Gesamthaft kennt die katholische Kirche

gegenwärtig rund 100 männliche Ordensgemeinschaften

mit 270 000 Ordensmännern und etwa
700 Schwesterngemeinschaften mit 1 Million
Nonnen und Schwestern.

Die Mönche von Einsiedeln

Selbstverständlich hat jeder Orden nicht
nur seine eigene Geschichte, Regel und

Lebensform, sondern auch seine eigene Ordensleitung.

Zum bessern Verständnis dieser
Tatsache denken wir am besten an die Vielgestalt
der konkreten Staatsformen: Demokratie,

Monarchie usw. Was im Staat die Verfassung
ist, ist für die Orden ihre Regel, und die
klösterlichen Gewohnheitsrechte könnten wir mit
dem ZGB und OR vergleichen. Die letzte
organisatorische Instanz, die über allen Orden
steht, ist die sogenannte «Religiosen-Kongre-
gation» in Rom, an deren Spitze ein Kardinal-
Präfekt steht. Hier fallen die letzten Entscheidungen

disziplinarer, organisatorischer und
gerichtlicher Art.

Doch nun genug des Kirchenrechtes. Und
damit zurück zur Fragestellung: «Wie leben
die Mönche?» Auf Grund des Gesagten ist es

nun freilich klar, daß ich unmöglich das Porträt

«des» Mönches und «der» Nonne skizzieren

kann. Sondern ich erzähle notgedrungen
von einer bestimmten Lebensform, von einem
bekannten Kloster. Daß die Stunde des
Frühstückes, der Schnitt des Ordensgewandes und
der äußere Aufgabenbereich also nicht
automatisch von Einsiedeln auf die Kapuziner in
Rapperswil, auf die Jesuiten in Wien, dieTrap-
pisten in Kentucky, den Missionar im Busch
oder die Dominikaner in Jerusalem übertragen
werden dürfen, ist nun wohl klar und
selbstverständlich.

Daß aber im folgenden gerade von Einsiedeln

die Rede sein wird, hat seinen Grund ganz
einfach darin, daß der Gefragte seit 20 Jahren
Mönch von Einsiedeln ist, nur von dieser
Lebensform aus eigener Erfahrung sprechen
kann, und schließlich vielleicht auch deshalb,
weil in den Augen vieler Protestanten unseres
Landes Einsiedeln gewissermaßen der «type
modèle» eines Klosters ist, für viele Protestanten

auch schlechthin «der» Repräsentant des
schweizerischen Katholizismus.

Wie also leben die Mönche von Einsiedeln?
Beginnen wir mit dem Äußeren: Wir tragen

die schwarze Kutte der Benediktiner, etwas
genauer noch: der Schweizer Benediktiner!
Denn gerade bei den traditionsliebenden und
sehr traditionsgebundenen Benediktinern
zeigen sich sehr deutliche Unterschiede von Land
zu Land, ja selbst von Kloster zu Kloster.
Denn jedes Kloster hat ja seine eigene
Geschichte, steht in einer anders gearteten
Landschaft und empfing von seinen wechselnden
Aufgaben einen ganz persönlichen Lebensstil.

Die Anfänge Einsiedeins weisen in die karo-
lingische Zeit zurück. Der erste Mönch des
Finstern Waldes, St. Meinrad, stammt aus dem
karolingischen Inselkloster Reichenau. 835 bis
861 lebte er als Klausner (Waldbruder) an

12



SCHWEIZER SPIEGEL
jener Stelle, wo heute die Klosterkirche sich
erhebt, und starb hier als Opfer zweier
Raubmörder am 21. Januar 861. Andere Klausner
folgten seinem Beispiel. 934 vereinigte Abt
Eberhard diese zerstreut lebenden Waldbrüder
zu einer wirklichen Klosterfamilie. Der
Landesherr, Herzog Hermann von Schwaben,
schenkte den Boden. König Otto I. verbriefte
947 die Rechte des Stiftes, Besitz und freie
Abtswahl, und 948 erfolgte die Weihe der Kirche

durch den Landesbischof, St. Konrad von
Konstanz. Was Otto I. begann, vollendete Kaiser

Heinrich II., als er 1017 auf seiner Pfalz in
Zürich Abt Wirunt von Einsiedeln einen
ansehnlichen Landkomplex verbriefte, nämlich
die Täler der Sihl und Alp. Damit waren die
Äbte von Einsiedeln in die Zahl der Reichsfürsten

und kirchlichen Landesherren eingereiht

- eine Entwicklung und Politik, die erst mit
der Besetzung des Stiftes durch die Franzosen
1798 ihren Abschluß fand. Und wir trauern
diesen Dingen nicht nach! Zudem sind die
weltlichen Titel kirchlicher Würdenträger -
Fürstabt, Fürstbischof usw. - vor wenigen Jahren

durch eine Verfügung Roms ausdrücklich
der Vergangenheit überliefert worden, d. h. sie
sollen nicht mehr geführt werden. Ein
schweizerischer Demokrat kann sich über so viel
Wirklichkeitssinn nur freuen.

Einsiedeln ist also eine Benediktiner-Abtei.
Das Gesetz unseres Hauses ist die Klosterregel
von St. Benedikt. Was will diese Regel, die seit
1400 Jahren Millionen von Mönchen Halt und
Lebenssubstanz gewesen und darüber hinaus
zum Erziehungsbuch des Abendlandes geworden

ist? Sie will die Mönche «in der Gefolgschaft

des Evangeliums» zum ewigen Leben
führen. Alle Formen des mönchischen Lebens
— Gebet, Arbeit, Gehorsam, Armut und
eheloses Leben - haben im letzten nur dieses eine
Ziel, «Leib und Seele in Zucht zu halten», um
allzeit bereit zu sein, die Stimme des Meisters
zu hören und seinem Ruf zu folgen. Selbstverständlich

behaupten wir nicht, die mönchische
Lebensform sei die einzige gültige Form der
wirklichen Nachfolge Christi. So etwas zu denken,

schon gar zu sagen, wäre vermessener
Stolz, unwahr und bitteres Unrecht. Aber ebenso

irrig wäre es, zu übersehen, wie stark und
unlöschbar das Evangelium mit der Entstehung
und Entwicklung des Mönchtums verbunden
war und noch immer ist.

Es sei mir erlaubt, an dieser Stelle nochmals
den evangelischen Theologen Walter Nigg zu

WOHER STAMMT
DIESES WORT?

Burner, Boussei und Häli

Wenn ein kleines Kind vom Hund als vom Wauwau

spricht, braucht man die Erklärung dieser

Tierbezeichnung nicht weit zu suchen; anders

aber liegen die Dinge, wenn die Mutter ihr
kleines Kind fragt: «Gseesch dë schöön Bu-
mer?» oder wenn der Vater seinem Unmut
freien Lauf läßt: «Dë Boussei bälet de ganz
Tag!» Und was bedeutet eigentlich die Klage
der Mutter: «Du tuesch wien es Häli!»

Viele unserer mundartlichen Tierbezeichnungen

sind aus Lockrufen entstanden. Wir suchen

eine Katze, indem wir rufen bs-bs-bs oder bus-

bus-bus; die Bäuerin, die den Hühnern Futter
bringt, lockt sie bi-bi-bi. Aus diesen Lockrufen
sind Bezeichnungen wie Büsi für Katze und
Bibi für Huhn entstanden.

Das Kind, das tuet wien es Häli, weiß sich

vor Übermut kaum zu fassen. Häli ist der

Lockruf für ein Schäfchen oder ein Kälbchen.
Es tuet wien es Häli heißt also, es benimmt sich

so ungestüm wie ein Schäfchen oder Kälbchen
auf der Weide, das von seinen drolligen Sprüngen

nicht genug bekommen kann. Genau so

bedeutet der Ausdruck ausgelassen eigentlich:
übermütig wie ins Freie gelassenes Vieh.

Anders liegt die Sache bei Boussei oder Baus-

sel. Das Wort hängt zusammen mit bauzen,

wauwau oder baubau machen; der Boussei ist
also der Kläffer. Burner schließlich nannte man
eigentlich eine aus Pommern stammende Art
des Spitzhundes. Da der Spitz oft recht dick
wird, hat man den Ausdruck Burner auch auf
rundliche Menschen übertragen.

Johannes Honegger



SCHWEIZER SPIEGEL
zitieren, dessen Urteil wir wörtlich übernehmen
können: «Vor allem ist das Mönchtum eine
legitime Ausprägung des Christentums. Den
größtenteils unfruchtbaren Diskussionen über
die Entstehung des Mönchtums im Christentum

ist der eine Satz entgegenzuhalten, daß
die christliche Kirche das monastische Leben
implicite in sich hat und daß dasselbe ihr nicht
aus heidnischen Einflüssen zugeflossen ist.
Die Wurzeln des christlichen Mönchtums
gehen auf das Neue Testament zurück .»

(Vom Geheimnis der Mönche, 1953, S. 15.)

Der Weg ins Kloster

Aber ist das noch immer so? Wie kommt
denn heute ein junger Mensch dazu, hinter

Klostermauern zu fliehen, in einer Zelle
sich einzuschließen, dieweil die herrliche Welt
so weit und offen vor ihm liegt?

Der Weg ins Kloster ist vielgestaltig. Jede
einzelne Berufung ist eine Geschichte für sich,
und bleibt im Letzten das Geheimnis jeder
Seele mit ihrem Gott. Aber soviel glaube ich
sagen zu dürfen: Der wirklich Berufene klopft
nicht an, weil ihn die Welt enttäuschte, weil
eine Liebe zerbrach, weil er den Weg zum Du
nicht fand, weil ihm die Ehe nichts «sagte»,
schon gar nicht deshalb, weil wir den Kampf
des Lebens fürchteten und fette Pfründen
suchten. Das alles ist Karikatur. Es mag für
diese und jene verfehlte Berufung gelten, nicht
aber für das Ganze.

Was also wollten wir, als wir mit 20 und 25

Jahren den Tornister in die Ecke stellten und
nochmals als Kloster-Rekruten uns die Haare
scheren ließen? Wir wollten Zucht und
Ordnung; ein sinnvolles Leben, das Gott in die
Mitte stellt; wir suchten eine Gemeinschaft
von Gleichgesinnten, die sich stützt und
fördert. Wir suchten Sammlung, Beherrschung,
Lebensstil und Lebensform; dazu eine sinnvolle

Arbeit im Dienste Gottes, für Kirche,
Volk und Heimat.

Die meisten von uns sind zudem aus der
Stiftsschule herausgewachsen. Die Mitbrüder
und Vorgesetzten von heute waren einst unsere
Lehrer in Latein, Geschichte, Mathematik. Wir
lernten sie schätzen und bewundern, und
irgend einmal sprang der Funke über «So

möchte ich sein.» Noch sehe ich genau jene
Lateinstunde im I. Lyzeum 1930/31, als unser
verehrter Rektor, Dr. P. Romuald Banz, zum
Gedenken an das Augustinus-Jubiläum uns

eine abgerundete, originelle eigene Arbeit über
Charakter und Bedeutung dieses großen
Kirchenlehrers (f 430) vortrug. Sein ganzes Wesen

war vergeistigtes Leben. Da sprang der
Funke liber «So möchte ich sein.»

Von diesem ersten Licht der Gnade - alles
Gute ist Gnade - bis zu jener Stunde, wo der
künftige Mönch das versammelte Klosterkapitel

kniend um Aufnahme bittet, ist für gewöhnlich

aber noch ein weiter Weg. Unsere Klosterschüler

tragen keine Scheuklappen. Sie kommen

meistens aus harmonischen und kinderreichen

Familien, aus geordneten finanziellen
Verhältnissen, und geistig gehören sie oft zur
Elite der Maturaklasse. Auch sportlich kann
sich mancher sehen lassen. Romuald Etter, der
zweitjüngste Sohn von Herrn Bundesrat Etter,
hielt durch Jahre den kantonalen VU-Rekord
und war ein Stern am Himmel der Schweizer
Junioren. Heute studiert er als P. Kassian Physik

an der ETH.
Unsere Jungen wissen, daß das Leben schön

ist. Oft sind sie heute auch schon weit gereist
(vielleicht mit Autostop), sie waren Werkstudenten

und haben eine stramme Rekrutenschule

bereits hinter sich. Die Möglichkeit des

Aufstieges in akademische Berufe ist gesichert

- und dennoch wählen sie die Kutte. Warum?
Wir haben es bereits gesagt. Sie suchen Gott,
ein geistliches Leben ohne Kompromiß und
Abstrich.

Nicht anders ist es bei unseren Laienbrüdern.

Die Laienbrüder sind gleichfalls
vollwertige Mönche; sie tragen das gleiche Kleid,
folgen der gleichen Regel und essen vom
selben Tisch wie die Priestermönche. Sie haben
aber meistens keine höhere Schule durchlaufen
und werden deshalb auch keine theologische
Ausbildung erhalten und somit auch nicht die
Priesterweihe empfangen - sie bleiben also
kirchenrechtlich «Laien», im Gegensatz zu den
Klerikern.

Auch diese Laienbrüder melden sich
gewöhnlich als stramme junge Männer zwischen
20 und 30; wir sehen es gern, wenn sie eine
abgeschlossene berufliche Ausbildung hinter
sich haben, militärpflichtig sind und sich
bereits in verschiedenen Stellungen bewährten.
Hut ab vor diesen Männern. Mancher von
ihnen darf ohne Stolz mit Petrus fragen : «Herr,
siehe wir haben alles verlassen... welcher
Lohn wird uns dafür zuteil?» Der eine verließ
eine Gärtnerstelle, einer war Monteur bei Sulzer

und bereiste für seine Firma das alte Ruß-

I4



SCHWEIZER SPIEGEL
land, Paris und Skandinavien; einer führte die
Buchhaltung eines größeren Unternehmens,
einer bediente einen Damensalon. Andere kommen

von einem Bauernhof, aus der Fabrik, aus
dem Gewühl der Stadt - der Geist weht wo er
will. Wer vor dem Eintritt kein Handwerk
erlernte, erhält vielleicht später die Möglichkeit
dazu im Kloster. Oder der Bäcker macht noch
eine Elektrikerlehre, ein Schneider stellt um
auf den Dachdeckerberuf, wieder einer besucht
die Gewerbeschule in Zürich als angehender
Buchbinder.

Diese Laienbrüder — wir haben heute 64 —

sind ein unentbehrliches Element unserer
Klosterfamilie. Nicht nur, daß wir finanziell ohne
ihre Mitarbeit in Küche, Keller und Verwaltung,

in den weitverzweigten Werkstätten, im
Hausdienst und am Krankenbett, in Sakristei
und Garten nicht bestehen könnten, sondern
vor allem geistig gehören sie zum Mark des

Stammes. Ihre einfache Frömmigkeit, ihre
demütige Dienstbereitschaft, ihr stilles Leiden
und ihr gesunder Humor - man muß sie z. B.
jassen sehen! •- gehören zum Besten, was in
unserem Hause lebt. Einer aus ihren Reihen,
der kleine Schneiderbruder Meinrad Eugster
(t 1925), zählt wohl schon in wenigen Jahren
zur Schar der Seligen. Sein Lebensbild ist in
viele Sprachen übersetzt; auch sein
Lieblingsspruch, «alles geht vorüber, nur die Ewigkeit

nicht»,ist heute im Mund und Herzen von
Ungezählten. So wird ein Kleiner zum Lehrer
der Weisheit und christlicher Größe.

Mit solchen Zielen sind wir alle einmal über
die Schwelle getreten, der eine früher, der
andere später. Ich selber zählte zu den Späten.
Der junge Maturus des Sommers 1932 sah
seinen Weg noch nicht mit sicherer Klarheit. Es

folgten sieben Semester Philosophie und So¬

zialwissenschaft in Löwen (Belgien) und Wien,
wo unter den Augen von Othmar Spann meine
Darstellung und Kritik seines Systems zum
Abschluß kam. Es widerfuhr dieser Dissertation

das seltsame Schicksal, daß Gustav
Fischer in Jena sie im eigenen Verlag erscheinen
ließ, und Professor Kenjiro Kazamis verhalf
ihr in Tokio zu zwei japanischen Auflagen.
Auch menschlich waren es herrliche Jahre.
Mein lieber, guter Vater »- ich habe versucht,
ihm ein Denkmal zu setzen in meinem Buche
«Ständerat Räber» - freute sich, auch dem

jüngsten seiner sechs Söhne eine gediegene
Bildung schenken zu dürfen. Sein pünktlicher
Monatsscheck ersparte mir jede Sorge und
erlaubte manche Freude. «Abrechnungen will ich
keine», sagte der Vater beim Abschied, «aber
auch keine Schulden.» In diesem Punkte
wenigstens habe ich meinen Vater nie enttäuscht.

Viel Großes und Schönes durfte ich in diesen
Jahren sehen. Ein guter Teil Europas wurde mir
zum erlebten Begriff. Aber auch dies erlebte ich
immer neu: Am Grund aller Dinge ist ein tiefes

Heimweh, denn alle Dinge «meinen» Ihn.
Dieses Heimweh ließ mir keine Ruhe, bis ich
mich durchgerungen zum vollen Ja. — Ich will
es aber nicht verschweigen: Der Schritt über
die Klosterschwelle an einem grauen Novembertag

— es fiel der erste, nasse Schnee — war
schmerzlich. Aber auch Theresia von Avila
gesteht, daß ihr der Abschied jener Stunde das
Herz zerriß.

Und dennoch war ich sicher, den rechten
Weg zu gehen. Ein Wort von Pascal, das ich
am Morgen jenes Tages «zufällig» in den
«Pensées» fand, war mir das Licht für alle
kommenden Jahre: «Tu ne me chercherais

pas, si tu ne m'avais déjà trouvé.»

Bilder ohne Worte

!5



SCHWEIZER SPIEGEL
Vier Jahre der Prüfung

IN allen Klöstern beginnt das neue Leben mit
einem Probejahr, dem Noviziat. Das

Kirchenrecht verlangt für seine Gültigkeit die
ungekürzte Dauer von 365 Tagen. Das Noviziat
(novus neu; Novize Neuling) ist die
Rekrutenschule des Klosterlebens, die Kinderstube

der Mönchsfamilie. Je besser die Kinderstube

des Elternhauses war, desto leichter findet

sich der junge Mönch auch in der Klosterwelt

zurecht. Und nochmals sei es gesagt: auch
die Rekrutenschule schärft das Verständnis für
manche klösterliche Forderung, zum Beispiel
Ordnungssinn und Sauberkeit, Organisation
und Disziplin. Es ist nicht zufällig, daß Sankt
Benedikt seine Mönche «Soldaten» nannte; ihr
Klosterleben ist eine «militia», Soldatendienst.
Auf jeden Fall habe ich keinen meiner 217

Diensttage je bereut. Und es kann mir noch
heute passieren, daß über die Straße ein Arbeiter

auf mich zukommt, um seinem
Waffenkamerad im Bat. 72 die Hand zu reichen. Der
«Instruktor» des Noviziates ist der Novizenmeister.

Tatsächlich führt er in unserm Kloster
den Titel «Pater Instruktor», denn «instruere»
heißt ja: unterrichten.

Es ist aber nicht der Novizenmeister, der
über die Zulassung zum Noviziat entscheidet.
Dieser Entscheid liegt bei der Klosterfamilie
selbst, dem sogenannten Kloster-Kapitel. Der
künftige Novize wird also dem versammelten
Kapitel vorgestellt, und nachdem er sich
entfernt, erfolgt unter dem Vorsitz des Abtes die
eingehende Beratung. Gestützt auf Zeugnisse,
ärztliche Gutachten und persönliche Kenntnisse

referiert der Novizenmeister über den
Kandidaten und empfiehlt ihn zur Aufnahme -
oder auch nicht. Dann folgt die Aussprache,
zu der jeder mit Namensaufruf eingeladen
wird. Es ist aber keine Sünde, nicht immer
etwas zu sagen! Schließlich stimmen wir ab,
geheim, mit Kügelchen : affirmativ, negativ,
suspensiv.

Erreicht der Novize nicht das absolute Mehr,
dann ist er durchgefallen; ein Entscheid, an
den auch der Abt gebunden ist. Ist er aber

angenommen, dann darf er das Noviziat beginnen,

und am festgesetzten Tag überreicht ihm
der Novizenmeister das Ordenskleid.

Die Zeremonie der Einkleidung ist überaus
eindrucksvoll: «Zieh aus den alten Menschen
mit seinen Werken», betet der Priester, dieweil
der Novize ein Kleidungsstück ablegt; «und

ziehe an den neuen Menschen, der nach Gottes
Ebenbild geschaffen ist.» Nun trägt er das
Ordensgewand. Ein Gefühl beseligender Wärme
umhüllt den jungen Mönch. Aber es gilt auch
da: «L'habit ne fait pas le moine.» Das muß
er erst werden, beharrlich und schmerzlich.

Es wäre falsch zu glauben, man quäle die
jungen Menschen, trete auf ihnen herum und
mache sie zu Schablonen. Ich denke mit großer
Dankbarkeit an meinen greisen Novizenmeister,

den sanften, edlen, reinen P. Maurus
Nigg. Er war die verkörperte Güte und stand
mit seinem Sinnen der Ewigkeit sehr nahe.
Heute ist unser Novizenmeister ein kräftiger
Mann in den besten Jahren, Doktor der
Geschichte, zeitnah und klug. - Der Unterricht
des Novizenmeisters vermittelt den künftigen
Mönchen die Kenntnis von Regel und Orden
und führt sie ein in die Kunst des geistlichen
Lebens. Dabei hält er die Augen offen für
alles, was seine geistlichen Schüler sind und
brauchen. Offenheit und menschliche Wärme
begünstigen die unentbehrliche Atmosphäre
des Vertrauens. Wer diesen Einsatz nicht wagt,
wird wohl sehr bald ausscheiden. Denn der
Novize kann jeden Tag seinen Koffer packen,
und auch das Kloster kann ihn jederzeit im
Frieden entlassen. Harrt er aber aus, dann
wird das Kapitel nach der Jahresmitte ein
zweites Mal beraten, und vor dem Abschluß
des Probejahres sogar ein drittes Mal; immer
mit offener Aussprache, und mit geheimer
Abstimmung.

Erst nach dieser dritten Hürde wird der
Novize zugelassen, sein Mönchsversprechen
abzulegen, aber auch jetzt noch nicht für immer,
sondern zeitlich befristet auf drei Jahre.

Die endgültige Entscheidung

NACH dieser zweiten Probezeit ist ihm der
Abschied nochmals freigestellt. Bleibt er

aber bei seinem Entschluß, so beratet das
Kapitel ein viertes Mal; und noch strenger muß
der junge Mönch mit sich selber zu Gericht
gehen. Denn nun gilt es ernst: Er steht vor den

ewigen Gelübden, mit denen er sich unwiderruflich

dem Dienste Gottes weiht.
«Wie kann man es wagen, sich ewig zu

binden?» fragte mich einmal ein älterer Herr.
Ich gab ihm zur Antwort: «Man wagt doch

IFoto: E. Huber
Trüber Tag

16



S C H W E I Z E

auch die Bindung in der Ehe; jung, und
dennoch für immer.»

Darauf verstummte er mit leisem Erröten.
Erst später ging's mir durch den Kopf: Mein
Fragesteller war noch ledig. - Auch die
Gelübde sind ein Wagnis, wie alles Große im
Leben-Ehe, Beruf und jeder wichtige Entscheid.
Aber als Christen glauben wir auch an Gottes
Licht und Gnade.

Und so gelobt der junge Mann Gehorsam,
denn Christus war gehorsam bis zum Tode. Er
verspricht die Armut - nicht die Armut eines
Bettlers, aber den Verzicht auf jeden persönlichen

Besitz und jede Begierlichkeit nach
zeitlichem Gut; denn Christus forderte den
reichen Jüngling auf, seinen Besitz zu
veräußern und ihm zu folgen. Das dritte Gelübde,
das ehelose Leben, werden sehr viele
Außenstehende nie begreifen, obwohl sein Sinn im
ersten Korintherbrief eindeutig klar für alle
Zeiten ausgesprochen ist: «Ungestörte Hingabe

an den Herrn» (1 Kor. 7, 35). «Um des
Himmelreiches willen», sagt Christus bei
Matthäus 19, 12, aber «nicht alle fassen dies»
(Mt. 19, 10).

Ein letztes Gelübde bindet den Benediktiner
an sein Kloster. Ich bin nicht Mönch des
Ordens, sondern Mönch von Einsiedeln. Das ist
nun meine Heimat, als Recht und Pflicht.

Der Tag der Gelübde ist wohl für jeden
Mönch ein gewaltiges Erlebnis. Eltern und
Geschwister und die ganze Klosterfamilie waren
Zeugen des heiligen Schwures, den der Mönch
in der Kirche, vor dem Hochaltar, mit lauter
Stimme leistet. Auf Pergament sind seine
Schwüre eigenhändig aufgezeichnet. Er legt das
Dokument in die Hand des Abtes - es ist der
Lehenseid an Gott, für immer!

In diese ersten Klosterjahre fällt auch die
Zeit der philosophischen und theologischen
Ausbildung. In Einsiedeln führen wir eine eigene

«Theologische Hauslehranstalt» mit einem

ganzen Stab fachlich ausgebildeter Lehrkräfte:
Philosophie, Pädagogik, Dogma, Schrifterklärung,

Moral, Kirchenrecht, Kirchengeschichte,
Patrologie, Pastoraltheologie, und auch eine
Turnstunde fehlt nicht im Wochenprogramm.

Im ganzen dauert dieser aszetisch-philoso-
phisch-theologische Lehrgang mindestens sechs

Jahre. Nach dem fünften Jahr erhalten die
jungen Mönche gewöhnlich auch die Priesterweihe.

Der Tag der ersten heiligen Messe, die
Primiz, leuchtet als großes Ziel durch alle stillen

Jahre des Wachsens und Ringens.

R SPIEGEL
Jedem das Seine

WAS aber wird nun mit dem jungen Mann,
wenn seine theologischen Studien im

Schlußexamen einen gültigen Abschluß gefunden

haben? Das frägt er sich natürlich auch;
aber die Entscheidung liegt nicht bei ihm,
sondern beim Abt, dem «Gnädigen Herrn». Ein
Benediktinerkloster ist gewissermaßen eine
konstitutionelle Wahlmonarchie. Denn der Abt
wird von den Mönchen gewählt, in streng
geheimer Wahl (nach genauem Rituell und
Protokoll). Einmal gewählt und von den
kirchlichen Behörden anerkannt, ist er der Herr und
Vater seiner Mönche (Abt heißt Vater, vom
ägyptischen Abbas). Die meisten Benediktinerklöster

wählen den Abt zudem auf Lebensdauer.

Die Reihe unserer 55 Äbte kennt nur
zwei, die zu Lebzeiten auf die äbtliche Regierung

verzichteten.
Die kirchliche Oberbehörde eines

Benediktinerabtes ist der Abtpräses einer
Landeskongregation und der Abtprimas in Rom. In
der schweizerischen Benediktinerkongregation
führt gegenwärtig der Abt von Einsiedeln den
Vorsitz. Als Abtei untersteht das Stift Einsiedeln

direkt dem Papst.
Trotz seiner großen Machtbefugnis ist der

Abt kein «General», schon gar kein Tyrann.
Die Ordensregel mahnt ihn immer wieder, mit
Maß und Schonung alles zu ordnen, immer
eingedenk des allwissenden Gottes und seines

strengen Gerichtes. Des- weitern ist der Abt
durch zusätzliche Konstitutionen gehalten,
wichtige Entscheide und insbesondere auch
Beschlüsse mit bedeutendem finanziellem Einsatz

der Zustimmung seines Rates, oder gar des

ganzen Klosterkapitels zu unterbreiten. Sankt
Benedikt will, daß «das Haus Gottes von Weisen

weise verwaltet werde». Also in allem be-
nediktinische Diskretion!

Dessen wird sich der Abt vor allem auch
erinnern, wenn es um das Lebenswerk und
Lebensschicksal eines seiner Mönche geht. Er
wird Talente und Neigung nicht übersehen,
aber auch das Ganze im Auge behalten. Jetzt
gilt es ernst mit dem Gehorsam! Träume und
Flausen dürfen nicht entscheidend sein. Wir
alle haben zu dienen, Gott, der Kirche und un-
serm Kloster. Auch der Obere möchte manchmal

anders, aber die Verhältnisse sind oft viel
stärker als der beste Wille. Man braucht nun
einmal einen Kaplan in Freienbach, einen
Katecheten in Trachslau, einen Klassenlehrer für

!9



SCHWEIZER SPIEGEL
VEXIERBILD

aus der Zeit vor dem letzten

Weltkrieg

Wo ist der Verehrer?

die 2 b, auch wenn es nicht dem innersten
Wunsch des jungen «Herrn» entsprechen
sollte.

Doch wenn der neue Posten ihn einfach
nicht befriedigt, dann wird man übers Jahr
oder später wieder «sehen». Es ist nun einmal
nicht jedes für jeden. Wir alle haben unsere
Grenzen; und so lang man das weiß, ist es

nicht einmal schlimm.
Zudem besitzt unser Kloster beneidenswert

viele Arbeitsgebiete: Vorab die Seelsorge in
der Wallfahrt, bei der Betreuung der Pilger
(gegenwärtig jährlich rund ISO 000), wie auch
die Pfarrseelsorge in Einsiedeln und mehreren
auswärtigen Pfarreien; ferner drei große
Mittelschulen, die Stiftsschule Einsiedeln (320
Schüler), die kantonale Landwirtschaftliche
Schule in Pfäffikon (190 Schüler) und das

Collegio Papio in Ascona - ein achtklassiges
privates Gymnasium vom Typus B und C mit

zirka 180 Schülern. Ferner stellt Einsiedeln für
mehrere Töchterinstitute die Religionslehrer
und betreut eine Reihe alter Frauenklöster mit
einem gesetzten Beichtiger.

Aber auch die Verwaltung des Klosterbesitzes
erfordert mehrere Kräfte, geschulte

Agronomen, und als große Hoffnung und Sorge des
Klosters wartet das neugegründete Priorat Los
Toldos in Argentinien (1948), mitten im weiten

Camp, auf verjüngenden Nachwuchs. Dieses

junge Kloster liegt ungefähr 200 km westlich

von Buenos Aires. Sein Grundbesitz ist
die Stiftung einer kinderlosen argentinischen
Senora, die mit der Schenkung die Aufgabe
verband, für das umliegende arme Landvolk
gratis eine Volksschule zu führen.

Dabei haben wir noch nichts gesagt von den
Obern, der Bibliothek, dem Klosterarchiv und
so vielen schönen Aufgaben, wie Wissenschaft
und Kunst, die warten auf einen, der sie in
Angriff nimmt. Wer möchte hier nicht sagen,
«die Ernte ist groß, aber der Arbeiter sind so
wenig». Wohl zählen wir heute 132 Priestermönche,

64 Laienbrüder, 8 Kleriker und 4
Novizen. Aber es sind dennoch zu wenig.

Ferner brauchen viele Posten eine längere
Anlaufszeit und gediegene Ausbildung. 37
Konventualen besitzen akademische Grade,
und weitere 20 konnten sich wenigstens durch
einige Semester an der Hochschule umsehen,
oder stehen noch im Studium. Auch für
Bildungsreisen haben die Obern gütiges Verständnis,

natürlich mit Maß und Ziel.

Was ist anders?

Eines ist klar: Der Unterschied zwischen
unsern Klosterschulen und einer Kantonsschule

darf
_
nicht in einer verminderten

Leistung bestehen. Es war mir deshalb als Rektor
der Stiftsschule Einsiedeln eine große Genugtuung.

im Rapport des Präsidenten der
Eidgenössischen Maturitätskommission (Prof. ETH
Dr. M. Plancherei) vom 17. Juli 1956 den Satz
zu finden: «Je remporte de ma visite actuelle
l'impression que maîtres et élèves ont sérieusement

travaillé et que l'école remplit bien les

conditions imposées par l'ordonnance fédérale
sur la reconnaissance des certificats de maturité.»

Und doch ist eine Stiftsschule keine
Kantonsschule. Worin also liegt der Unterschied?
Anders ist einmal sicher der Lehrkörper;
innerlich geschlossener, getragen und beseelt von

20



SCHWEIZER SPIEGEL
einer starken Tradition, ausgerichtet auf das
gemeinsame Ziel, weniger abgelenkt durch
Familie, finanzielle Sorgen und Verpflichtungen
in der Öffentlichkeit.

Anders ist auch das Lehrziel. Wir wollen
und müssen nicht «neutral» sein. Wir dürfen
offen bekennen und ohne Rückhalt, wofür wir
uns verpflichtet wissen. Mögen auch hier
Begabung, Charakter und vieles Menschliche auf
manches einen Dämpfer setzen - ich leugne es
nicht! - im Letzten sind wir uns sicher einig.
Das wird der Schüler auf die Dauer fühlen,
auch wenn es ihm selten oder erst später klar
bewußt wird.

Anders sind schließlich auch die Schüler.
Beinahe alle Schweizer Kantone sind vertreten,

Zürich, St. Gallen und Schwyz an der
Spitze, darunter immer auch liebe und flotte
Confédérés der welschen Schweiz, vorab des

Wallis.
Nicht weniger bunt ist die soziale Mischung.

Unsere Schüler spiegeln durch ihre Herkunft
sehr genau die Bevölkerungsstruktur der
Schweiz. So zählten wir im Schuljahr 1956/57
auf insgesamt 344 Schüler 48 Bauernsöhne, 52

Väter sind Akademiker, 46 Handwerker, 40
Kaufmann, 36 Staatsbeamte, 15 Lehrer, 13

Industriearbeiter, 12 Gastgewerbe, 14 Mechaniker

und Monteure, 10 Versicherungen, 7

Buchdrucker, 6 Bankwesen, 3 Prokuristen, schließlich

Sakristan, Förster, Musiker, Bildhauer. -
Welche Schule des Charakters und Verstehens,
wenn 280 interne Schüler sich dauernd aneinander

reiben, abschleifen, formen und ergänzen.

Der niedere Schul- und Pensionspreis von
1700 Franken (bis heute 1600 Franken)
erlaubt es auch Söhnen einfacher Kreise, bei uns
sich auszubilden. 137 Schüler stammen aus
Familien mit 5 und mehr Kindern, 61 mit 4, 79

mit 3 Kindern.
Schließlich ein ganz Entscheidendes: das

Milieu. Wir haben noch die Möglichkeit, zu
formen und zu erziehen. Ein schönes, kultiviertes

Haus verkörpert Form und Würde, die
Gänge und Stiegen haben Maß und Schwung,
die Kirche ist ein Jubel in Stein, klassische
Musik fühlt sich im barocken Fürstensaal am
rechten Ort, religiöse Feste und geweihte Stätten

schaffen eine Atmosphäre, in der Heiliges
noch wachsen kann. - Es liegt uns freilich fern

- sehr fern! - die Wirklichkeit zu glorifizieren.
Auch unsere Schule kennt Versager, Schwächlinge,

Massenmenschen. Und nicht immer liegt

die Schuld beim Schüler. Trotz allem aber ist
die Schule ein gesegnetes Arbeitsfeld des
Klosters, und wir freuen uns, im Geistesleben der
katholischen Schweiz mitzählen zu dürfen.
Denn in den Jahren 1937-1956 verließen 813
Maturi unsere Schule, 729 waren vom Typus
A, 84 vom Typus B. 36,1 Prozent wählten als
Berufsstudium die Theologie, 17,6 Prozent
Berufe der ETH und phil. II, 18,8 Prozent schrieben

sich für die medizinischen Berufe ein, 11,3
Prozent wählten das Recht, die restlichen 16,2
Prozent entfallen auf Nationalökonomie,
Pädagogik, Musik, phil. I usw.

Im Dienste dieser Schule stehen rund 35
Patres, die meisten mit großer Freude, und
viele mit beispielhaftem Einsatz. Bildung und
Erziehung waren den Benediktinern immer ein
heiliger Dienst für Gott, und eine drängende
Zeitaufgabe, der sich nur wenige Klöster ganz
entzogen.

Der Segen dieser Arbeit fällt auch dem Kloster

zu: Die Reihen schließen sich immer neu,
und durch den Umgang mit der Jugend bleibt
die eigene Seele jung.

Die wirtschaftliche Seite

Nun aber eine Frage, die immer wieder¬
kehrt: Wovon lebt denn das Kloster,

denn diese Schüler kosten ja mehr als sie
bezahlen? Gewiß, sofern wir die Lehrer bezahlen
müßten. Nun aber schaffen wir alle gratis;
wir leben alle aus der gleichen Kasse und
liefern alles in die gleiche Kasse, wirklich alles.
Wir haben auch kein Taschengeld. Was jeder
braucht, wird ihm gegeben; was nötig und
nützlich, darf er erbitten. Kleidung und
Wäsche, Arzt und Sarg stellt uns das Haus; der
Tisch ist gut gedeckt, einfach und kräftig, etwa
im Stil einer bescheidenen Bürgersfamilie. Wir
leiden keine Not und haben keinen Überfluß.
Aber jeder leistet täglich seine Arbeit, der
Schlosser und der Abt, der Lehrer, der Pfarrer
und jeder Bruder. Wir sind im wirklichen Sinn
des Wortes Kommunisten. Geschenke, sofern
sie nützlich, dürfen mit Erlaubnis des Obern
behalten werden. Aber Erbschaft, Honorar und
Arbeitsgewinn gehören automatisch der
Klosterkasse. Das ist die «Armut», wie wir sie
üben.

Ohne diese Gratisarbeit auf der ganzen Linie
wäre es heute ganz unmöglich, unsere
Aufgaben zu meistern, und unser Kloster instand
zu halten. Die Renovation der Klosterfront,

21



SCHWEIZER SPIEGEL
unter der initiativen Leitung unseres Abtes Dr.
Benno Gut, überstieg unser Leistungsvermögen
ganz bedeutend (Gesamtkosten beinahe 3,2
Millionen Franken). Ohne die Hilfe vieler guter

Menschen, Behörden und Institutionen,
wäre das Kloster an diesem Werk verblutet.
Aber das «reiche» Kloster Einsiedeln! wie
steht es denn damit? Gewiß, wir waren einmal
sehr vermöglich, in der alten fürstlichen Zeit.
Doch diese Zeiten sind vorbei. Was uns
verblieb, sind einige Güter, Wälder und Weiden.
Wir hüten dieses Erbe, weil wir dazu schon
kirchenrechtlich verpflichtet sind. Wir sind
eine «Stiftung» mit weitverzweigten Aufgaben
und Pflichten, von denen die Sorge für die Pilger

und anvertrauten Seelen die erste ist. Aber
wie vieles hängt sich noch an uns, das mit den
Seelen sehr wenig zu tun hat:

So sind mit manchem Gut auch schwere
Lasten verbunden (Servituten), zum Beispiel
Weiderechte, Unterhalt von Straßen (zum
Beispiel eine lange Strecke der, Etzelstraße samt
Teufelsbrücke), Pachtrechte, Lieferung von
Naturalgaben usw. Auch den Armen,
Verschupften und Bettlern steht die Klostertüre
immer offen.

Insbesondere aber sei hier erwähnt, daß
manches Grundstück des Klosters aus
mancherlei Gründen nicht rationell bewirtschaftet
werden kann. Wir erinnern nur an die Insel
Ufnau im Zürichsee (eine Schenkung Kaiser
Ottos I. vom Jahre 965). Pietätsgründe verbieten

dem Kloster, das zauberhafte Eiland
«kommerziell» auszuwerten. Dafür freuen sich alle
Besucher am heiligen Frieden dieses traumhaften

Paradieses.
Ähnliches wäre zu sagen von der berühmten

Einsiedler Pferdezucht (nachweisbar aus dem
zwölften Jahrhundert). Das Einsiedler
Halbblutpferd ist die Freude jedes Pferdekenners.
Aber wirtschaftlich ist der ganze Marstall trotz
bescheidener Bundessubvention eine schwere
Last, von Rendite keine Rede!

Es ist nicht immer leicht, ein tausendjähriges
Erbe mit Würde zu tragen. Wir sehnen uns

gelegentlich darnach, mit David die Rüstung
Sauls beiseite zu werfen. Denn was uns manchmal

übrig bleibt, ist einzig der Vorwurf,
«reich» zu sein. Einmal mehr sei es auch
gesagt: Das Kloster Einsiedeln besitzt in Stadt
und Kanton Zürich keinen Quadratmeter
Grundbesitz, kein Haus, kein Geschäft, und
keine Anteilscheine (auch nicht am Globus!).
Und dies auf Ehrenwort.

Wir leben also von der eigenen Arbeit, vom
bescheidenen Ertrag des eigenen Bodens (vor
tausend Jahren fürstlich geschenkt), sofern die
Löhne nicht alles verzehren, schließlich von
den Almosen, nach dem Wort des Apostels:
«Wer dem Altare dient, soll auch vom Altare
leben.» - Zum Tröste vieler sei noch beigefügt:

Auch das Kloster zahlt seine Steuern,
zahlte sogar nach dem Urteile Berns durch
Jahrzehnte zuviel.

Der Tageslauf

WO aber bleibt bei diesen Sorgen, Auf¬
gaben und Pflichten noch der Mönch?

Wir werden morgens zirka 4.10 Uhr geweckt:
Ein Laienbruder klopft, zündet das Licht an
und grüßt: «Gelobt sei Jesus Christus.» 4.30
Uhr beginnt im Chor die Mette, bis 5.30 oder
5.45 Uhr. Das Chorgebet besteht aus Psalmen
und Lesungen (Heilige Schrift und Kirchenväter).

Die Psalmen werden rezitiert,
lateinisch, flüssig und männlich, ohne Gesäusel;
wir beten sie immer stehend. Die Lesungen
hören wir sitzend an. Nie ist die Klosterfamilie
so stark geeint wie in den Stunden, wo wir vor
dem gemeinsamen Gotte stehen. Das Chorgebet

verbindet uns auch mit der Welt, weit
über die Schranken der eigenen Kirche hinaus.
Niemand ist ausgeschlossen. Anschließend feiern

die Priestermönche ihre tägliche Messe.
Ab 6.30 Uhr erwartet uns ein Frühstück,

Milchkaffee, gedörrte Birnen, Brot und Käse,
am Sonntag Butter. 7.15 Uhr beten wir Prim
und Terz, anschließend das Konventamt. In
der Prim, dem Weihegebet der kommenden
Tagesarbeit, gedenken wir auch der Toten
unseres Hauses. Täglich werden die Namen jener
verlesen, die dauernd mit uns verbunden bleiben,

als Mitbrüder, Wohltäter, treue Diener,
und die an diesem Kalendertag ihr Lebenswerk

vollendeten. So gehen sie im Geiste
immer wieder an uns vorüber, auch wenn sie vor
30, 200, 900 Jahren lebten. Wir glauben, daß
die Toten leben. Im Kloster haben auch die
Toten Stimmrecht. - Das Konventamt, mit
Choralgesang oder polyphonen Messen, ist
unstreitig die Mitte unseres Tages. Durch den
Altar sind wir mit Christus eins.

Nach 8.15 Uhr sind die meisten frei für
ihre Arbeit: Seelsorge, Schule, Handwerk,
Wissenschaft usw. 11.30 Uhr gemeinsamer
Mittagstisch, im stilvollen Refektorium. Meistens

22



SCHWEIZER SPIEGEL
bewahren wir bei Tisch das Stillschweigen. Die
Nahrung würzt eine Tischlesung, Hl. Schrift,
religiöse Probleme und profane Lektüre,
Tagesfragen aus der Zeitung oder eine geschichtliche

Arbeit. Die Art der Tischlesung bestimmt
ein Oberer. Es ist erstaunlich, wie vieles man
in einem einzigen Jahr zu hören bekommt.
Ähnlich ist es beim Abendtisch um 18 Uhr.

15.30 Uhr singen wir die Vesper, anschließend

das berühmte Salve in der Marienkapelle.
Fr. W. Förster sagte von diesem Gesang, er
sei ihm der Inbegriff beherrschter Manneskraft.

19.30 Uhr ruft die Glocke zum Komplet,
dem kirchlichen Nachtgebet. Ab 20 Uhr
herrscht auf den Gängen und Zellen nächtliches

Schweigen. Nie sind sie beseelter als

jetzt, diese schweigenden Räume. Man darf
zur Ruhe gehen, aber viele arbeiten noch lange,
bis wieder das Pensum eines Tages sich
erfüllte. - Erholungsstunden folgen mittags und
abends nach Tisch. Billard, Jassen, Schach,
Musik auf der Zelle, aber kein Radio ein
Zeitungszimmer, der große Garten, oder eine
Siesta geben die nötige Erfrischung für Leib
und Seele. Rauchen ist im ganzen Haus, und
auch im Garten, streng verboten, für viele ein
empfindliches Opfer. Umso besser schmeckt
der Stumpen beim Spaziergang durch den
Wald.

Im Ganzen ein geregeltes, würdiges Leben.

Gebet und Arbeit lösen sich immer wieder ab,
damit wir nie die Sklaven unserer Pflichten
werden. Was aber macht ein jeder aus diesem
Leben? Nicht jeder ist ein Lebenskünstler,
schon gar ein Heiliger. Auch im Kloster kann
man ein Routinier werden, ein geistlicher
Handwerker, ohne Geist und Werk. Aber auch
dies ist möglich: die Flamme schützen und
nähren, auf daß sie immer reiner brenne. Wenn
ich bedenke, wie viele Männer ich mit reifem
Antlitz, klar und würdig den Lauf vollenden
sah, dann glaube ich sagen zu dürfen: Das
ewige Licht ist noch nicht ausgelöscht.

Wird man im Kloster aber glücklich? Ich
frage zurück, was soll das heißen: Glück?
Wenn Glück bedeutet: Villa, Geld, Genuß und
Ehren, dann sind wir um das Glück betrogen.
Denn dieser Weg ist uns verwehrt. Wenn aber
Glück bedeutet: Erfülltes Leben, den inneren
Frieden, das Wissen um den rechten Weg, die
Gnade Gottes, Sonne und Himmel und liebe
Menschen, dann sind wir reich, sehr reich. Es
gibt auch im Kloster treue Seelen, edle Freundschaft,

menschliche Wärme, reine Güte und
köstlichen Humor.

Aber auch dies ist möglich: Vereinsamte
Wege, enttäuschte Hoffnung, verkümmertes
Leben. Gibt es also auch Krisen im Dasein
eines Mönches? Nur durch die Krise heilt die
Krankheit aus. Reifen ist immer schmerzlich.

Schweizerdeutsches Bilderrätsel (11)

VON K. WEGMANN

Auflösung Seile 70

23



S C H W E I Z E

Ob einer es übersteht oder daran zerbricht, ist
Gnade und Schuld, Krankheit und Fügung,
Tragik und Heldentum. Aber hindurch durch
diese Läuterung muß jeder. Ob ihn die Glut
versengt, ob ihn der Engel rettet, das weiß
man erst am Ende.

Wir leugnen es nicht: Es gibt auch im Kloster

Versager und Deserteure, wie in jeder
Armee. Aber die meisten wachsen an ihrer
Prüfung. Wie sieht diese Prüfung aus? Sie ist
so vielgestaltig wie die List des Teufels, denn
der Satan ist für Christus eine Wirklichkeit.
Aber es wäre falsch zu glauben, die Krise
beginne gewöhnlich mit der «Frau». Wer gesund
ist an Leib und Seele, kann diese Spannung
heil bestehen. Leidende Nerven aber gehören
nicht ins Kloster. Der einzelne Tag ist nicht
heroisch. Aber die Treue vieler Jahre ist etwas
Großes und nicht leicht. Die größte Krise ist
sich jeder selbst; sich selbst ertragen, mit seiner

Begrenzung und Armseligkeit, mit seinem
Charakter, in Stolz und Gehorsam - hier liegt
die wahre Prüfung.

Auch die Rückkehr in die Welt, nach stillen
Jahren der Sammlung, kann eine Prüfung sein.
Das muß man verschaffen. Und letzte Antwort
auf solche Fragen gibt es in keinem Buch,
sondern im Kreuz über dem Betschemel auf
der Zelle.

Der Friede der Zelle ist süß. Aber das Kloster

ist keine Idylle. Was Meister Grünewald
vom heiligen Antonius erzählt, ist auch im
20. Jahrhundert wahr.

Was aber macht ein Mönch, der am Kloster
zerbricht und schließlich die Kutte wieder
auszieht? Es gibt Fälle, wo das Kirchenrecht ihn
befreien kann, und Fälle, wo die Bindung
bleibt. Was macht er nun? Sagen wir offen, er
hat es schwer. Vielleicht gelingt ihm äußerlich
der Weg zurück, in irgendeine Form des
Lebens. Geistig aber bleibt er meistens ein
Entwurzelter. Er trägt das Stigma, er ist geweiht.

- Diese Fälle sind zwar selten, aber sie kommen

vor, und sind sehr tragisch. Und wir werden

uns hüten, zu richten und Steine zu werfen.

«Wer steht, der sehe zu. daß er nicht
falle.» Vielleicht sind auch hier die Letzten
einmal die Ersten. Was wissen wir von Schuld
und Sühne eines Verirrten

R SPIEGEL
Insel der Gnade und des Geistes

Noch eine letzte Frage: Sind Klöster wie
unser Stift auch noch in dieser Zeit

existenzberechtigt?
Ich meine, auf diese Frage gab der Historiker

Toynbee die rechte Antwort: «Gott suchen
ist an sich schon eine soziale Tat.» Und immer
wieder sage ich allen Besuchern, wenn wir den
Chor der Mönche betreten: Hier ist die
Herzmitte. «Le chœur de l'abbaye est son cœur.»
Nehmt diese Mitte fort, dann sind wir totes
Museum. Wenn aber hier gebetet wird, zum
lebendigen Gott, zum Gott der Völker, der Heimat

und der Geschichte, dann hat auch alles
andere einen Sinn.

Heute liegt die Versuchung nahe, die soziale
Tat als einzige Leistung anzuerkennen. Vor
einem Jahr, anläßlich einer Studienreise durch
englische Colleges, traf ich im hohen Norden
Schottlands einen jungen Franzosen aus der
Brüdergemeinde von Charles de Foucauld -
die Avantgardisten der sozialen Tat. Ich
sagte ihm: «Vous faites ce qu'il faut faire
aujourd'hui.» Worauf er bescheiden die Antwort
gab: «Il faut faire les deux.» Diese Antwort
ist richtig. Beides ist wichtig, die Avantgarde
und das Réduit, die tätige Hand und das
wärmende Herz.

Klöster sind Stätten der Ruhe, der Sammlung,

Inseln der Gnade und des Geistes. Und
wenn sie es sind, dann sind sie Zeugen des
wirklichen Gottes.

Und zuletzt kommt der Tod - auch zu uns.
Wir sollten ihn nicht fürchten. Er ist

nicht Ende, sondern Anfang. Tatsächlich hat
eine Beerdigung in unserm Kloster fast etwas
Festlich-Heiteres an sich. Die Bestattung des

toten Mitbruders, den seine Altersgenossen im
offenen Sarg durch die Kirche tragen, ist frei
von jeder parfümierten Trauer. Jetzt wird sich
erfüllen, und hat sich erfüllt, was er geglaubt,
ein Leben lang. Während der Sarg über die
Stufen der Gruft zur Tiefe gleitet, stehen die
Mönche im Kreis unter Asams Weihnachtskuppel.

Goldenes Licht flutet aus der Laterne.
Und durch die Räume zittert das frohe Lied:
«In paradisum ...» Jetzt ist der Kreis
geschlossen, der Lauf vollendet. «Ich weiß, wem
ich geglaubt», sagt Paulus.

24


	Wie leben die Mönche? : Ein Blick hinter die Klostermauern von Einsiedeln

