
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 31 (1955-1956)

Heft: 10

Artikel: Nordamerikanische Steppenindianer heute : Begegnungen und
Eindrücke

Autor: Guggenbühl-Craig, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NORDAMERIKANISCHE

STEPPENINDIANER

Zeichnung: Karin Lieven

Begegnungen und Eindrücke

von Dr. med. Adolf Guggenbühl-Craig

XÄchtliclier Besuch Es war Abend.
Eben wollte ich

mich in unserem kleinen Holzhaus am Rande
einer großen Stadt der mittelwestlichen Prärie
der Vereinigten Staaten mit meiner Frau und
meinen Kindern zum Tische setzen, als die
Hausglocke läutete. Ich öffnete die Türe. Da
lehnte sich ein großer Mann, das kohlschwarze
Haar wirr über das Gesicht hängend, an den

Türpfosten. Die Backenknochen stachen seltsam

in der Dämmerung hervor, die tiefdunkeln

Augen widerspiegelten das Licht der
nahen Straßenlaterne und sein Gesicht hatte die
Farbe von gebranntem Lehm. Er roch stark
nach Alkohol und konnte sich nur mit Mühe
aufrecht erhalten. Es war ein betrunkener
Indianer. Er stellte sich als Jack Mighty Eagle
vor.

Tch fragte, was er von mir wolle und er
erwiderte, ich sei doch Psychiater, und er möch¬

te mich um Rat fragen. Tch forderte ihn auf,
hereinzukommen.

«Was bringt Sie hieher?» fragte ich ihn.
«Ich wohne hier in der Nachbarschaft»,

sagte er, «und wollte eigentlich einen indianischen

Medizinmann sprechen. Es gibt hier in
der Stadt aber keinen. Ein Freund sagte mir,
ein Psychiater entspreche am ehesten einem
Medizinmann, und er verstehe auch etwas von
Träumen. Mein Bekannter kennt Sie vom
Psychiatrischen Institut her.»

Er fuhr dann fort, er habe seit Monaten einen
gräßlichen Traum. Von frühester Jugend auf
sei ihm jeweilen fast jede Woche in der Nacht
ein alter Indianer mit dem Kriegsschmuck
eines Häuptlings, hoch zu Roß, im Himmel
erschienen. Dieser habe ihn immer fröhlich
angelacht, und er habe ihn stets gerne gesehen.
Seit einiger Zeit habe sich aber der alte Häuptling

in ein Schreckgespenst verwandelt. Seine

14



SCHWEIZER SPIEGEL
Kopfbedeckung sehe nun ähnlich aus wie eine

billige Pfanne und mit unheimlichem Grinsen
stürze sich die Gestalt jede Nacht auf ihn, so
daß er schweißgebadet erwache. Dies sei der
Grund, weshalb er Rat von mir holen möchte.

Ich arbeitete damals in einem hervorragend
geleiteten psychiatrischen Universitäts-Institut

des mittleren Westens als Assistenzarzt. In
der Stadt, wo sich das Institut befand, lebten
Vertreter der verschiedensten Völker und
Nationen. Da gab es Neger vom Süden und
solche, die schon seit Generationen im Norden
ansässig waren, Mexikaner, aber auch
Angehörige sämtlicher Völker von Europa. In meiner

beruflichen Tätigkeit lernte ich die
Probleme aller dieser Rassen gut kennen. In den
ärmsten Teilen der Stadt hausten die aus den
Reservationen hereinkommenden Indianer.
Für diese interessierte ich mich mit der Zeit
ganz besonders. Sie suchten meistens psychiatrische

Hilfe wegen Trunksucht oder wegen
schlechten Träumen, teilweise auch wegen
schweren Depressionen. Man kann weder ein
Volk noch einen einzelnen Menschen richtig
verstehen, wenn man nichts aus seiner Vergangenheit

weiß. Ich sah bald ein, daß ich meinen
indianischen Patienten nicht richtig helfen
konnte, so lange ich nicht ihre Kultur und ihre
Geschichte besser kannte. Ich versuchte
deshalb, ihre Familien kennenzulernen, beteiligte
mich an indianischen Festen und studierte
auch ihre Geschichte an Hand ihrer Überlieferungen

und von Dokumenten, die sich in der
Universitätsbibliothek befanden.

Itis zum letzten Kind Kehren wir wie¬
der zurück zu

Jack Mighty Eagle. Nachdem ich ihn etwa
zehnmal gesehen hatte, zog er während einer
Besprechung ein dunkles Büschel aus seiner
Rocktasche. «Dies ist sehr wichtig für mich»,
sagte er, «es ist das einzige, was ich von meinem

Großvater, Broken Arrow, besitze. Es ist
der Skalp eines toten Feindes, den er sich als

lSjähriger Knabe geholt hat.»
Jack begann mir dann von seinem Großvater

zu erzählen. Für ihn, wie für viele
andere meiner indianischen Patienten war die
Generation der Großväter und Urgroßväter
von entscheidender Bedeutung. Kein Wunder,
denn diese Generation war es, welche in der
amerikanischen Prärie zwischen 1830 und 1900
die letzten Freiheitskämpfe ausfocht.

Broken Arrow war ein Cheyenne-Indianer.

Die letzten Kämpfe dieses kriegerischen Stammes

fanden in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts statt. Sie waren wie die aller anderen
Steppenindianer von außerordentlichem
Heroismus. Die Begegnung der Cheyenne-Indianer
mit den Weißen verlief im üblichen Rahmen.
Siedler erschienen, die Regierung schickte
Soldaten, verlangte Land, sprach dem Stamm
aber gewisse Gebiete zu, und versprach hoch
und heilig, daß diese den Cheyenne auf ewig
gehören würden. Dann wurde der Vertrag
verletzt, die Hälfte des Gebietes von den Weißen
besetzt und wiederum wurden Versprechen
abgegeben, daß das übrigbleibende Land
bestimmt auf immer den Cheyenne gehören
würde. Wiederum kam es zu einer
Vertragsverletzung ; und so wurde schließlich der ganze
Stamm mit List und Tücken auf ein immer
engeres Gebiet zurückgedrängt.

Der unmittelbare Anlaß zu den letzten
Kämpfen der Cheyenne war ein Überfall eines
Bataillons der amerikanischen Bundesarmee
auf ein Cheyenne-Dorf und die Abschlachtung
dessen sämtlicher Einwohner. Dieser Überfall
geschah, da der Kommandant vermutete, daß

sich ein Pferdedieb in dem Dorfe verstecke.
Drei Tage nach dem Massaker stellte sich
dann allerdings heraus, daß die Pferde von
einem berüchtigten weißen Räuber gestohlen
wurden.

Die Cheyenne beschlossen nun, den Krieg
zu beginnen, da sie fanden, es sei besser im
Kampfe umzukommen, als langsam ausgehungert

oder umgebracht zu werden. Der aus
wenigen tausend Köpfen bestehende Stamm
wehrte sich lange verzweifelt gegen die
Übermacht der weißen Soldaten; sie vollbrachten
dabei militärische und organisatorische
Leistungen, die einzigartig sind. Über sechs
Monate gelang es den Bundestruppen trotz
zahlenmäßiger Übermacht nicht, die Cheyenne
zu besiegen. Während dieses langen Abwehrkampfes

mußten die indianischen Krieger
gleichzeitig dafür sorgen, daß ihre Frauen und
Kinder nicht verhungerten. Unter schwierigsten

Umständen wurden weiterhin Kinder
geboren und wurde das ganze Leben des Stammes

fortgeführt.
Schließlich brach der Winter herein. Die

endlosen Ebenen bedeckten sich mit Schnee,
und die wenigen überlebenden Krieger hatten
immer größere Mühe, gleichzeitig zu kämpfen

und ihre Frauen und Kinder am Leben zu
erhalten. Der Stamm trennte sich deshalb in

T5



SCHWEIZER SPIEGEL
zwei Teile. Der eine zog gegen Norden mit
der Absicht, nach Kanada zu gelangen, der
andere versuchte, sich gegen Westen
durchzuschlagen.

Schließlich ging die Munition aus. Der
Stamm hatte keine Decken mehr, um die Kinder

vor dem Erfrieren zu retten und mußte
sich den weißen Truppen ergeben. Die
Verbliebenen wurden vom Militär in Baracken
einquartiert und man teilte ihnen mit, daß sie

nun endgültig in den Süden abtransportiert
würden und die heimatliche Prärie auf immer
zu verlassen hätten.

Die Indianer versuchten, sich an die Regierung

in Washington zu wenden und die Deportation

zu verschieben, hatten aber keinen
Erfolg.

Nun nahte die Weihnachtszeit. Ein gewaltiger

Schneesturm jagte über die Ebene dahin.
Ein Schneesturm in der Prärie östlich der
Rocky Mountains ist auch heute noch ein
Naturereignis von eindrücklichster Unheimlich-
keit. Schutzlos ist jedes Lebewesen dem
dahinrasenden eisigen Sturm ausgesetzt. Gelingt es

nicht, sich sofort hinter einer kleinen Anhöhe
niederzulassen, so wird man in kürzester Zeit
erfrieren und vom Schnee begraben werden.
Wird man von einem solchen Sturm
überrascht, so ist es unmöglich, auch nur wenige
hundert Meter weit zu gehen, da man nach
kürzester Zeit vor Erschöpfung zusammenbricht.

Als ich einmal von einem «Blizzard» auf offener

Straße überrascht wurde und nicht mehr
weiterfahren konnte, wollte ich mich zu Fuß zu
dem nächsten Dorf, das nicht mehr als ein
Kilometer entfernt war, begeben. Durch das
Autoradio erhielt ich aber die Warnung, in
einem Blizzard (Schneesturm) geratene
Automobilisten sollten auf alle Fälle im Wagen
bleiben.

Nach sechsstündigem Warten kam dann ein
Schneepflug vorbei und befreite mich. Der
Führer erzählte mir, daß drei Kilometer von
mir entfernt ein Mann, der versuchte, sein nur
300 Meter von seinem steckengebliebenen
Auto entferntes Haus zu erreichen, erfroren
sei.

Die Wucht des Blizzards war in dieser Nacht
vor Weihnachten so gewaltig, daß die
wachehabenden amerikanischen Soldaten sich in ihre
Baracke zurückzogen.

Die Cheyenne sahen ein, daß ihr Schicksal
endgültig besiegelt war, daß der Befehl zur De¬

portation nicht mehr rückgängig gemacht werden

konnte. Und nun faßten sie einen
Entschluß, der für die Geisteshaltung dieses von
unbezwingbarem Freiheitsdrang erfüllten Volkes

charakteristisch ist. Sie zündeten ihre eigenen

Baracken an. Die Krieger nahmen die
alten Frauen und Männer auf die Schultern, die
jungen Frauen ihre Kinder auf den Rücken
und das ganze Volk schritt in den heulenden
Schneesturm, wohl wissend, daß dies den
sichern Untergang bedeutete.

Als sich dann nach einigen Tagen der Sturm
legte, fand man den ganzen Stamm, im Kreise
herum sitzend, erfroren. Die Indianer hatten
den Tod durch die harte Natur ihres Landes
einer Unterwerfung durch fremde Eroberer
vorgezogen.

Broken Arrow, Mighty Eagles Großvater,
nahm an diesen letzten Freiheitskämpfen teil.
Drei Tage, bevor seine Gruppe gefangen
genommen wurde, zog er zur Jagd aus, um für
seine Familie etwas Nahrung zu erbeuten. Bei
seiner Rückkehr sah er, daß sich seine

Stammesgenossen ergeben hatten. Er zog dann
allein gegen Norden, schloß sich den Sioux-In-
dianern an und erfuhr später von dem Untergang

seines Volkes.

Pow-How An einem Sonntag fuhr ich
nach der Kirche mit dem Auto

in eine nördliche Reservation. Zufällig fand
gerade ein Pow-How statt. Auf dem Gipfel
eines kleinen, bewaldeten, etwas sumpfigen
Hügels war eine größere Lichtung. Auf der
schlammigen Zufahrtsstraße sah man mehrere
verlotterte Fords, aus deren Fenster rundge-
sichtige Indianerkinder herausschauten. In der
Lichtung selbst befanden sich am Rande einige
Zelte, in denen die Indianer von entfernteren
Orten während des Pow-Hows lebten.

An von Baum zu Baum aufgespannten Seilen

hingen gewaschene Windeln. In der Mitte
saßen einige alte Männer, die mit unbeweglichen

Gesichtern auf Trommeln einen eintönigen

Rhythmus schlugen. Darum herum saßen
in einem großen Kreis teilweise zerlumpte,
teilweise sehr sorgfältig angezogene Indianer.

Schließlich kam aus einem der Zelte ein
Indianer in vollem Kriegsschmuck heraus und
machte zögernde Versuche, sich zum Rhythmus

der Trommeln tänzerisch zu bewegen. Mit
den langen Adlerfedern auf dem Kopf schien
er übernatürlich groß. Die kleinen Glocken an
seinen Beinen unterstrichen den Takt des Tan-

16



SCHWEIZER SPIEGEL
zes. Niemand beachtete ihn. Dann kam einer
nach dem andern, bis daß die Lichtung völlig
von Tanzenden gefüllt war.

Der Rhythmus wurde lebhafter, die
Bewegungen wurden wilder. Schließlich erschienen
junge Mädchen und Frauen in langen
Wildlederhemden und hoch zugeknöpften Kragen
und bewegten sich mit ganz kleinen Schritten
am Rande der immer wilder tanzenden Männer.

Die tanzenden Indianer verloren langsam
jede Zurückhaltung und es war ein Schauspiel
von gewaltiger Urtümlichkeit.

Gleichzeitig wurde gesungen. Ich ließ mir
die Lieder von meinem Nachbarn ins
Englische übersetzen. Die meisten drehten sich um
Krieg, um Angst und um die Anbetung der
Sonne.

Die Neigung zur Ekstase, wie sie sich an
diesem Pow-How zeigte, ist charakteristisch für
die Kultur der Indianer der großen Prärien
östlich der Rocky Mountains, der bekannten
Stämme der Sioux, Cheyenne, Ogallala, der
weniger bekannten Pawnees, Otos,Winnepagos,
Omahas, Ponkas, Arpahos und wie sie alle
heißen.

Gewisse amerikanische Ethnologen
unterscheiden apollonische und dionysische Kulturen.

Die apollonische Kultur versucht den
Menschen dadurch glücklich zu machen, daß
sie Exzesse vermeidet und ruhige Abgeklärtheit

erstrebt. Herrschaft des Verstandes und
Nüchternheit werden geschätzt. Unsere eigene
westeuropäische Kultur könnte in gewisser
Hinsicht als apollonisch bezeichnet werden.

Die Vertreter der dionysischen Kultur haben
andere Ziele. Das höchste Glück des Menschen
suchen sie durch ekstatische Verbindung mit
göttlichen Mächten zu erreichen. Ein klares
Bewußtsein wird nicht geschätzt, sondern es
wird versucht, die Bewußtseinslage so zu
verändern, daß es möglich wird, durch Visionen
mit Gott oder den Göttern in Verbindung zu
treten.

Die Cheyenne-Indianer gehörten wie die
meisten übrigen Steppenindianer zur Zeit der
letzten Freiheitskämpfe eindeutig der
dionysischen Kultur an. Junge Männer zogen in die
Wüste hinaus, aßen und tranken tagelang
nichts, bis sie durch Hunger und Durst in einen
deliriumähnlichen Zustand kamen, in dem sie

dann gewaltige Visionen hatten. Das Ansehen,
das Broken Arrow bei seinem Stamme genoß,
beruhte vor allem auf göttlichen Gesichten, die
er während seiner Jugendzeit hatte. Ein ande¬

res Mittel, sich in Ekstase zu versetzen, war
der Tanz, wieder ein anderes das Töten.

Während des Pow-How war mir ein
bestimmter Tanz und dessen begleitender
Gesang besonders eindrücklich durch seine ekstatische

Wildheit. Zu meinem großen Erstaunen
übersetzte mir mein Nachbar den Inhalt der
Gesänge folgendermaßen: «Wir fürchten uns,
wir müssen töten gehen, wir haben Angst, wir
könnten verletzt werden, wir fürchten uns vor
Hunger und Kälte, wir fürchten uns zu sterben

usw.»
Dies, so erklärte mir mein Übersetzer, sei

ein Gesang, der jeweilen von den jungen Männern

angestimmt wurde, wenn sie auszogen,
um ihren ersten Feind zu töten und sich wenn
möglich dessen Skalp zu bemächtigen. Es war
also keineswegs so, daß die Indianer ihre Gegner

aus brutaler Mordlust umbrachten. Ganz
im Gegenteil. Den Jünglingen, die das erste
Mal ausziehen mußten, um einen Gegner zu
töten, war es ungefähr so unheimlich zumute,
wie es dies einem jungen Zürcher Gymnasiasten

im selben Falle wäre. In dieser angsterfüllten

Stimmung vor dem Überfall und in dem
tiefen Schrecken nach dem Tod des Feindes
lag aber gerade das, was sie suchten, nämlich
eine Änderung der Bewußtseinslage, die es

ihnen dann ermöglichte, durch Visionen mit
Gott in Verbindung zu treten. Das Töten war
also nur Mittel zum Zweck, nur ein Weg, sich
durch ein tiefgreifendes Erlebnis derart
erschüttern zu lassen, daß es möglich wurde,
göttliche Erscheinungen zu haben.

Von Kauern zu Jägern Wie sich das
Leben der

Steppenindianer abspielte zur Zeit, als Broken
Arrow ein junger Mann war, kann man mit
vielen Verzerrungen in jedem Wildwestfilm
sehen. Sie waren hervorragende Reiter und die
Grundlage ihres Wirtschaftslebens war die
Büffeljagd. Ackerbau wurde beinahe nicht
getrieben. Interessanterweise war das aber nicht
immer so. Die meisten Stämme der Prärie-
Indianer wohnten noch im siebzehnten
Jahrhundert im Osten in der Umgebung der großen

Seen und trieben Ackerbau. Der Druck
der weißen Einwanderer verdrängte sie dann
langsam auf die unfruchtbare Prärie. Und nun
ging eine erstaunliche Veränderung vor sich.
In wenigen Generationen gelang es den Indianern,

sich der veränderten Umgebung und den

T9



SCHWEIZER SPIEGEL
veränderten Verhältnissen anzupassen. Sie,
denen die Pferde vollständig unbekannt gewesen
waren, verwandelten sich in kurzer Zeit aus
seßhaften Bauern in ein typisches reitendes
Nomadenvolk mit einer ausgeprägten Kultur. Es
zeigt das, wie anpassungsfähig die Indianer
damals waren, die gleichen Indianer, denen es

Ende des 19. Jahrhunderts, als sie militärisch
und politisch niedergeschlagen wurden, nicht
mehr möglich war, mit den neuen Verhältnissen

fertig zu werden.
Im neunzehnten Jahrhundert wurde dann ein

Stamm nach dem anderen vernichtet oder auf
unfruchtbare, sandige Landstriche, die ihnen
von der Regierung als Reservat zuerkannt wurden,

zurückgedrängt. In dieser verzweifelten
Lage regte sich gegen Schluß des 19. Jahrhunderts

zum letzten Mal der indianische Geist.
Von Westen her drang die Kunde zu den
Prärie-Indianern, daß ein indianischer Messias
im Kommen sei, welcher mit Hilfe der gefallenen

Vorfahren das Land der Väter wieder
zurückerobern werde.

Broken Arrow, der Großvater Mighty Eagles,
war anfangs gegenüber dieser Kunde sehr
skeptisch. Mit Recht wies er darauf hin, daß
die Stämme alle entwaffnet seien und hungrig
und mutlos in ihren sandigen Reservationen
herumsäßen und daß nicht einzusehen sei,
wie sich das jemals ändern sollte. Eines Abends
wurde dann von Anhängern des Messias, den

sogenannten Geistertänzern, ein großes Tanzfest

organisiert, das sich über Tage erstreckte.
Mighty Eagle erzählte mir, daß Broken Arrow,
sein Großvater, nachdem er bis zur Erschöpfung

getanzt hatte, zu Boden niedergefallen
sei und in einer großartigen Vision den Messias
habe kommen sehen, worauf er dann einer der
aktivsten Geistertänzer wurde.

Mit Hilfe ekstatischer Tänze gelang es den
Anhängern des Messias in kurzer Zeit, viele
auch der skeptischsten Indianer zu überzeugen,

daß der Messias in der Tat zu erwarten
sei. Die Geistertänzer-Bewegung erstreckte
sich bald über alle Stämme der Prärie. Mit
Besorgnis sah die amerikanische Bundesregierung,

wie die Bevölkerung der Reservationen
wieder in Unruhe geriet und neue Aufstände
wurden befürchtet. 1890 versammelten sich
einige Geistertänzer mit ihren Angehörigen an
dem kleinen Prärieflüßchen «Wounded Knee»,
um mit den benachbarten Indianerdörfern ein
Tanzfest zu veranstalten. In der Nähe dieses
Flüßchens befanden sich weiße Truppen, wel¬

che die Aufgabe hatten, die unruhigen Indianer

zu kontrollieren.
Was den Anlaß zu der dann folgenden

Tragödie gab, ist schwer zu sagen. Nach den
Berichten der Bundestruppen feuerte ein junger
Indianer zuerst auf die Soldaten, nach den
Aussagen der Indianer fiel ein Geistertänzer
in den Fluß und die Soldaten begannen zum
Spaß auf ihn zu feuern, was die Indianer derart

rasend machte, daß sie mit Stöcken auf die
Soldaten losgingen. Wie auch immer die Wahrheit

gewesen sein mag, Tatsache ist, daß sämtliche

300 sich dort befindlichen Indianer mit
Frauen und Kindern niedergemacht wurden.
Es fiel dann über Nacht Schnee, und als am
nächsten Morgen Indianer aus der Umgebung
herzukamen und die Geistertänzer mit ihren
Frauen und Kindern im rot durchtränkten
Schnee liegen sahen, da realisierten auch die
begeistertsten Anhänger des Messias, daß dieser

nicht fähig sein werde, den Untergang ihres
Volkes aufzuhalten. Nach diesem Massaker,
in welchem Broken Arrow sein Leben verlor,
brach die Geistertänzer-Bewegung vollständig
zusammen.

Buffalo Bill, eiuiual Weshalb diese 300

anders betrachtet Indianer massa¬
kriert wurden,

konnte nie mit Sicherheit festgestellt werden,
da, wie bei manchem geschichtlichen Ereignis,
Behauptung gegen Behauptung steht. Bei meinem

Studium der indianischen Geschichte
wurde es mir so richtig bewußt, wie oft das

gleiche Ereignis von den beteiligten Parteien
gänzlich anders dargestellt wird. Ein typisches
Beispiel ist die Geschichte von Buffalo Bill,
der in Europa hauptsächlich durch seinen Zirkus

berühmt wurde. Die «Heldentat», die ihm
besonders viel Ruhm einbrachte, wird in den
amerikanischen Schulbüchern etwa folgendermaßen

dargestellt:
«Buffalo Bill stand mit seinen Getreuen

einem kleinen Indianerstamm gegenüber. Sein

großzügiges Herz blutete bei dem Gedanken,
daß der Tag wahrscheinlich nicht ohne großes
Blutvergießen enden würde. So trat er dann
vor die Reihen der feindlichen Indianer und
sprach: ,Laßt uns nicht das Leben zahlreicher
werter Männer opfern wegen eines kleinen
Streites um die Jagdrechte in diesen Ländereien.

Es trete der stärkste von Euch Indianern

hervor und ich will mich zum Zweikampf
stellen. Verliere ich, so verzichten wir auf un-

20



SCHWEIZER SPIEGEL
sere Ansprüche, verliert mein Gegner, so sollen
unsere Rechte anerkannt werden.'

Nachdem Buffalo Bill so gesprochen hatte,
beratschlagten die indianischen Krieger und
schließlich nahmen sie den edelmütigen
Vorschlag an. Ein gewaltiger Krieger löste sich
aus ihren Reihen ab und stellte sich Buffalo
Bill zum Duell mit dem Messer. Eine Stunde
lang bekämpften sich die beiden Männer und
schon schien es, als ob Buffalo Bill gegen den
geübten indianischen Messerkämpfer den
Kürzeren ziehen würde, als ihm plötzlich eine
raffinierte Finte gelang und der Indianer vom
tödlichen Stahl ins Herz getroffen niedersank.

Obwohl nun Buffalo Bill gesiegt hatte,
behandelte er die Indianer dennoch milde und
erlaubte ihnen, die Hälfte des umstrittenen
Landes zu behalten.»

Ganz anders wickelte sich nach indianischen
Überlieferungen dieselbe Episode ab :

«Wieder einmal standen unsere Krieger in
hoffnungslosem Kampfe gegen die gut
ausgerüsteten Weißen. Wir hatten keine Munition
mehr und unsere Vernichtung stand bevor.
Einer unserer Häuptlinge kannte Buffalo Bill
persönlich und wußte, daß der ,Langhaarige'
(so bezeichnen die Indianer Buffalo Bill)
Ruhm und Ehre liebte. Seit Tagen hatten wir
nichts mehr gegessen und waren schwach und
müde. Buffalo Bill schlug uns deshalb vor, die
Angelegenheit durch einen Zweikampf zu
entscheiden. Er glaubte, unsere Krieger seien so
schwach und müde und hungrig, daß keiner
einem Zweikampf mit ihm gewachsen wäre.
Wir aber wußten, daß jeder unserer Krieger,
sei er noch so müde und hungrig, Buffalo Bill
im Messerkampf besiegen könnte.

Wir nahmen den Vorschlag zum Duell an,
beschlossen aber, Buffalo Bill gewinnen zu
lassen, da wir genau wußten, daß, im Falle seiner

Niederlage, die Soldaten uns niedermachen
würden. So wählten wir als Gegner für Buffalo
Bill einen 84jährigen, zahnlosen Greis, genannt
Yellow Skin, der sich nur noch mit Mühe
fortbewegen konnte und der es vorzog, durch das
Messer Buffalo Bills statt durch Altersschwäche

zu sterben. Wir behingen ihn mit allem
seinem Kriegsschmuck und mit langsamen,
zitternden Schritten trat der alte Mann mit
einem Messer Buffalo Bill entgegen, der ihn
innerhalb weniger Sekunden erstach.

Unser Plan aber erwies sich als erfolgreich.
Buffalo Bill war nämlich so glücklich, daß er
nun überall herum erzählen konnte, er habe
einen gewaltigen indianischen Krieger im
Messerkampf erstochen, daß er uns in den
nachfolgenden Verhandlungen sehr milde behandelte.»

In lebenslänglicher Von seinem Va-
Kriegsgelängenscliaft ter Stumbling

Horse erzählte
mir Mighty Eagle, daß er immer schlechter
Laune gewesen sei. Den ganzen Tag sei er
herumgesessen und habe darüber geklagt, daß
er nicht mehr Büffel jagen könne. Die Familie
habe öfters Hunger gelitten. Von den acht Kindern

des Vaters seien vier an Tuberkulose
gestorben. Nach dem Tode jedes Kindes habe
der Vater jeweilen gesagt: «Dies wäre nicht
geschehen, wenn uns die Weißen in Ruhe
gelassen hätten. Warum geben sie uns nicht mehr
Nahrung! Wir sind ein verlorenes, gefallenes
Volk!»

21



SCHWEIZER SPIEGEL
Die Mutter von Mighty Eagle versuchte

durch Sticken von Mokassins, die sie in einem
Laden in der Stadt verkaufte, etwas Bargeld
zu verdienen.

Auch für sie war alles minderwertig, was mit
der neuen Zeit zusammenhing. Mit tiefer
Verachtung schaute sie auf die Stammesgenossen
herab, die unter der Führung der Missionare
«weiße Wege gingen» und versuchten, die
Bleichgesichter nachzuahmen. Ihre Gefühle
diesen Anpassern gegenüber entsprachen ungefähr

denjenigen eines guten Zürchers jenen
Spekulanten gegenüber, die an Stelle ehrwürdiger

Altstadthäuser Apartementhäuser
errichten.

In dieser defaitistischen Stimmung wuchs
Mighty Eagle in einer Reservation auf. Nach
dem Zusammenbruch der indianischen Kultur
Ende des 19. Jahrhunderts verfielen die Prärie-
Stämme in völlige Passivität. Wie Gefangene
saßen sie in den Reservationen, arbeiteten
nichts, gingen an Tuberkulose, Syphilis und
Alkohol zu Grunde. Sie vertraten die Ansicht,
daß sie alles, was über sie gekommen sei, nicht
gewünscht hätten, daß die Kultur, welche man
ihnen aufzwingen wolle, nicht ihren Idealen
entspreche, und es deshalb für sie besser sei,
nichts zu tun.

In letzter Zeit beginnen die Indianer aus den
überfüllten Reservationen in die Städte
überzusiedeln, namentlich seit die jungen Männer
als Soldaten mit der weißen Kultur in noch

engeren Kontakt gekommen sind.
An einem Samstagnachmittag ging ich mit

meiner Frau im ärmsten Teil der Stadt
spazieren. Vor einem kleinen, halbzerfallenen
Holzhaus saß ein alter, zahnloser Mann in
schmutzigen Kleidern und kaute Tabak. Zu
seinen Füßen spielten sechs schmutzige Kinder
mit dem Unrat, der vor der Türe herumlag.
Im Straßengraben vor dem Haus lag ein be¬

trunkener junger Mann und erbrach sich. Aus
dem Fenster schaute ein halbwüchsiger Bursche

gelangweilt und traurig. Aus dem Innern
des Hauses hörte man das Schreien eines

Säuglings.
Es wohnten bestimmt in diesem kleinen

Häuschen über zwanzig Personen in Schmutz
und Würdelosigkeit. Als ich dieses Elend das
erste Mal sah, zog sich mir das Herz zusammen.

Das waren also die Nachkommen jener
Helden, für die ich mich in meiner Knabenzeit
so begeistert hatte und deren unabhängige
Lebensgestaltung mir leuchtendes Vorbild war!

In vielen Indianerfamilien der Stadt, die ich
später besuchte, bot sich ein ähnliches Bild.
Überfüllte Wohnungen und Alkoholismus
kennzeichnen das Leben dieser Steppensöhne.
Als ich dann später die Indianer genauer
kennenlernte, begann ich zu verstehen, weshalb
das so ist. Obwohl es verboten ist, den Indianern

alkoholische Getränke zu verkaufen,
gelingt es ihnen doch immer wieder, zu schlechtem

Whisky zu kommen und sich sinnlos zu
betrinken.

In unserer Kultur lehrt man schon die kleinen

Kinder, daß es wichtig sei, nüchtern und
bei klarem Verstand zu bleiben. Obwohl es

auch bei uns viele Alkoholiker gibt, ist
dennoch Nüchternheit ein allgemein akzeptierter
Wert. Ganz anders bei den Steppenindianern.
Ihre Kultur ist darauf aufgebaut, daß der
Mensch nicht nüchtern sein soll. Aus diesem
Grunde sind die modernen Indianer dem
Alkoholismus gegenüber wehrlos. Rauschartige
Zustände waren es ja, die in ihrer Kultur dem
Menschen zum höchsten Glück, zur Verbindung

mit Gott, führten. Alkohol ist nun das
einfachste Mittel, sich in ekstatische Zustände
zu versetzen. Dem heutigen Indianer bleibt
leider nur der Rausch. Die Visionen und
großartigen religiösen Erlebnisse seiner Vorfahren

Schweizerische Anekdote
Der Zug näherte sich meinem Reiseziel. Im Korridor stellten sich die Reisenden bereit zum
Aussteigen. Zum gleichen Zweck öffnete ich die Coupetüre (ich muß beifügen, daß ich die Sechzig
überschritten habe!); davor stand ein junges Fräulein, welches im gleichen Moment wie ich
nach dem Handgriff meines Koffers fuhr mit der Frage «Darf ich den Koffer hinaustragen? ».

Während ich mein «Gerne, wenn Sie so freundlich sein wollen» hervorbrachte, war mein Nachbar

in seinen Mantel geschlüpft, reihte sich mir an und murmelte verständlich: «Das ist aber

nett von dem Fräulein, sonst hätte ich es nämlich getan!» # * *

22



SCHWEIZER SPIEGEL
hat er selbstverständlich in der alkoholischen
Betrunkenheit nicht. Das Erbe der dionysischen

Kultur wirkt sich also heutzutage
verhängnisvoll aus.

Solange die Indianer die Prärie frei
durchstreiften und sich von Jagd ernährten, war es
ihnen selbstverständlich, daß, wenn einer
etwas zu essen hatte, sämtliche Verwandten und
Freunde sich an dem Schmaus beteiligten. Die
Angehörigen siedelten sich dann mit ihren Zelten

in der Nähe des glücklichen Jägers an, und
dieser freute sich mit ihnen an dem Überfluß.
Heute ist es so, daß, wenn ein junger Indianer
sich durch harte Arbeit die Mittel erwirbt ein
kleines Haus zu kaufen und mit seiner Familie
ein glückliches Leben führen will, sich sofort
sämtliche Verwandten bei ihm ansiedeln und
sich von ihm ernähren lassen.

Ich fragte einmal einen jungen Indianer, der
als gelernter Arbeiter ein recht nettes Einkommen

und ein kleines Haus hatte, weshalb er
denn alle diese ungezählten Onkel, Tanten,
Vettern, die auf seine Kosten lebten, nicht
einfach fortschicke. Er schaute mich so verwundert

an, als ob ich ihn gefragt hätte, weshalb
er nicht seine Mutter erschieße.

«Das kann man doch nicht», sagte er, «ich
habe ja zu essen, ich habe ja ein Haus.»

So wirkt sich also auch dieses kollektivistische

Familiengefühl in der heutigen Zeit so

aus, daß es einem jungen tüchtigen Indianer
nur mit Mühe gelingen kann, einen einigermaßen

anständigen Lebensstandard aufrecht
zu erhalten.

Die Ideale der alten Kultur wirken auch
hier verheerend. Der Verdienst eines Mannes
wird noch heute sozusagen als die Jagdbeute
eines glücklichen Jägers aufgefaßt, die man
selbstverständlich mit sämtlichen Angehörigen
teilt.

Uliristentiim Unter den Indianern fin-
iiiil Rauschgift det man wohl die ein¬

zigen Christen in Amerika,

die ihren Gottesdienst im Geheimen abhalten

müssen, voller Furcht, die Polizei könnte
etwas von ihrer Andacht erfahren. Die indianische

christliche Kirche, insoweit sie nicht zu
den offiziellen christlichen Denominationen
gehört, weist tatsächlich eigenartige Züge auf.
Die Stimmung im Gottesdienst beruht auf der
Einnähme von einem Rauschgift, das aus
einem mexikanischen Kaktus gewonnen wird.

Als ich einst einen solchen Gottesdienst be¬

suchte, war die Stimmung offenbar gerade auf
dem Höhepunkt. Die ganze Gemeinde tanzte
in langsamem Rhythmus. Der Pfarrer schaute
mit merkwürdig glasigen Augen zur Decke hinauf.

Auch die Gemeindemitglieder schienen
irgendwo in einer fernen Welt zu sein. Das am
Anfang des Gottesdienstes genommene Rauschgift

verhalf ihnen nämlich wunderbare, farbige
Visionen von Christus und namentlich vom
Himmel und dem Paradies zu erzielen.

Voller Stolz sagte mir mein Begleiter, daß
diese indianische Kirche doch allen anderen
christlichen Kirchen bedeutend überlegen sei,
indem es jedem Gemeindemitglied nach kurzer
Zeit möglich werde, nicht nur vom Paradies
zu hören, sondern es auch zu sehen.

Selbstverständlich muß die öffentliche
Gewalt diese Verbindung von Christentum und
Rauschgiftsucht bekämpfen. Für die Indianer
ist dies aber völlig unverständlich, da es eben
für sie einer der größten Werte ist, zu religiösen

Visionen zu kommen, auf welchem Wege
das auch immer geschehe.

Ein weiteres Überbleibsel der dionysischen,
visionären Kultur der Steppenindianer ist, daß
die Träume außerordentlich wichtig genommen

werden. Deshalb suchte mich ja auch
Mighty Eagle wegen eines schlechten Traums
und nicht wegen irgendwelcher anderer
Beschwerden auf.

Anpassung; Nun wieder zurück zu
«»1er Untergang unserem Freund Mighty

Eagle! Er bekam von
einer Mission als junger Knabe ein Stipendium

und konnte die High School, das College
und die Universität besuchen. Am College war
er einer der besten Schüler, sogar in Mathematik

war er hervorragend, was für einen Indianer

außergewöhnlich ist. Er war ein ausgezeichneter

Fußballspieler, beliebt bei seinen Kameraden,

und er galt als Musterbeispiel eines

völlig assimilierten Indianers. Er studierte
dazu Jus, erhielt eine außerordentlich gute
Stelle bei einer großen Handelsfirma, verdiente
viel Geld, kaufte sich ein Haus und gründete
eine Familie. Er war scheinbar vollkommen
angepaßt, ein guter, solider Mittelstandsbürger.

Seinen weiteren Lebenslauf schilderte er
mir mit folgenden Worten: «Sehen Sie, ich
habe alles gekonnt, was Ihr Weißen könnt. Ich
war tüchtig, ich verdiente Geld, ich kam um
fünf Uhr abends heim, arbeitete etwas im Garten,

ich begeisterte mich für Fußball und Base-

23



SCHWEIZER SPIEGEL
ball, las gute Bücher und konnte über sie
sprechen. Aber ich war immer todunglücklich. Alles

das, was Ihr als wertvoll und schön
betrachtet, hat mir, obwohl ich es versuchte, nie
gefallen. Es sagte mir nie etwas, am Sonntag
schöne Kleider anzuziehen und in die Kirche
zu gehen. Es sagte mir nichts, am Abend
Bekannte einzuladen und bei einem Glas Fruchtsaft

über die Nachbarn zu reden. Alles das

war hohl und leer für mich. Ich konnte es, ich
beherrschte meine Rolle. Aber letztlich ist für
mich nur derjenige ein wertvoller Mensch, dem
es gelingt, Visionen wie meine Vorfahren zu
haben und mit dem großen Geist in Verbindung

zu treten.
Ich weiß, daß das heute nicht mehr möglich

ist. Menschen wie meine Vorväter könnten
heute in der modernen Kultur nicht leben. Ich
habe keine Visionen. Der Ring meines Stammes

ist zerbrochen. Aber lieber gehe ich durch
Trunksucht zugrunde, als daß ich versuche,
etwas zu erreichen, das mir minderwertig und
kläglich erscheint.»

Mighty Eagle hat dann auch wegen Alkoholismus

seine Stelle verloren und lebte mit seiner

Familie in den trostlosen Slums.
Es ist so, daß den Steppenindianern die

zweite Anpassung, die von ihnen gefordert
wurde, nicht mehr gelang. Anpassung an neue
Zeiten und neue Umstände ist ein Problem für
jeden Einzelnen und jedes Volk. Die
Lebenstüchtigkeit beruht nicht nur, wie wir in der
Geschichte lernen, darin, daß wir dem unsere
Eigenart bedrohenden Andersartigen physischen

und geistigen Widerstand entgegensetzen,

sondern daß wir dieses andere assimilieren.

Wir müssen uns alle ständig anpassen und
doch müssen wir auch das, was wir ererbt
haben erhalten und weitergeben, da wir sonst
wurzellos und unglücklich werden.

Die zweite Anpassung, die von den Indianern

verlangt wurde, war zu schwierig. Als sie
in der Steppe verdrängt wurden, konnten sie
sich als freies Volk mit den neuen Problemen
auseinandersetzen und ihre Kultur den neuen
Verhältnissen anpassen. Nach der politischen
und militärischen Eroberung durch die Weißen
des 19. Jahrhunderts aber war eine fruchtbare
Auseinandersetzung mit der siegreichen
westlichen Kultur nur sehr schwer möglich. Man
verlangte von ihnen die Aufgabe aller ihrer
Werte. Man nahm ihnen oft die Kinder im
frühesten Alter weg und erzog sie in Pensiona-
ten in Neu-England, um sie zu assimilieren.

Diese wurden bezeichnenderweise meistens
Verbrecher und Vaganten. Sie waren, da sie
keiner Volksgemeinschaft mehr angehörten,
allen kulturellen und sittlichen Werten gegenüber

negativ eingestellt.
Ihre alte Kultur konnten die Indianer auch

in der Reservation nicht erhalten. Das einzige,
was ihnen übrig blieb, ohne sklavisch ihr eigenes

Erbe zu verleugnen, war, der neuen Kultur
Widerstand zu leisten bis zu ihrer eigenen,
geistigen und physischen Vernichtung.

Ihre Vorfahren zogen oft den Tod der
Unterwerfung vor. Sie selber gehen lieben an
Alkoholismus und Armut zugrunde, als daß sie
sich einer Zivilisation anpassen, die sie nicht
hoch schätzen und die ihnen aufgezwungen
wird.

Der alte Häuptling Meine amerikani-
läclielt wieder sehen Kollegen am

psychiatrischen
Institut konnten nicht verstehen, weshalb ich
soviel Zeit für die Indianer aufwendete. Die meisten

betrachteten die Ureinwohner ihres Landes

als degenerierte Nachkommen eines primitiven,

grausamen Volkes. Für sie galt praktisch
der alte Grenzerspruch: «Es gibt zwei Arten
Indianer, gute und böse. Die Toten sind die
Guten.»

Schließlich waren viele meiner Kollegen
Nachkommen der ersten Siedler, die in verbissenem

Kampf gegen Blizzards, Dürren,
Heuschrecken und Indianer die Prärien besiedelt
hatten. Sie waren noch allzusehr Partei, als daß
sie ihre ehemaligen Feinde hätten verstehen
können.

Vielen indianischen Patienten konnte auch
ich trotz meiner Sympathie nicht helfen. Bei
einigen aber hatte ich Erfolg.

Mighty Eagle zum Beispiel kam über ein
Jahr lang regelmäßig zu mir in Behandlung.
Er absolvierte dann einen Kurs an einer
landwirtschaftlichen Schule und zog anschließend
mit seiner Familie wieder in die Reservation,
wo er heute im Auftrag der Regierung seinen
Stammesgenossen Berater in landwirtschaftlichen

Fragen ist. Er lebt dort in einer
ärmlichen kleinen Hütte und nimmt als Tänzer aktiv

an den Pow-Hows teil.
Der ihn jeweilen im Traum bedrohende

Indianerhäuptling hat sich wieder in einen
freundlichen alten Mann verwandelt, der etwas
melancholisch, aber wohlwollend lächelnd auf
ihn herabsieht.

24


	Nordamerikanische Steppenindianer heute : Begegnungen und Eindrücke

