
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 31 (1955-1956)

Heft: 9

Artikel: Begegnungen mit Yoga

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von

Der Einbruch östlicher Religionsformen ist
ein Zeichen unserer geistigen Lage. Er

hat in den letzten paar Jahren Ausmaße

angenommen, die zum Aufsehen mahnen. So hat
in Zürich die Yoga-Begeisterung hohe Wellen
geschlagen und Leute jeden Alters und aller
Stände erfaßt.

Geht man den mannigfaltigen Ursachen dieser

Entwicklung nach, stößt man auf aufschlußreiche

Einzelheiten, die mithelfen, den
religiösen Zustand unserer Tage richtig
einzuschätzen.

Im folgenden berichte ich über vier
Begegnungen mit Menschen, die mit der Yoga-Bewegung

eng in Berührung gekommen sind. Ich
lernte sie bei meiner seelsorgerlichen Arbeit als
Pfarrer kennen und setzte mich mit ihrer
Einstellung - zum Teil recht heftig - auseinander.
Keiner meiner Gesprächspartner ist je aus der
Landeskirche ausgetreten.

Zusammenfassend versuche ich dann eine

Wertung, die Wege aufzeigen möchte, wie die

Begegnung zwischen Ost und West fruchtbar
gemacht werden könnte. Der einseitigen abend-

33



SCHWEIZER SPIEGEL
ländischen Blickrichtung nach außen stände
bei einem einfühlenden Gespräch die Ergänzung,

den ebenso unerläßlichen wie lohnenden
Weg nach innen gegenüber.

Ob die Zeit für eine derartige Auseinander¬

setzung bereits reif ist, scheint mir allerdings
bei der gegenseitig unsachlichen Einstellung
mehr als fraglich. Notwendig jedoch wäre sie

zweifellos, heute vielleicht mehr denn je. Dafür
sind die folgenden 4 Ausschnitte Beweis genug.

Die notwendige Ergänzung
Lehrer, jung, initiativ, überdurchschnittlich geistig regsam,

kritisch gegenüber Althergebrachtem.

Einer der regelmäßigen Kirchgänger blieb
mit einem Male dem Gottesdienst fern.

Die Gründe kannte ich nicht, bis ich ihn eines

Tages unversehens antraf und ihn nach diesen

fragte.
«Ich beschäftige mich mit dem Osten», war

die Antwort, «denn der unbedingte Absolut-
heitsanspruch des Christentums ist mir mehr
als fraglich geworden.»

Nun war meine Aufmerksamkeit erwacht.
Bei einem derart regen Menschen durfte ein
solcher Ausspruch nicht einfach als billige Ausrede

gewertet werden, sondern als das Ergebnis

ernsten Suchens.
«Ich habe im Laufe der letzten Jahre bei

den verschiedensten Pfarrern die verschiedensten

Predigten gehört», fuhr mein Gesprächspartner

fort, «dabei habe ich, wenige Ausnahmen

abgesehen, immer eines vermißt: es wurden

wohl Forderungen aufgezeigt im Namen
der Liebe, der Gerechtigkeit, der Wahrheit,
aber nie ein Weg gewiesen, wie diese hohen
Ziele erreicht werden können. Erst Yoga hat
mir diese Lücke ausgefüllt. Die verschiedensten
Übungen wollen ja gar nichts anderes sein als
eine Anleitung, wie wir schließlich in der Meditation

das Göttliche erfahren können.»
«Dann hat also Ihnen diese östliche

Religionsform gerade das geboten, was Sie im
Christentum nicht fanden?» fragte ich.

«Allerdings», war die Antwort, «und zwar in
einem Maße, das mich selbst überrascht. Vor
allem staunte ich über die Bejahung der Kräfte,
die dadurch in mir geweckt wurde und über
das ungeahnte Glücksgefühl, das mich dabei
erfüllte.»

«Wie weit haben Sie sich denn auf diesem
Wege vorgewagt?» erkundigte ich mich, «soviel

ich weiß, gibt es doch verschiedene
Formen, um nicht zu sagen Stufen, von Yoga?»

«Ich muß gestehen, nicht sehr weit», erhielt
ich zur Antwort, «eigentlich habe ich mich auf

ein paar wenige Übungen des Hatha-Yoga
beschränkt, aber auch diese nur unter Anleitung
ausgeführt. Es ist nämlich nicht ratsam, diese

Dinge ohne Aufsicht, bloß von sich aus, zu
unternehmen. Die Gefahr von Mißverständnissen
und sogar körperlichen Schädigungen wäre dabei

allzu groß. Deshalb ist vor allem für den
Abendländer ein sehr behutsames Vorgehen
angezeigt.»

«Dann sind also wohl die Fortschritte, die
sich erzielen lassen, zunächst sehr bescheiden,
und worin bestehen denn die verschiedenen
Wirkungen?» wollte ich wissen.

«Ich würde vor allem die Stärkung des
Selbst nennen, auch das im Gegensatz zum
christlichen Hang, die eigene Person zuerst einmal

herabzumindern. Schon die Atemübungen
haben in dieser Beziehung eine befreiende
Wirkung, und mit dem weiteren Fortschreiten der
Konzentration auf einzelne Glieder oder Tätigkeiten

unseres Körpers nimmt das Gefühl innerer

Stärke dauernd zu.
Ich habe das nicht nur an mir selbst,

sondern mit gutem Erfolg auch in der Schule mit
meinen Spezialkläßlern erprobt. Was diese
Burschen und Mädchen, die in der Normalschule

nicht mitkommen, ja immer wieder
plagt, ist ein starkes Minderwertigkeitsgefühl,
das sich nicht nur im Unterricht, sondern
eigentlich auf allen Lebensgebieten bemerkbar
macht.

Mit ganz einfachen Konzentrationsübungen
gelang es mir, erstaunliche Erfolge zu erringen.
Ich brachte scheue und gehemmte Kinder dazu,
daß sie sich völlig natürlich und unverkrampft
geben konnten. Nur wer einmal in einer Spe-
zialklasse unterrichtet hat, weiß diesen Erfolg
hoch genug einzuschätzen.»

Foto: Martin Glaus
Der Strauss

34



SCHWEIZER SPIEGEL
«Haben Sie den Kindern erklärt, was Sie mit

ihnen vornehmen und woher diese Dinge kommen

»

«Das war unnötig, denn die Hauptsache
scheint mir nicht auf verstandesmäßigem
Gebiet, sondern in der persönlichen Erfahrung zu
liegen. Deshalb habe ich auf jedes Erklären
verzichtet und halte dieses Vorgehen für rich-
tig.

Übrigens hat mich die Yoga-Schulung nicht
eigentlich von christlichen Wahrheiten
weggebracht, sondern mir diese nähergerückt und
vertieft. Außerdem machte mir die Beschäftigung

mit diesen indischen Religionsformen die
Notwendigkeit klar, sich als Christ mit dem
Osten viel gründlicher auseinanderzusetzen, als
dies gemeinhin der Fall ist.

Mir scheint, daß im Christentum noch viel
ungehobene Schätze bereitlägen. Um diese zu
heben, wäre es aber nötig, die abendländische
Einseitigkeit zu berichtigen und statt sich nur
nach außen zu wenden, ganz bewußt auch den
Weg nach innen zu gehen. Bei den meisten
Theologen bin ich jedoch mit diesem Anliegen
auf schroffe Ablehnung gestoßen. Als
Haupteinwand machten sie geltend, Yoga sei ein
typischer Selbsterlösungsweg und stehe deshalb
zum Christentum in unbedingtem Gegensatz.
Hier gebe es keinen Kompromiß. Ich habe

diese Beweisführung nie verstanden, weil es
mir immer selbstverständlich schien, daß Yoga
auch in seiner höchsten Form das Göttliche
nicht herbeizwingen kann, sondern lediglich
die menschliche Bereitschaft aufs höchste zu
steigern vermag. Der Mensch wird so gewissermaßen

zu einer hochempfindlichen Antenne,
die auf die leisesten Impulse anspricht. Für die
Vorbereitung dieser Aufnahmefähigkeit wird
im abendländischen Alltag so gut wie nichts
getan.»

«Dann führen Sie also heute noch Tag für
Tag Ihre Übungen aus, stehen morgens je-
weilen eine Viertelstunde auf den Kopf und
dergleichen mehr?»

«Nein, eigentlich nicht. Ich habe die Erfahrung

gemacht, daß ich mich nur immer wieder
nach gewissen Zeitabständen mit diesen Dingen

befassen kann. Mir fehlt, wenigstens
vorläufig, die innere Spannkraft, um mich
dauernd in derart hohem Maße zu konzentrieren.
Ob das meiner Trägheit zuzuschreiben ist oder
aber der Andersartigkeit der abendländischen
Seelenstruktur, wage ich weder so noch anders
zu entscheiden. Rückblickend empfinde ich
jedoch meine Beschäftigung mit Yoga als
Bereicherung. Ich möchte sie nicht missen und
werde immer wieder zu ihr zurückkehren.»

Der Verlust der Mitte
Gymnasiast, 17jährig, eben konfirmiert, Sohn eines Künstlers,

Pfadfinder, musikliebend, sehr begabt.

Irgendwie war schon das häusliche Milieu dazu
angetan, den Kindern - es waren ihrer mehrere

- das Irrationale nahe zu bringen. Sowohl
der Vater wie die Mutter beschäftigten sich
eingehend mit der modernen Tiefenpsychologie.

Rhythmik zur inneren und äußeren
Losung stand hoch im Kurs. Tschuang Tse wurde
gelesen, Tag für Tag die wichtigsten Träume
erzählt und gedeutet. J-Ging, das chinesische
Schicksalbuch, wurde vor allen wichtigen
Entscheidungen zu Rate gezogen. Tarokkarten
entschieden über die Zukunft.

In dieser Umgebung lernte unser junger
Freund das Leben sehr einseitig kennen, was
seine Neigung zu Träumereien, vor allem in der
Pubertätszeit, kräftig unterstützte.

Seine Fantasie begann zu wuchern und langsam

alles zu überwuchern, ein Zustand, der

sich am Rande des gerade noch Erträglichen
bewegte, bis jene unheilvolle Berührung mit
Yoga seine völlig ungeschützte Seele traf und
sie ganz in den Bann nahm. Die Leistungen in
der Schule wurden immer schwächer. Vor allem
aber verschwammen dem jungen Mann selbst
die klarsten Begriffe immer mehr in jenem
Dunst zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit,
in dem schließlich alles möglich scheint und im
Grunde genommen nichts wirklich bleibt.

Der Gymnasiast begann auch während
gewissen Tagen der Woche, ohne daß seine Eltern
etwas davon wußten, heimlich zu fasten.

Es kam der Zeitpunkt, an dem der junge
Mann sich den seelischen Mächten, die in ihm
geweckt worden waren, nicht mehr gewachsen
zeigte. Der Zusammenbruch, während dessen
Dauer übrigens das Opfer bis zum Letzten jene

37



SCHWEIZER SPIEGEL
Haltung bewahrte, die den Yogi auszeichnet,
war unaufhaltsam geworden.

Den inneren Schiffbruch begleitete eine
körperliche Erkrankung, ohne daß hätte
unterschieden werden können, wie Ursache und
Wirkung verteilt waren.

Am Ende stand ein junger Mensch, der mit
siebzehn Jahren sein Leben nochmals von vorn
beginnen mußte und neben dem schwankenden
Erlebnis des Irrationalen die Härte der alltäglichen

Wirklichkeit erst noch zu entdecken
hatte.

Auf ärztlichen Rat mußten alle
Nebenbeschäftigungen unnachsichtig abgebrochen und
einer zerfahrenen Seele zum erstenmal die
Möglichkeit gegeben werden, ihre Mitte zu finden;

denn das war das Seltsame an diesem schmerzlichen

Experiment, daß die Yoga-Berührung
im Pubertätsalter in diesem Fall just das
Gegenteil von dem bewirkte, was als Ziel und
Wirkung angepriesen wird.

Vielleicht, daß hier die häuslichen Gepflogenheiten

eine Fehlentwicklung ganz besonders
unterstützten und die seelische Verblendung
begünstigten. Aber selbst wenn das zugegeben
werden kann, lehrt uns dieses Beispiel die
Gefährlichkeit einer religiösen Vertiefung, die
auf dem Boden völlig andersartiger seelischer
Struktur unternommen wird und nicht mit
einem jahrtausendealten Erbe verbunden ist.
Da hilft dann auch der beste indische Seelenführer

nichts, weil er auf Voraussetzungen
aufbaut, die fehlen.

Der Kampf mit dem Schmerz
Ein Ehepaar, mir bisher unbekannt. Bei einem Hausbesuch werde ich in eine

mit viel Geschmack und Wärme ausgestattete Wohnung geführt.

Der Besuch versprach nicht viel Gutes.
Zwar fehlte äußerlich nichts. Vom Bier

über die Fruchtsäfte, dem ausgezeichneten
Wein bis zum Eigengebäck und den Salzstengeln

war alles da. Aber ich empfand die
Atmosphäre als frostig. Wir bemühten uns gegenseitig

krampfhaft, ein Gespräch in Gang zu
bringen. Nach etwa zwei Stunden jedoch
befanden wir uns am Ende. Unsere Anstrengungen

gingen nun dahin, der immer tiefer um
sich greifenden Unerträglichkeit einen einigermaßen

erträglichen Schlußpunkt zu setzen.
Da fiel das Stichwort «Mission». Es führte

zur Wendung. Meine Vorbehalte dem traditionellen

Missionsbetrieb gegenüber lösten die
Zungen. Die Gastgeber begannen sichtlich
aufzutauen. Sie erzählten von ihrer letzten Reise
nach Indien und dem Eindruck, den die dort
fühlbare Beeinflussung der ganzen Lebensführung

durch die Religion auf sie gemacht hatte.
Die Begeisterung war echt. Denn jene

Leuchtkraft, die jeder Verinnerlichung eigen
ist, stand deutlich ablesbar auf dem Gesicht
der Frau geschrieben.

Behaftet mit einer schweren Arthritis, hatte
die Frau im Osten zum erstenmal einen Weg
zur Überwindung unerträglicher Schmerzen
gefunden. Daß ein solches Ergebnis zu einem großen

Erlebnis wurde, ist ebenso selbstverständlich,

wie daß es auf sie beglückend wirkte.

Gegen zwei Uhr morgens führte mich das
Ehepaar in einen wundervollen Raum echt
orientalischen Gepräges, der förmlich zur Meditation

einlud. Das Geheimnis war nun für mich
gelüftet, wie ein Mensch unter derart widrigen
äußeren Bedingungen es fertig gebracht hatte,
dennoch froh zu sein und sich, nachdem das
Eis geschmolzen war, einen Abend lang als
charmante, scheinbar völlig gesunde Gastgeberin

zu zeigen.
Ein Blick auf die Hände, die bereits

unförmig waren, und ein Blick ins gelöste
Gesicht dieser Frau sagte alles. Es war mir
unmöglich, mich dem Eindruck zu entziehen, daß
hier Kräfte am Werk waren, die jeder
Lebensschwierigkeit die Stirne boten.

Ich vernahm, daß das Ehepaar von Zeit zu
Zeit für einen kürzeren oder längeren Sprung
nach Indien zurückkehrte. Nach ihrem
Empfinden hatten die verschiedensten Yoga-Praktiken

durch die Verpflanzung nach Europa
eine tiefgreifende Veränderung erfahren.

Deshalb wollten sie in Indien selbst immer
von neuem aus den unmittelbaren Quellen
schöpfen. Auf diese Weise wurde die Verbindung

mit dem Ursprung gewahrt und die
Möglichkeit einer Verfälschung auf ein Mindestmaß

zurückgebunden.
Gewiß hätte man dieses Religionsgefühl mit

dem Schlagwort einer unchristlichen Religions-

39



SCHWEIZER SPIEGEL
Vermischung abtun können. Man hätte damit
nicht weit daneben gegriffen. Bei einer
Zergliederung wäre es leicht gewesen, die verschiedensten

Bestandteile aus dem Christentum,
wie aus dem Buddhismus, wie aus dem
Hinduismus nachzuweisen.

Aber die Ehrfurcht vor einer inneren
Haltung, die tatsächlich um eine persönliche Mitte
schwang, verbot mir eine derartige Katalogisierung.

Mochte es sich um eine Vermischung
von religiösen Wahrheiten handeln, die sich in
die verschiedensten Gewänder kleidete, auf alle
Fälle entsprach diese Mischung einer Wahrheit,

die bei den beiden Menschen durch sich
selbst wirksam war und keiner Rechtfertigung
bedurfte.

Das erwies einmal mehr die Tatsache, daß
eine Scheidung, wie sie die meisten einzelnen
Religionen, jede auf ihre Weise anstreben, nur
ein verzerrtes Bild der einen großen Wahrheit
zu geben vermag.

Um mit Leonhard Ragaz zu reden, gibt es

nämlich «im Christentum Heidentum, aber es

gibt auch im Heidentum Christentum. Alle
höchsten Gipfel sind sich nahe. Zwischen
Laotse und Konfutse auf der einen, Moses und
den Propheten Israels auf der anderen Seite,
wie auch zwischen Buddha und Sokrates auf
der einen und Christus auf der anderen Seite,
gibt es Verwandtschaft und Berührung. Das
ist, möchte ich sagen, die überragende und
umfassende Einheit des Reiches Gottes, eine überaus

große und kostbare Sache.»

So endete ein Abend, der sehr wenig
verheißungsvoll begonnen hatte, in den frühen
Morgenstunden mit den folgenden Worten:
«Nun wäre also dieser allseits gefürchtete
Besuch vorbei.» Mit gegenseitig peinlichen
Empfindungen hatte er begonnen, um in eines
jener Gespräche auszumünden, die man nicht
missen möchte, weil sich beide Teile verstanden,

obschon die einzelnen Standpunkte denkbar

verschieden bleiben.

Am Rande des religiösen Wahnsinns
Siebzehnjähriges Mädchen, bedächtiger Charakter,

streng religiöse, häusliche Umgebung

Wohl durch ihre Mutter, einer Gestalt von
eindrücklichem Selbstbewußtsein und

bestechender Demut zugleich, war Anneliese
die Religion schon früh zu einem Erlebnis
geworden. Dabei wurde jenes Zuviel, das für Kinder

eben zuviel ist, zu wenig beachtet.
Deshalb wandte sich, wie dies in solchen

Fällen sozusagen ausnahmslos geschieht, dieses

Zuviel plötzlich gegen die Urheberin, die
Mutter, selbst.

Den ersten Anstoß gab die beinahe unerträgliche

Nervosität des Vaters, die am laufenden
Band unerfreuliche elterliche Auseinandersetzungen

hervorrief. Und just aus dem religiösen
Empfinden heraus, das bei dem jungen Mädchen

während Jahren so eifrig gepflegt worden

war, wurde es mit den mütterlichen
Reaktionen nicht fertig.

Wieder einmal hatte ein Kind den Glauben
ernster genommen als die Erwachsenen und
begann über diese Kluft zwischen dem gepredigten

Glauben und dem Handeln zu stolpern.
Anneliese suchte nach einer Kraft, mit der die

ganz praktischen Probleme in der Familie sich

lösen ließen, an denen das elterliche Christentum

gescheitert war.
In dieser gefährlichen Lage wollte es der

Zufall, daß Anneliese mit einem Guru, wie die
indischen Seelenführer genannt werden, in
Berührung kam und von dieser Gestalt sofort
begeistert war. Seine Körperbeherrschung, seine
letzte Gelassenheit allen Aufregungen des
Lebens gegenüber, seine Überlegenheit angesichts
der uns beherrschenden Geschäftigkeit besaßen
eine derartige Überzeugungskraft, daß sich das

junge Mädchen kopfüber ins Abenteuer stürzte.
Anfänglich ging alles gut. Sogar die Eltern

schienen beglückt. Doch je differenzierter die
Yoga-Übungen wurden, je hingebender Anneliese

die Meditationen betrieb, desto weniger
kam sie von diesen inneren Bildern, die vor
ihrer Seele erstanden, los. Eine fast dämonische
Verzauberung packte sie und begann auf ihr
gesamtes Leben abzufärben. Sie bestimmte die
Denkkategorien und führte zu einer
unvorstellbaren Einengung des Weltbildes und zu
einer Abbiendung einem großen Teil der
Wirklichkeit gegenüber.

Zu spät wurden sich die Eltern der unheil-

40



SCHWEIZER SPIEGEL
drohenden Gefahr bewußt. Als sie einschritten,
war der richtige Augenblick längst verpaßt.
Das Pochen auf die elterliche Autorität prallte
vollständig ab.

Ein über Jahre folgsames Mädchen wurde
binnen kurzem zur durchtriebensten Lügnerin,
die sich denken läßt. Alle Vorwände waren gut
genug, um mit den unmöglichsten Schlichen
sich immer erneut wieder dem indischen
Seelenführer anvertrauen zu können.

Bestürzt und machtlos standen die Eltern
daneben und mußten bei ihrer Tochter Zeugen
eines seelischen Auflösungsprozesses werden,
der das Schlimmste befürchten ließ. Alle noch
so gut gemeinten Vorhaltungen wurden ebenso

liebenswürdig angehört wie beharrlich in den
Wind geschlagen.

Dann war der Zusammenbruch da. Und
zwar vollständig. Er bestand in einer
geistigseelischen Verwirrung, die den ganzen Men-

ewie-

Erwacht, hört, dass
es regnet und fühlt
sich verpflichtet, die
Fenster zu
schliessen.

Tastet im Dunkeln
nach Bademantel,
erwischt ein Ende
des Leintuches und
seine alte Wollweste.

Beschliesst, dass er
handeln muss, rennt
zum Fenster und
schliesst es.

Sucht Weg zu Fritziis
Zimmer, wünscht,
dass er die Flaus-
schuhe anhätte und
keine nassen Füsse
bekäme.

Tritt auf einen Nagel,
den Fritzli auf dem
Boden liegen liess.

Schliesst Fritziis
Fenster und fällt in
Trudis Zimmer über
einen Stuhl.

Schliesst das
Fenster und kehrt
gebrochen ins Bett
zurück.

Kriecht unter die
Decke und merkt,
dass der Regen
aufgehört hat und er
aufstehen sollte, um
Fenster wieder zu
öffnen.

41



SCHWEIZER SPIEGEL
sehen überflutete und ein Bild der Zerstörung
vor einen hinstellte, das jeden erschaudern ließ,
der das nette Mädchen vorher gekannt hatte.
Eine Zeitlang schien sogar eine Internierung
in einer Nervenheilanstalt unumgänglich.

Daß es schließlich doch nicht so weit kam,
verdankt unsere bedauernswerte Freundin dem
Geschick eines landeskirchlichen Pfarrers, der

mit seltenem Einfühlungsvermögen das
seelische Trümmerfeld erfaßte und die Bruchstücke

wieder zu einem Ganzen zu fügen
verstand. Doch die Gesundung erforderte lange
Monate und die geschlagene Yoga-Wunde blutete

über Jahre. Noch heute schmerzen die
verheilten Narben dann und wann. Man möchte
Anneliese einen seelischen Wettervogel nennen,

Da musste ich lachen
Der Bataillonsstab und das Nachrichten-Detachement waren
auf einem aargauischen Schloß einquartiert, welches
normalerweise nur alte Leute beherbergt, die von Diakonissen
betreut werden. In den vielen Wochen war das Zusammenleben

der Insassen des Altersheimes, der Schwestern und der
Offiziere und Soldaten sehr erfreulich geworden. Wir wurden

in Küche und Vorratskeller heimisch, wie zu Hause. Einzig

der Weinkeller, wo auch einige Flaschen unserer
Stabsoffiziere lagen, war verschlossen. Der Schlüssel befand sich
im Besitze der Köchin.

Nun geschah es, daß an einem Sonntagnachmittag nur die
Büroordonnanz und der Bataillonskommandant Schloß und
Kommandoposten hüteten. Der «Oberste» und der «Unterste»
saßen kameradschaftlich nebeneinander auf der
Schloßterrasse in Hörweite des Telephons und erfreuten sich des
schönen Maientages. Zivilisten und Feldgraue spazierten in
der Nähe. In einem altern, würdigen Herrn, der mit einer
jungen Dame den Schloßberg hinaufspazierte, erkannte
unser Bataillonskommandant mit seinem Feldherrenblick
unsern kantonalen Militärdirektor, Herrn Regierungsrat X.,
mit dem er befreundet war und lud ihn samt seiner Begleiterin

zu einem Tropfen Wein ein.
Die Büroordonnanz erhielt den Auftrag, bei der Köchin

den Schlüssel zu holen und dem hohen Gaste eine Flasche
Wein zu servieren.

Nun war dies schneller gesagt als getan, denn die
«Schlüsseljungfrau» ließ sich nirgends finden. Die Augen der Ordonnanz

suchten verzweifelt die Küche ab und - heureka,
zuoberst im riesigen Küchenschrank lagen vier Flaschen
«Kasteler 1937», schön verkorkt und etikettiert. Bald war
kredenzt.

Nachdem sich der Besuch verabschiedet hatte, erschien der
Bataillonskommandant mit saurer Miene und erkundigte
sich, wo ich den «Kasteler 1937» aufgetrieben hätte, er sei
miserabel gewesen. Ich hätte eher ein Lob für meine Findigkeit

erwartet, begriff aber den Vorwurf, als mir später die
Köchin erklärte, die vier Flaschen «Kasteler» seien noch die
letzten einer Sendung, welche alle den Essigstich bekommen
hätten und in der Küche für Salatsaucen verwendet würden.

T. E. in A.

42



SCHWEIZER SPIEGEL
bei dem jene tiefgreifende Erschütterung Dinge
zurückließ, die wohl nie mehr völlig verschwinden

werden.

*

Wenn man als reformierter Pfarrer sich
verpflichtet fühlt, solchen Zeiterscheinungen im
einzelnen nachzugehen, um sie in der Folge
wertend einem christlichen Weltbild einzuordnen,

ist es vor allem wichtig, die Ursachen zu
erkennen, die so viele moderne Menschen
veranlassen, sich mit Yoga auseinanderzusetzen.

Zur Hauptsache lassen sich drei Beweggründe

feststellen. Weitaus am häufigsten
dürfte ein körperliches Leiden oder ein
seelischer Konflikt den unmittelbaren Anstoß
bilden. Das Verlangen nach Heilung steht im
vordersten Vordergrund und unternimmt vielfach
jedes Wagnis. Da die Wirkung seelischer
Kräfte auf den Körper heute unbestritten ist,
aber das Christentum in seiner gegenwärtigen
Ausprägung sich in dieser Hinsicht unverständlich

stark zurückhält, wird im Yoga die längst
fällige Ergänzung gesehen. Man will es
zunächst einmal mit ihm mindestens versuchen,
ohne sich mit den Folgen und den lauernden
Gefahren zum voraus zu befassen.

Als zweites Motiv kann immer wieder
bemerkt werden, daß es, mehr als wir glauben,
Menschen gibt, denen die religiöse Fragestellung

im Herzen brennt, ohne daß sie sich je
entschließen könnten, am Leben einer Kirche
teilzunehmen. Einmal verstehen sie die übliche
Kanzelsprache nicht mehr, dann aber vermissen

sie in der Kirche den unmittelbaren
Zusammenhang von Geist und Körper. Vor allem
auf protestantischer Seite empfinden zahlreiche
Menschen diesen Mangel ganz besonders und
staunen nicht wenig, wie intensiv die Yoga-
Übungen einem bewußt werden lassen, daß wir c

- zum Beispiel - einen Arm besitzen, oder was
es für das seelische Werden eines Menschen
bedeutet, wenn ihm auch die unwillkürlichen
Körperfunktionen, wie der Herzschlag oder der
Atem oder auch die Tätigkeit des Darmes,
gehorchen. Wer es nicht schon selbst versucht
hat, kann gar nicht ermessen, wie groß nur
schon der Einfluß des Körper-Yoga auf die
seelische Gesundheit ist. Der Gedanke der
Fleischwerdung des Göttlichen wird hier am
eigenen Leibe erfahren und muß nicht nur als
einmaliges, übernatürliches Wunder geglaubt
werden.

Und zum Letzten entspringt die
Yoga-Begeisterung nicht selten dem Wunsch nach der
einen großen Religion, die die Wahrheiten aller
Religionen umfaßt, wo die Gefäße unendlich
verschieden sein können, der eigentliche
Inhalt sich aber gleich bleibt. Yoga in seinen
mannigfachen Formen scheint dafür besonders
geeignet zu sein, ist er doch an keine Konfession

gebunden. Der Christ, der Mohammedaner,

der Buddhist, der Hindu, alle sind im
Stande, ihn zu üben und auf diese Weise Gott
nahe zu kommen. Unmittelbare Folge ist
ein allumfassendes Verbundenheitsgefühl, das
nicht mit billigen Schlagworten abgetan werden

darf. An seiner Echtheit ist nicht zu zweifeln.

Mit dieser ordnenden Einteilung ist nun
allerdings über eine christliche Beurteilung des

Yoga überhaupt noch nichts gesagt. In
welcher Richtung hat sich diese zu bewegen?

Sicher ist, daß die Kirche die unbedingte
Pflicht und Schuldigkeit hat, auf die drohenden

Gefahren aufmerksam zu machen, denen
hauptsächlich junge Menschen in der
Pubertätszeit ausgesetzt sind, wenn sie sich diesen
östlichen Meditationsmethoden widmen. Diese
Gefahren sind unübersehbar, und unsere zwei
Beispiele ließen sich ohne Mühe beliebig
vermehren.

Ebenfalls unzweifelhaft jedoch ist die
Tatsache, daß der Weg des Yoga einer Vertiefung
ruft, die das abendländische Christentum heute
nur zu seinem Nachteil derart an den Rand
seiner Geistesgeschichte gerückt hat.

Meditation, auch christliche Meditation,
scheint mir durchaus legitim, soweit in ihr
nichts anderes gesucht wird außer die auf das
höchste gesteigerte Bereitschaft zur Aufnahme
des Heiligen, das heißt Gottes.

Daß hier noch ungeahnte Möglichkeiten
christlicher Verinnerlichung liegen, die
vielleicht erneut in einer bewußt christlichen
Meditation abendländischer Prägung gipfeln werden,

steht für mich völlig fest.
Aber die dem Heute gemäßen Formen christlicher

Meditation lassen sich verstandesmäßig
nicht finden. Sie müssen in jeder Zeit neu wachsen

und das tun sie nur dort, wo wir das Wagnis

des geistigen Abenteuers nicht scheuen.
Dann dürften wir erleben, was jenes Bild von
den Glasfenstern meint: Von außen scheinen
sie dunkel, leer und nichtssagend. Sobald wir
jedoch das Heiligtum betreten, stehen sie in
ganzer Fülle und Überzeugungskraft vor uns.

43


	Begegnungen mit Yoga

