
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 31 (1955-1956)

Heft: 7

Artikel: Eine Stadt missioniert sich selbst

Autor: Huber, Fortunat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine mis

/<9<>

Für
die feinen Leute, die sich besser,

gescheiter und gesünder dünken als
andere, war das Christentum von
allem Anfang an nicht bestimmt.

Seine ersten Sendboten haben das gewußt, und
wenn sie es einmal vergaßen, wurden sie bald
genug wieder handgreiflich daran erinnert. Die
christliche Botschaft ist die gleiche geblieben.
Aber aus den verschupften, verfolgten,
ärmlichen Gemeinden erwuchsen mächtige
Kirchen, die ihrerseits begannen, Andersgläubige
zu unterdrücken und zu verfolgen. In den
Anfängen war es ein Wagnis, sich als Christ zu
bekennen. Später wurde es gefährlich, es nicht
zu tun. Inzwischen ist den Kirchen in den meisten

Ländern die weltliche Macht wieder ent-

von FORTUNAT HUBER

glitten oder entzogen worden. Sie
sind gar nicht mehr in der Lage,
diese zu mißbrauchen.

Aber bis in die allerneueste Zeit
blieb der weiße Missionar in Afrika und Asien
der Überlegene. Auch wenn der Einzelne unter
Lebensgefahr in äußerster Armut wirkte, so
spielten doch die Missionsgesellschaften, ob sie
wollten oder nicht, die Rolle der großen, gütigen
Brüder, die zurückgebliebenen, unmündigen
Völkerschaften ihre Hilfe anboten. Sie waren
die Gebenden, die zu Bekehrenden die Empfangenden.

Der Missionar brachte ja nicht nur die
christliche Botschaft, er vermittelte auch das

Wissen, die Handfertigkeiten und die Kenntnis

von Waren, die unentbehrlich für ein in
unserem Sinne zivilisiertes Leben sind, das auch
jenen, die vom Christentum nichts wissen wollen,

erstrebenswert schien.
Die Missionare waren in den Augen ihrer

Umwelt Vertreter der kolonisierenden Staaten.
Wer ihnen zu nahe trat, verdarb es mit der
Macht, in deren Schutz diese standen.

Heute hat sich diese Lage in ihr Gegenteil
verkehrt. Wo der Kampf um die Selbständigkeit

der asiatischen und afrikanischen Völker
zum Erfolg führte, ist der Vorteil, den die
Unterstützung der Schutzmächte früher gewährte,
zum Nachteil geworden. Die Missionare leiden

10



sioniert
selbst

unter dem Verdacht, Söldlinge der verhaßten
europäischen Herrenvölker zu sein. Sie sind
genötigt, den Halt statt an ihren europäischen
und amerikanischen Stützpunkten bei den von
ihnen gegründeten und geleiteten Kirchen der
Eingeborenen zu suchen. Aus den weißen Herren

werden eben noch geduldete Gehilfen.
Der Zwang der Mission, den Eingeborenenkirchen

immer mehr Selbständigkeit einzuräumen,

kann auf lange Sicht günstige Folgen
haben. Das Mißtrauen und der Haß, welche die
Missionen als Pioniere und Begleiter der
Kolonisation unverdient und verdient auf sich
gezogen haben, mögen nach und nach verblassen
und das Eigenleben der selbständig gewordenen

Eingeborenenkirchen rückwirkend unsere
Kirchen bereichern.

Bis es so weit ist, wird allerdings viel Zeit
verstreichen. Aber heute schon können die
Schwierigkeiten der Mission nach außen sich
darin vorteilhaft auswirken, daß der
Innenmission mehr Beachtung geschenkt wird. Die
evangelische Kirche der Stadt Zürich schickt
sich dazu an.

Das Ziel

Bald werden in den Kinos Diapositive, an den
Säulen Plakate und in den Zeitungen Inserate

zur Aktion «Zürich wohin» aufrufen. Für die
Woche vom 13. bis 20. Mai sind Abend für
Abend die größten Säle Zürichs, die Festhütte
in Altstetten und das Hallenstadion in Oerlikon
für diese Veranstaltungen gemietet. Am Samstag

finden Massenveranstaltungen auf öffentlichen

Plätzen im Freien statt.
Vor mir liegt eine Druckschrift, die über

dieses Unternehmen Auskunft gibt. Das Ziel,
heißt es darin, sei, mit der christlichen
Botschaft an jene Menschen heranzukommen, die
den Zugang zu ihr nie gefunden oder verloren
haben.

An diesem Ziele finde ich nichts auszusetzen.

Ein Einwand

Fragwürdig hingegen scheint mir die der
Broschüre vorangestellte Behauptung, unser Volk
habe aufgehört, ein christliches Volk zu sein.
Setzt das nicht voraus, wir seien das früher
einmal gewesen? Wann genau war denn das?

Es stimmt zwar. Jahrhundertelang standen
die christlichen Bekenntnisse mit keiner
andern Religion in ernsthaftem Wettstreit. Nur
ist das bis heute so geblieben. Daran ändern
auch die seit einigen Jahren in der Schweiz für
den Buddhismus und den Islam tätigen Missionare

kaum viel.

I I



S C H W E I Z E

Zweifellos verfügten die Kirchen in der
Vergangenheit über eine unverhältnismäßig
größere äußere Macht. Aber unsere Geschichte
zeigt wenig davon, daß die christliche
Botschaft deswegen jemals einen nachhaltigeren
Einfluß auf das Verhalten der einzelnen
Menschen und ihrer Gemeinschaften ausübte als
heute. Auch nicht zur Zeit der Kreuzzüge, des
Baus der herrlichsten Kathedralen und der
Wunderwerke christlicher Kunst. Die schamlose

Machtgier, die Habsucht, die Grausamkeit,

die Unduldsamkeit, die Gleichgültigkeit
gegenüber der Not der Mitmenschen, äußerten

sich weder seltener noch zurückhaltender
als in der Gegenwart. Es gab Zeiten, in denen
die Meinungsverschiedenheiten in Glaubensfragen

die Völker tiefer aufwühlten als heute.
Aber wie rasch wurden jeweilen die Kampffronten

auf beiden Seiten von Menschen
mißbraucht, für welche die Auseinandersetzungen
vorwiegend ein Mittel waren, um ihre Macht
zu erweitern. Das beweisen die Gewalttaten
und Blutbäder, die sie begleiteten, die
Scheußlichkeiten, die dadurch nicht besser werden,
daß ihre Urheber sie mit frommem Eifer
rechtfertigten.

Aber selbst wenn wir zugestehen dürften,
daß es an irgendeinem Zeitpunkt unserer
Geschichte um unsere Christlichkeit besser
bestellt gewesen wäre als heute, so sehe ich auf
jeden Fall keinen Grund anzunehmen, daß
innerhalb des halben Jahrhunderts, das ich
bewußt miterlebte, unser Volk gottferner geworden

sei als es vor fünfzig Jahren war.

Was sich geändert hat

Etwas allerdings hat sich bei uns und nicht nur
bei uns geändert. Aber nicht erst in den letzten
Jahrzehnten. Der Wandel vollzog sich im
Laufe von Jahrhunderten. Der Unterschied
liegt darin, daß, wer den Glauben an eine göttliche

Weltordnung und das christliche
Bekenntnis im besonderen ablehnt, das ungefährdet

öffentlich tun kann. Das durften sich früher

nur große Herren und selbst sie nie ganz
ohne Gefahr leisten. Heute steht es jedem frei,
Gott für eine schlaue oder kindliche Erfindung
von Menschen zu erklären und das Christentum

als ein Betäubungsmittel für rückständige
Gemüter. Heute macht sich im Gegenteil
jeder auffällig, der von seinem Glauben mehr als
die Nachbarn merken läßt. Es sei denn, es ge¬

lt SPIEGEL
schehe aus politischen oder beruflichen
Rücksichten. Dann wird es nachsichtig entschuldigt.
Weit entfernt davon, daß jemand durch das
unverblümte Eingeständnis, mit dem Christentum

nichts anfangen zu können, sich
gesellschaftlich schädigt, kann es ihm sogar in weiten

Kreisen das Ansehen eines besonders hellen
Kopfes verschaffen. Aber die Menschen, die
ohne Gott auskommen wollen, gab es früher
auch, und nichts beweist, daß sie weniger
zahlreich waren. Sie blieben nur verborgen. Ich
ziehe den heutigen Zustand vor. Der Sache
des Christentums hat die Unterdrückung der
Gegner mit Gewalt oder Gewissenszwang nur
geschadet. Sie konnte und kann nichts gewinnen,

wenn sich Menschen, die ihr gleichgültig
oder aus Überzeugung ablehnend gegenüberstehen,

verstecken müssen.
Mein Zweifel an der Berechtigung, unser

Volk für gottferner als in der Vergangenheit zu
erklären, ändert am Sinn der Aktion nichts.
Ich äußere ihn dennoch, weil ich die Verweisung

auf eine bessere alte Zeit im Vergleich zu
einer bösen Gegenwart immer für fragwürdig,
für am gefährlichsten aber im Bereich des

Christentums halte, das seit seinen ersten Tagen

täglich neu vor der gleichen Aufgabe steht.

Schickt sich das für die Kirche?

Unsere Landeskirche überschreitet mit der
geplanten Aktion ihren gewohnten Rahmen. Sie

verlegt den Wirkungskreis aus den Kirchen
und Gemeindehäusern in Säle und Versammlungsorte,

die sonst ganz anderen Zwecken
dienen, dem Tanz, der Politik, der Musik, der
Schaulust, dem Sport.

Ist das richtig? Jesus wandte sich nicht nur
im Tempel an das Volk, sondern überall dort,
wo er es fand und wo es ihn suchte. Die Apostel

folgten seinem Beispiel. Warum sollte es
also für uns zu wenig vornehm sein?

Aber verletzt die Kirche nicht ihre Würde,
wenn sie mit auffälligen Zeitungsinseraten,
farbigen Plakaten und Kinodiapositiven für ihre
Veranstaltung wirbt?

Das Kino war zur Zeit des Urchristentums
noch nicht erfunden. Es gab keine Zeitungen,
und damit fehlte die Möglichkeit zu inserieren.
Jede Zeit kann nur die Werbemittel benützen,
die ihr zur Verfügung stehen. Aber wenn sie
schon da sind, muß ihre Verwendung erwogen
werden. Der Entscheid hängt von deren Wirk-

12



S C H W E I Z E

samkeit ab, bei der Mission wie bei einem
Markenartikel.

Die Frage, ob die Absicht der Kirche, Massen

anzuziehen, nicht an sich fragwürdig sei,

ganz abgesehen davon wie dies geschieht und
wo sie diese versammelt, ist ernster zu nehmen.
Trägt damit die Kirche nicht selber zu jener
Vermassung bei, die sie sonst bekämpft, und
die wirklich zu den bedrohlichen
Gegenwartserscheinungen gehört?

Nicht die Zahl macht die Masse

Unabhängig davon, ob die Zahlen der
Viertausend oder Fünftausend, die Jesus um sich
scharte, wörtlich aufzufassen sind, steht fest,
daß er auch vor großen Menschenansammlungen

redete. Im Verhältnis zur Bevölkerungszahl

war eine Versammlung von Dreitausend
damals kaum kleiner als eine von Zehntausend
heute.

Aber nicht jede Anhäufung von Menschen
wird zur Masse. Darüber entscheidet weniger
die Zahl der Zuhörer als das, was ihnen
geboten wird.

Daß auch im Namen des Christentums
Menschen ihrer Selbstbesinnung beraubt, vermasst
und zu wilden Ausschreitungen bewegt werden
können, beweist die Geschichte, auch die
schweizerische, blutig. Aber bei allen diesen
Geschehnissen handelt es sich um Mißbräuche
einer verzerrten christlichen Botschaft. Es ist
belanglos, wo Christus gepredigt wird, gleichgültig,

wie die Hörer angezogen werden und
nebensächlich, vor wievielen Menschen es
geschieht. Wesentlich ist immer nur, daß die
wahre christliche Botschaft verkündet wird.

Die wahre christliche Botschaft? Die
Aufspaltung der Christenheit zeigt, wie viele und
wie verschiedene Auffassungen über die
Auslegung dieser Botschaft möglich sind. Aber
zum mindesten herrscht darin Einigkeit, und
darauf kommt es hier allein an, daß diese sich,
ob sie vor dreien oder vor hunderten oder vor
hunderttausenden verkündet wird, immer an
den einzelnen Menschen richtet, an die
unersetzliche, unauswechselbare Seele, der es,
wenn sie Schaden nehmen würde, nichts nützte,
die ganze Welt zu gewinnen.

Letztes Jahr traten in der Schweiz zwei
berühmte amerikanische Evangelisten auf. Billy
Graham vereinigte vielleicht vierzigtausend
Menschen um sich. Ich konnte, trotz den Mas-

it SPIEGEL
senchören, nichts davon verspüren, daß die
Hörer in einer Masse untergingen. Im
Hallenstadion, wo der Prediger Branham nur um die
zehntausend Menschen versammelte, stand ich
unter dem Eindruck, mich in einer aus der
Selbstbesinnung und Selbstverantwortung
gelösten Masse zu befinden.

Das Tamtam

Ich habe die Befürchtung gehört, das
Marktschreierische der Aktion - so sollen zum
Beispiel vor der Veranstaltung auch aus allen Teilen

der Stadt Jugendliche in Fackelzügen dem
Stadtzentrum zustreben — schrecke ernste
Leute ab. Sie ziehe nur Sensationslüsterne und
Neugierige an. Zunächst einmal vermute ich,
daß die marktschreierischen kirchlichen
Bemühungen innerhalb ziemlich enger Grenzen
bleiben werden. Auch das Marktschreien ist
eine Kunst, für die man geboren sein muß und
von der wahrscheinlich jeder Zirkusdirektor
und Kinobesitzer mehr versteht als die
gerissensten Propagandisten dieser Veranstaltung.

Aber was wäre schon passiert, wenn das
Tamtam wirklich laut genug wäre, um als
Mehrheit der Zuhörer Außenseiter anzulok-
ken? Das Hauptziel der Veranstalter ist ja,
einen weiteren Kreis als den der regelmäßigen
Kirchenbesucher und Bibelleser zu erreichen.

«Die Sprache Kanaans»

Die Leiter der Aktion haben sich vorgenommen,

die Geheim- und Fachausdrücke der
Theologen von den Versammlungen fernzuhalten.

Sie gehen weiter. Sie streben an, auch
die «Sprache Kanaans» zu vermeiden. Wer
kennt diese nicht? Ihre Worte, Redewendungen,

Bilder und Vergleiche sind dem Alten und
dem Neuen Testament entnommen. Ohne große
Rücksicht auf das Verständnis der Hörer
aneinandergereiht, tönen sie wohl erbaulich,
haben aber durch die einschläfernde Wiederholung

ihren Glanz und Sinn längst eingebüßt.
Diese erstarrte Sprache, die so viele Predigten
um ihre Wirkung bringt, soll durch ein
zeitgemäßes, unseren Verhältnissen angepaßtes
Reden ersetzt werden.

Der Vorsatz ist gut. Man kann gar nicht
überschätzen, wie fremd die übliche Kanzel-

14



SCHWEIZER SPIEGEL
spräche den Menschen heute in die Ohren
klingt. Nicht nur jenen, die der Kirche
fernstehen, sei es aus Gleichgültigkeit, oder weil
sie weltanschauliche Gründe vom Christentum
trennen, nein, auch getaufte Christen, die
getreulich die Sonntagsschule durchliefen, die
Kinderlehre besuchten und konfirmiert wurden,

sich kirchlich trauen ließen, ihre Kinder
wieder taufen und konfirmieren lassen und von
Zeit zu Zeit sogar ohne äußere Veranlassung
eine Predigt anhören.

Wer gewohnt ist, täglich von Berufes wegen
Worte wie «Sünde», «Buße», «Offenbarung»,
«Die Knechtsgestalt des Gotteswortes», «Saat
auf Hoffnung», «der Weinstock und die
Reben», «Erlösung», «der heilige Geist»,
«Auferstehung», in den Mund zu nehmen, müßte
erschrecken, wie leer an Inhalt diese Begriffe
für viele Hörer sind und wie absonderlich die
Vorstellungen und Gefühle, die sich bei andern
damit verbinden.

Das trifft selbst für einen Teil der treuen
Kirchengänger zu. Sie begegnen den Worten
mit scheuer Ehrfurcht. Sie nehmen, wenn sie
mit ihnen wenig anfangen können, eben an, der
Herr Pfarrer wisse wahrscheinlich schon, was
damit gemeint sei. Aber die Worte mit ihrem
eigenen Leben in Verbindung zu bringen,
übersteigt ihr Vermögen.

Zwei Erfahrungen

Wie wahr das ist, zeigt mir meine Gewohnheit,
nach Bestattungen, Hochzeiten und Taufen
andere Teilnehmer (vor allem solche, von
denen ich vermute, daß sie in der Kirche seltene
Gäste sind) nach dem Eindruck zu fragen, den
ihnen die Ansprache des Pfarrers gemacht hat.
Ich bin immer wieder auf die Antworten
gespannt, obschon diese meistens - nicht aus
Scheu - dürftig ausfallen. Am häufigsten
begegne ich betretenem Schweigen, oder dann der
Ausflucht, die aber keine ist, es werde wohl in
Ordnung gewesen sein, nur fühle man sich halt
in der Theologie nicht so ganz zu Hause.

Noch schlagender und für mich leicht
beschämend wirkte die folgende kleine Erfahrung:

Ich machte sie, als ich letztes Jahr
zum erstenmal einer Arbeitsgemeinschaft
beiwohnte, welche die kommende Aktion
vorzubereiten mithilft. Einige der Teilnehmer waren
mir fremd. Andere kannte ich vom Sehen oder
Hören her. Daneben entdeckte ich auch ver¬

traute Gesichter von ehemaligen Schulkameraden.

Außer einem Pfarrer waren alles Laien.
Die Anwesenden äußerten sich der Reihe

nach zu der Frage, die gerade erörtert wurde.
Ich hörte zu. Aber merkwürdig! War ich zu
begriffsstutzig, um den Äußerungen zu folgen?
Ich riß mich zusammen und spitzte die Ohren.
Doch als sich der vierte, fünfte und sechste
ausgesprochen hatte, mußte ich mich mit der
Tatsache abfinden, hier offenbar in eine
Gemeinschaft von Männern und Frauen geraten
zu sein, die sich untereinander in einer zwar
ihnen vertrauten, mir aber unbekannten Sprache

unterhielten. Dabei habe ich auch einmal
Theologie studiert, immer wieder in der Bibel
gelesen und mich der Kirche nie entfremdet.
Das berührte mich unheimlich. Weit unheimlicher

jedoch, daß ich mich nach drei, vier
Zusammenkünften dabei überraschte, wie ich nun
selber die gleichen Worte und Redensarten
unbekümmert als gängige Münzen gebrauchte,
die mich eben noch befremdet hatten.

Worin die wirkliche Schwierigkeit
besteht

Die Einsicht, wie notwendig es wäre, die
Kirchensprache der Gegenwart anzupassen, ist
ehrlich und weit verbreitet. Nach ihr zu handeln

ist schwierig. Es fällt eben viel leichter,
so zu reden, wie es auch die Kollegen und alle
jene, mit denen man in der Regel zu tun hat,
gewohnt sind. Ganz abgesehen davon, daß es

treue Gemeindeglieder gibt, die es dem Pfarrer

verübeln, wenn er sich wie andere Leute
ausdrückt.

Die Hauptschwierigkeit aber liegt ganz
anderswo. Hinter den abgewetzten Worten der
Kanzelsprache stehen Inhalte, welche die
Kernstücke des christlichen Glaubens ausmachen.
Es ist deshalb unmöglich, ohne diese
auszukommen. Selbst der Versuch dazu wäre
unerlaubt. Es kann sich nicht darum handeln, diesen

Begriffen auszuweichen oder sie durch
andere zu ersetzen. Es gilt, diese wieder mit
Inhalt zu füllen. Dazu allerdings gehört eine

Sprache, die dem heutigen Alltag entnommen
ist und unseren Verhältnissen entspricht. Mit
ihr sind im eigenen Erleben der Zeitgenossen
jene Urerfahrungen aufzuspüren und bloßzulegen,

die im christlichen Wortschatz
ausgewertet und formelhaft festgehalten wurden.

Es braucht dazu weder eine gelehrte Theo-



SCHWEIZER SPIEGEL
logie noch eine tiefgründige Psychologie. Hier
nicht. Es genügt, unsere Zeitgenossen, ohne
Rücksicht auf ihre oder eigene vorgefaßte
Meinungen in ihrem täglichen Leben so zu sehen,
wie sie wirklich sind. Man darf sich weder
einschüchtern lassen durch das, was sie sagen,
noch die Rolle ernst nehmen, die sie freiwillig,
gedrängt oder gezwungen, sich selbst und den
Mitmenschen vorspielen. Dann wird man bald
genug feststellen, daß die menschliche Lage an
der Wurzel die gleiche geblieben ist, seit wir
von Menschen wissen.

Die mündige Welt

Wir sind durch die Entdeckung und Erschließung

neuer Licht- und Kraftquellen von den
Jahreszeiten unabhängig geworden. Der
Austausch von Bodenschätzen und Gewächsen
wurde ungeheuerlich erweitert, wir haben
gelernt, die Rohstoffe besser auszubeuten und
aus ihnen neue Materialien mit ungeahnten
Verwendungsmöglichkeiten zu schaffen. Es
gelang, den Bodenertrag zu vervielfachen. Wir
überwinden Entfernungen statt in Jahren in
Stunden. Die Errungenschaften der Technik
haben uns von vielen beschwerlichen Arbeiten
befreit. Wir wissen uns vor manchen Krankheiten

besser zu schützen und ihnen wirksamer
zu begegnen als unsere Vorfahren. Wir haben
uns vor Vorurteilen, die diese hemmten und
uns von Aberglauben, die sie ängstigten befreit.
Darin besteht die Mündigkeit der modernen
Welt. Aber Gott gegenüber ist sie so wenig
mündig wie am ersten Tag. Die Selbstgenügsamkeit

auch des selbstherrlichsten Menschen
ist Schein.

Beweisen läßt sich das allerdings so wenig,
wie sich die Wahrheit der christlichen Religion
durch Verstandesgründe belegen läßt. Es ist
Glaubenssache. Wäre die Voraussetzung, daß
die Leute heute Gott brauchen wie je, falsch,
dann wäre es Zeit, unsere Kirchen zu schließen.

Die wahre Lage

Aber wer schon Mission treibt, ob es irgendwo
im Dschungel sei oder bei uns, kann es nur von
der Überzeugung aus, daß sich durch die
gesellschaftlichen, wissenschaftlichen und
technischen Umwälzungen zwar alles mögliche
geändert hat, nur eben nicht jene innerlichste

Einsamkeit, Ruh- und Ziellosigkeit des
Menschendaseins, aus der heraus Jesus den Weg
weist. Sie ist versteckt, verdunkelt, übertönt
bis zur Unkenntlichkeit, aber sie ist da. Sie
bleibt da, auch wenn die «Automation» sich
denkbar umfassend durchgesetzt haben wird,
Maschinen Maschinen bedienen und kontrollieren,

wenn jeder Großstaat unser Gestirn mit
künstlichen Satelliten umkreisen läßt, der
Mond kolonisiert und dessen Rohstoffe
ausgebeutet werden können und eine Wasserstoffbombe

konstruiert sein wird, stark genug, um
unsere Erde mitsamt den künstlichen Satelliten
und dem Mond zu zertrümmern.

Darum geht es. Die wahre Lage des
Menschen muß aufgedeckt werden.

Theologie, Philosophie und Psychologie in
hohen Ehren. Nur gerade hier reichen sie nicht
aus. Sie kommen von verstandesmäßigen
Überlegungen her, sie fechten mit Verstandesgrün-
den und wenden sich an den Verstand. Hier
gilt es, eine Schicht im Menschen zu erreichen,
die dem Verstand allein unzugänglich ist.

Die christliche Botschaft richtet sich nicht
an den Verstand, wird nicht mit dem Verstand
aufgenommen, sie ist nicht dem Gebildeten
und Gescheiten vorbehalten, sie geht diesem
nicht einmal leichter ein, noch erfaßt sie dieser
tiefer. Im Gegenteil, wer sich darauf versteift,
sie mit seinem Verstand zu erschließen, bleibt
von ihr abgeriegelt.

Der Selbsteinsicht in die Abhängigkeit von
Gott zum Durchbruch zu verhelfen, ist das Ziel
jeder Mission. Sie kann beim Helfer und dem,
der sich helfen lassen will, nur vom eigenen
Erlebnis ausgehen. Es ist keine schwache
Stunde, in der dieser Durchbruch geschieht,
gerade nicht, ob er plötzlich oder schrittweise im
Laufe eines langen Lebens eintritt. Es braucht
eine starke Stunde, den Mut der hellsten
Augenblicke, um der wirklichen Lage des
Menschen klar ins Auge zu sehen.

In den fünfundzwanzig Kirchgemeinden der
Stadt Zürich werden zurzeit junge und alte
Gemeindeglieder als Hilfskräfte angelernt. Jede
evangelische Familie soll von ihnen aufgesucht
werden. Nicht um die Besuchten in theologische

Gespräche zu verwickeln, nicht um ihnen
ihren Glauben aufzudrängen. Alles, was von
ihnen erwartet wird, ist, dort wo sie vorgelassen
werden, auf die bevorstehende Aktion
hinzuweisen und jedermann freundlich zur
Teilnahme einzuladen.

Es haben sich weit über tausend Besucher ge-

16



SCHWEIZER SPIEGEL
meldet. Wichtiger als der Erfolg ihres
Schlepperdienstes ist der Gewinn, daß so viel Laien
zum erstenmal Gelegenheit haben, etwas für
die Kirche zu tun. Die wenigsten haben vorher

sicher kaum je daran gedacht, daß sie als
tätige Mitglieder ihrer Gemeinde auch nur
erwünscht wären. Für manche Teilnehmer an
den vorbereitenden Arbeitsgemeinschaften gilt
das gleiche.

Und die eingeladenen Familien? Es hat
darunter bestimmt solche, denen der Besuch zum
erstenmal bewußt macht, daß sie Glieder einer
Gemeinde sind.

Diskretion Ehrensache

Eine der großen Schwächen unserer evangelischen

Landeskirche besteht ja in dem mangelnden

Zusammenhang ihrer Glieder. Viele der
evangelischen Einwohner unserer großen Städte
wissen, wenn nicht gerade ein Familienanlaß in
Aussicht steht, für den die Mitwirkung eines
Pfarrers benötigt wird, kaum, welcher
Gemeinde sie angehören.

Ebenso locker ist das Gefühl der Zusammengehörigkeit

über die einzelnen Kirchgemeinden
hinaus. Die Geheimhaltung, daß man eigentlich

zur evangelischen Kirche gehöre, wird bei
uns gelegentlich fast noch weiter getrieben als
in andern Ländern die Verschwiegenheit um
die Mitgliedschaft bei einem verbotenen
Geheimbund.

Zu dieser Haltung tragen auch ehrenwerte
Gründe bei: Man fühlt sich als Mehrheit und
möchte weder die Minderheiten anderer
Bekenntnisse noch die Mitbürger ohne religiöse
Bindung verletzen. Man will verhüten, frömmer

zu scheinen, als man ist, oder man hält
seine evangelische Einstellung für etwas, das
so ausschließlich das eigene Ich angeht, daß

man sich scheut, seine Mitmenschen damit zu
behelligen.

Aber es müßte ja nicht so sein, daß ein
stärkeres Gefühl der Zusammengehörigkeit zu
einem schlechteren Verhältnis zu den Mitbürgern

außerhalb der evangelischen Kirche führt.
Um so weniger, je echter die evangelische
Gesinnung ist. Es braucht sich keineswegs so zu

Foto: Paul Merkle
Blick ins Hühnerhaus

äußern, daß wir mit salbungsvollen Sprüchen
um uns werfen, ein bitter ernstes Gesicht zur
Schau tragen oder ein gütigsonniges erlöstes
Lächeln spazierenführen. So sicher es ist, daß
sich die christliche Botschaft an den Einzelnen
wendet, so unbezweifelbar kann sie sich voll
nur in einer lebendigen Gemeinde auswirken.
Die geplante Aktion könnte neben ihrem
eigentlichen Zweck noch so etwas wie eine

Musterung der Scharen sein, die der Kirche
angehören, sonst aber, außer durch die Zahlung
der Kirchensteuer nie in Erscheinung treten.

Ein Glied in der Kette

Die Veranstaltung wird von beiden Richtungen

der evangelischen Landeskirche, den
«Positiven» und den «Liberalen», gemeinsam mit
der Freien Kirche der Methodisten und der
Evangelischen Gemeinschaft getragen. Ein
erfreuliches Zeichen.

Richtungsstreite sind so alt wie die erste
christliche Gemeinde. Es besteht kein Grund,
sie zu bedauern. Sie sind fruchtbar. Aber wir
dürfen uns freuen, wenn über dem, was trennt,
das viel wichtigere, das uns verbindet, im
Vordergrund steht.

Wie groß der Andrang in den Sälen und auf
den Plätzen ausfällt, wird sich zeigen. Es ist
eher anzunehmen, daß die Besucherzahl auch
hochgespannte Erwartungen erfüllt. Das allein
würde wenig über die Wirkung der Aktion
besagen. Diese wird schwer abschätzbar bleiben.
Die Veranstalter sind keine Schwarmgeister.
Niemand erwartet einen sichtbaren Umbruch
im Leben der Stadt. Wie wenig übrigens auch
solche auf die Länge bedeuten, beweist eine
Geschichte von zweitausend Jahren. Das
braucht uns nicht kleinmütig zu stimmen. Die
einzelnen Menschen sind auf die Spanne ihres
Lebens beschränkt. Anders die Kirche. Sie hat
Zeit, weil sie über der Zeit steht. Die Aktion
ist ein Glied der nie abbrechenden Kette der
Evangelisation, darin liegt jenseits von
feststellbarem Erfolg oder Mißerfolg ihre Bedeutung.

Das Christentum ist so wenig wie ein festes
Gebäude von Lehrsätzen eine Sammlung von
Geboten. Aber darüber kann keine
Meinungsverschiedenheit bestehen, daß jede Kirche den
immerwährenden Auftrag hat, allen Menschen,
die sie erreichen kann, ihre Botschaft
anzubieten.

T9


	Eine Stadt missioniert sich selbst

