
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 28 (1952-1953)

Heft: 5

Artikel: Über das Gewissen

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1070828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1070828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Häberlin, der Verfasser des

nachstehenden Beitrages, begeht am
17. Februar den 75 Geburtstag. Die
Herausgeber des « Schweizer Spiegels» haben

doppelt Grund, diesen Tag festzuhalten.
Beiden bedeutete die Begegnung mit Paul
Häberlin an der Universität Bern ein

umwälzendes Erlebnis. Die Auseinandersetzung

mit seiner überragenden Persönlichkeit

wirkte auf uns entscheidend. Wir
erlebten, wie dieser große Lehrer die

Grundforderung seinerErziehungsichre,
den Zögling für dessen Bestimmung zu
erziehen, in die Tat umsetzt.

Als wir dann, wenige Jahre nach

Abschluß unseres Studiums, den « Schweizer

Spiegel» gründeten, war es uns eine

Freude, Paul Häberlin von allem
Anfang an als Mitarbeiter zu gewinnen.
Eine lange Reihe von Aufsätzen über

pädagogische, psychologische und
religiöse Probleme sind im Laufe der Jahre
in unserer Zeitschrift erschienen. Sie

bestimmten das geistige Bild des « Schweizer

Spiegels» mit. Ein Teil der Beiträge ist in
unserem Verlag in Buchform herausgekommen.

Außer diesen Büchern, die sich an
einen weitern Leserkreis wenden, war es

uns vergönnt, auch das philosophische

Hauptwerk Häberlins in unserem Verlag

zu betreuen. Das erfüllt uns mit stol-

28



S C II W E I Z E R S P I E G E L

zer Genugtuung. Die philosophischen
Werke Paul Häberlins sind keine leichte
Kost. Sie können es nicht sein. Sie setzen

bei den Lesern einen Bruchteil der
unerbittlichen und unermüdlichen Liebe zur
Wahrheit voraus, die den Verfasser
beseelt. Für ILüberlin ist weder die
Wirklichkeit noch das Unternehmen der
Philosophie, diese in ihrem Wesen zu erfassen,

ein Glasperlenspiel.
Das Ergebnis der philosophischen

Denkarbeit Häberlins ist noch lange

nicht ausgeschöpft. Die Zukunft wird
ihre Fruchtbarkeit erst recht erweisen.

Die Ausstrahlungen, die von dem
Menschen und den Werken Häberlins
ausgingen, sind stark. Wie revolutionär
zum Beispiel seine Erziehungslehre ist,
würde sich erweisen, wann und wo diese

ernst genommen wird.
Wir entbieten dem großen Zeitgenossen

und echten Freund der Weisheit, in
Dankbarkeit verbunden, unsere herzlichen

Wünsche.

Fortunat Huber Adolf Guggenbühl

Zwei große Rätsel sind es, welche der
Mensch der nachdenklichen Betrachtung

aufgibt: Die Tatsache, daß er um sein eigenes
Verhalten weiß und sich darüber Rechenschaft
zu geben vermag — kurz, die Tatsache der
Selbsterfahrung einerseits, und anderseits die
eigentümliche Zwiespältigkeit jenes Verhaltens.

In der Frage nach der Natur und der
Bedeutung des Gewissens treffen sich beide.
Der Versuch des Verständnisses geht indessen
am besten von der Zwiespältigkeit aus.

Als Tatsache ist sie für niemand ein
Geheimnis. Jedermann weiß im Grunde darum.
Wir sind imstande, uns dieses oder jenes
Verhaltens zu schämen, aber «wir tun es doch
wieder». Wir achten und bewundern Beispiele
selbstloser Hingabe; aber wir ahmen sie nicht
nach. Wir sehnen uns nach Eintracht, Friede,
Gemeinschaft, aber wir tun, grob gesagt, alles,
um sie zu verunmöglichen. Wir sind, zusammengefaßt,

durchaus inkonsequent.
Aber so bekannt die Tatsache ist, so selten

pflegt sie nach Wesen und Ursprung verstanden

zu werden. Es ist hier nicht möglich, die
Einsichten der großen Philosophie von Par-
menides bis Hegel im einzelnen anzurufen. Ich
muß vielmehr versuchen, in Kürze und
möglichst einfach das Wesentliche zu sagen, und
gehe dazu von einem alltäglichen Beispiel aus.
Zwei Eheleute streiten sich, sagen wir, um die
beste Behandlung eines Kindes, dessen Betragen

ihnen vorübergehend oder dauernd Sorge
macht. Der Streit wird heftig und bringt die
Partner ernstlich auseinander. Das ist
merkwürdig; denn eigentlich wollen sie doch Über¬

einstimmung in der Frage, um die es sich handelt.

Der Streit bietet also einen doppelten und
gegensätzlichen Aspekt. Sein Sinn ist Einigkeit,

sein Erfolg ist Zwietracht. Wie kommt
das? Die Antwort ist nicht schwer zu geben.
Beide wollen dasselbe, nämlich Übereinstimmung.

Aber jeder von ihnen will diese
Übereinstimmung nach seinem Kopf; jeder will sie

so, daß der andere ihm zustimmt. Jeder will
den Sinn der Auseinandersetzung gemäß seinem
Eigensinn verwirklichen. Dieser Eigensinn ist
es, der sie auseinanderbringt und der dadurch
die Verwirklichung des Sinnes gerade
verhindert.

Was dieses Beispiel im besondern zeigt, gilt
allgemein, und zwar nicht nur für den Verkehr
zwischen Mensch und Mensch, sondern für
das menschliche Verhalten überhaupt, im
Verhältnis zu irgendeinem Gegenstand dieses
Verhaltens. Der Sinn alles dessen, was wir tun,
ist die Überwindung der Differenz oder des

Gegensatzes, welcher zwischen uns und dem
besteht, auf das sich unser Tun richtet. Wir
wollen Einheit mit ihm, sei es so, daß wir uns
ihm anpassen oder umgekehrt: daß wir es uns
passend zu machen suchen, oder sei es, daß wir
die Uebereinstimmung in einem höhern dritten
erstreben. Es gibt keine einzige Handlung,
die nicht auf solchen Ausgleich zielte. So

zeigt sich ganz allgemein, daß der Sinn alles
Wollens und Tuns die Übereinstimmung, die
Einigkeit, die Harmonie ist. In dieser Bedeutung

hat Pythagoras von der Harmonie als
dem Weltgesetz und hat Parmenides von der
Einheit aller Dinge nach ihrem eigentlichen

29



S C H W E I Z E R SPIEGEL
Wesen gesprochen. Beide sahen die Welt als
Vielheit handelnder Subjekte; beide (und nach
ihnen alle große Philosophie) haben aber
begriffen, daß diese Vielheit zur Einheit gebunden

ist durch den Sinn ihres Verhaltens, das
heißt durch den Sinn ihrer Existenz.

Daher ist die Einheit das eigentlich Gute.
Denn gut heißt immer das eigentlich Gewollte,
oder umgekehrt: was wir eigentlich wollen,
heißen wir gut. Niemand tut willentlich (d. h.
dem Sinn seines Wollens nach) das Schlechte,
heißt es in der Platonischen Philosophie. Das
Gute fällt daher zusammen mit dem eigentlichen

Glück: Glücklich sein heißt, das Gute
erreicht, den Sinn des Wollens erfüllt zu sehen.
Aristoteles spendet seinem toten Lehrer Piaton
das hohe Lob, daß er als erster gezeigt habe,
gut und glücklich werde der Sterbliche nur
zugleich.

Wenn man mit der gewonnenen Einsicht
Ernst macht, so wird man in jedem Verhalten,
mag es noch so ungut erscheinen, das Gute
als seinen verborgenen Sinn entdecken. Kein
Schelm und kein Narr, kein Rechtsbrecher und
kein Wahnsinniger will je etwas anderes als

jenes Gute, das zuletzt in der Harmonie des

Seienden besteht. Auch unser intimster Feind
will nichts anderes. Alles, was wir Wille zum
Schlechten oder zum Bösen nennen, ist seinem
Sinne nach Wille zum Guten.

Aber nun die andere Seite. Wie in unserm
Beispiel beide Ehegatten Einheit wollen nach
dem Sinn ihrer Auseinandersetzung, aber
Zwietracht schaffen durch ihren Eigensinn,
so entspringt alles Widergute aus dem Eigensinn

in dem Unternehmen der Verwirklichung
des Guten. In der subjektiven Beschränktheit
seines Horizontes sieht jeder und will daher
jeder das Gute nach seinem Standpunkt.
Dadurch aber gerät er nicht nur mit dem andern,
welcher eben als anderer einen andern Standpunkt

hat, in Widerspruch (so daß der Sinn
sich gerade nicht erfüllt), sondern er befindet
sich auch im Widerspruch mit sich selbst.
Denn sein eigensinniges Verhalten
widerspricht dem Sinn, der doch in ihm, dem
Handelnden selber, als Sinn seines Handelns lebt.
Kraft seines Eigensinns will er, was er eigentlich

nicht will: Durchsetzung seines
Standpunktes gegen den andern. So widerstreiten
sich, wenn man so sagen darf, in ihm Sinn
und «Methode» seines Verhaltens. Meint der
Sinn das eigentlich oder objektiv Gute, so
vertritt, im Gegensatz dazu, die eigensinnige

Methode das subjektiv gut Scheinende. Die
Subjektivität, so kann man kurz sagen,
widerspricht der Objektivität. Und zwar der Objektivität

in uns selbst, unserer Objektivität;
denn das Gute waltet ja als Sinn des Verhaltens

in uns selbst.
So ist die innere Lage des Menschen. Dies

ist das Wesen seiner Widersprüchlichkeit. Nun
aber tritt die Tatsache der Selbsterfahrung ins
Spiel. Wir sind nicht nur widersprüchlich in
uns, sondern wir wissen im Grunds immer,
daß wir so sind. Ob dieses Wissen die Form
klarer Vorstellung oder der gefühlhaften
Empfindung hat, ist gleichgültig; wesentlich
ist nur die Tatsache selbst. Ich habe sie am
Anfang rätselhaft genannt, und sie ist es

dadurch, daß hier der Wissende oder Erfahrende
zugleich sein eigener Gegenstand ist. Auch
hier ist es im Rahmen eines kurzen Vortrages
nicht möglich, sie mit philosophischer
Gründlichkeit aufzuhellen. Ich muß mich damit
begnügen, das Faktum in seiner Bedeutung für
das Phänomen des Gewissens verständlich zu
machen.

Der allgemeine Ausdruck der Erfahrung
unserer Zwiespältigkeit ist die Tatsache, daß

es uns, wie wir sagen, nicht ganz wohl ist in
unserer Haut. Wir empfinden, daß da etwas
nicht in Ordnung ist, und wir empfinden es

mit Unbehagen. Keine Erfahrung ist nämlich
ohne Stellungnahme zum Erfahrenen. Auch
Selbsterfahrung ist immer zugleich Selbstkritik.

Das Unbehagen bedeutet, daß wir mit
uns, genauer: mit der Widersprüchlichkeit in

uns, unzufrieden sind. Wir möchten eindeutig
sein, ganzer Mensch sozusagen; wir möchten
mit uns selber im reinen sein, und empfinden,
daß wir es eben nicht sind.

Aber damit ist die Bedeutung der
Selbsterfahrung noch nicht genau charakterisiert.
Die Kritik hat nämlich wohl die Uneindeutig-
keit zum Gegenstand, und der Gesichtspunkt
der Kritik ist darum wohl die innere Ganzheit.

Allein, man muß sich erinnern, daß der
Grund der Unganzheit der Widerspruch der
Subjektivität, des Eigensinns, gegen den
eigentlichen Sinn, den Willen zum Guten ist.
Dieser Widerspruch müßte aufgehoben sein,
sollten wir uns in Ordnung finden können. Es
geht also nicht um Ganzheit überhaupt,
sondern um sinngemäße Ganzheit. Sollten wir mit
uns im reinen sein, so müßte unser Wollen
und Tun rein sein, d. h. es müßte dem eigentlichen

Sinn entsprechen, und nicht vom sub-

?0



SCHWEIZER SPIEGEL
jektiven Eigensinn bestimmt sein. Das
Unbehagen, in welchem sich die Selbstkritik meldet,
ist die Unzufriedenheit mit unserer Unvernunft,

die wir spüren (ob wir sie uns
ausdrücklich eingestehen oder nicht).

Damit erst stehen wir beim Begriff des

Gewissens. In seiner weitern Bedeutung meint
das Wort einfach die Tatsache des Wissens
um unser eigenes Verhalten, d. h. die
Selbsterfahrung. Dies wird an den griechischen und
lateinischen Ausdrücken wie Syneidesis und
Conscientia und ihren Verwandten in neueren
Sprachen recht deutlich. Aber es schwingt
auch hier immer schon die engere Bedeutung
mit, welche im heutigen deutschen
Sprachgebrauch bestimmend ist: Selbsterfahrung
als kritische Stellungnahme gegen den
Sinnwiderspruch, den unser subjektiver Eigensinn
verschuldet. Gewissen in dieser spezifischen
Bedeutung heißt unser heimliches Wissen um
das, was sein sollte und was in Wirklichkeit
nicht ist: um die Notwendigkeit innerer Ganzheit

zugunsten des eigentlichen Sinnes, d. h.

des Willens zum Guten ohne subjektive
Bedingung. Gewissen ist die Vertretung des

objektiven Sinnes in uns selbst. Es ist nicht so

etwas wie ein «Organ» und auch nicht so

etwas wie eine fremde Stimme, die zu uns
dränge. Es lebt vielmehr in uns selbst, so eben
wie unser Wille zum Guten in uns lebt — und
nicht als Organ, sondern als wir selbst in
unserer objektiven Ausrichtung. «Gegeben» ist es

uns nur in dem Sinne, wie unsere ganze
Existenz eben nicht unser Werk, sondern «gegeben»

ist. Mit dieser Existenz, und nicht als

etwas außer uns, stammt es aus dem Grunde
unseres Seins und ist eben dadurch unser
Gewissen.

Kein Mensch ist ohne Gewissen, weil kein
Mensch nicht eigentlich das Gute will dem
Sinne nach. Aber keines Menschen Gewissen
ist andererseits reines Gewissen, in dem Sinn,
daß wir das Gute schlechthin, ohne Bedingung,

als gut anerkennten. In dem, was wir als
das Gute uns vorstellen oder besser uns
vorsetzen, schwingt immer die eigensinnige
Subjektivität mit. Jeder hat sein Gutes und meint,
dies sei das Gute. So ist das Gewissen faktisch
subjektiviert, es ist verfälscht durch die
falsche, d. h. eigensinnige Meinung vom Guten.
Es ist irrendes Gewissen. Daher, und daher
allein, kommt es, daß der «Inhalt» des Gewissens

von Mensch zu Mensch differiert. Man
hat derartige Differenzen immer wieder als

Argument gegen die Objektivität oder objektive

Geltung des Gewissens verwendet. Das ist
ein Kurzschluß. Wahr ist, daß sich jeder das
Gute subjektiv vorstellt und also der Meinung
ist, es sei das Gute. Aber ebenso wahr ist. daß

jeder darin eben das Gute meint — nur eben
in subjektivem Aspekt. Das standpunktlich
infizierte, das subjektiv irrende Gewissen
differiert von Mensch zu Mensch. Aber die
eigentliche Meinung des Gewissens ist überall
dieselbe. Man könnte dies so ausdrücken: Jeder
weiß, daß es ein Gutes gibt, wie immer er es

sich vorstelle. Eben dadurch gilt das Gewissen,
daß es dieses Gute vertritt; dadurch ist es

auch überall dasselbe. Nur sofern das Gute
verschieden verstanden wird, ist das Gewissen
hier und dort verschieden und gilt es nur
subjektiv. Nicht das Gewissen, sondern sein
Verständnis ist subjektiv und daher different.
Seine «Stimme», welche die Stimme des Guten
ist, ist unzweideutig in sich. Sie wird aber

subjektiv gedeutet, weil unser eigensinniges
Gehör sie mehr oder weniger klar vernimmt.
Die Menschen unterscheiden sich nicht nach
dem Gewissen, sie unterscheiden sich einzig
nach dem Gewissensgehör, wenn man so sagen
darf. Der Ton des Gewissens ist klar; aber er
wird undeutlich und daher verschieden
vernommen.

Hieraus allein versteht es sich, daß
Menschen sich bekämpfen können um des Gewissens

willen. Sie kämpfen jeder um seiner
subjektiven Deutung willen. Sie bekämpfen sich
nicht eigentlich aus Gewissensgründen,
sondern aus Gründen des subjektiv verstandenen,
des irrenden Gewissens. Sie bekämpfen sich
nicht gemäß dem Sinn, sondern gemäß dem
Eigensinn, den sie für Sinn halten.

Aus dem Wesen des Gewissens zusammen
mit dem subjektiven Widerspruch gegen
seinen eigentlichen Gehalt verstehen sich alle
Gewissensphänomene. Das schlechte Gewissen
ist Wissen darum, daß wir uns schlecht
verhalten haben, und schlecht heißt: im Widerspruch

zum Sinn, also zu dem, was gut wäre;
gut — nicht etwa nützlich oder angenehm —,
also objektiv, nicht subjektiv sinnvoll. Schlechtes

Gewissen ist darum auch dann möglich,
wenn unser Verhalten dem subjektiv vermeinten

Sinn, also dem gefälschten Gewissen,
entsprach. Sein Inhalt ist in jedem Fall die
gespürte Ungehörigkeit des subjektiveigensinnigen

und darum eigensüchtigen Verhaltens. —
Darum gibt es ein «gutes» Gewissen nur in

32



SCHWEIZER SPIEGEL
Anführungszeichen. Unser Verhalten ist nie
absolut sinngemäß, es ist immer von subjektivem

Standpunkt, Interesse, Ansicht infiziert.
Das sogenannte gute Gewissen ist die Reaktion

darauf, daß wir entsprechend unserm
subjektiven Verständnis des Guten gehandelt
haben — gewissenhaft, so wie wir es verstehen.
Wer ein scharfes Ohr für den objektiven
Anspruch hat, wird nie sich guten Gewissens
rühmen.

Man kann die Gewissenskritik annehmen
oder ablehnen wie alle Kritik. Im ersten Fall
wirkt das schlechte Gewissen als Mahnung
und Stärkung für die Zukunft; es ist fruchtbare

Scham und verliert seinen Stachel in
ehrlicher Anstrengung. Im zweiten Fall bleibt der
Mensch sich selber etwas schuldig; die
mißachtete Mahnung wird zum Gefühl der
Schuld. Schuld ist der Ausdruck für die
willentliche Obstruktion gegen den Anspruch
der Objektivität und damit gegen das heimliche

Wissen des Gewissens. Im Gefühl der
Schuld weiß der Mensch um seinen willentlichen

Widerspruch. Er weiß nicht nur, daß in
ihm etwas nicht in Ordnung ist — er weiß

dazu, daß er selber die Unordnung will. Darum
ist Schuld so quälend — nicht weniger, eher

mehr, wenn der Schuldige sie sich nicht klar
eingesteht.

Mit einem neuen Ausdruck wird dieses
Gewissensphänomen — das Gefühl der Schuld

- als Minderwertigkeitsgefühl bezeichnet —
ein neues Wort für eine alte Sache. In der Tat
handelt es sich um die verbreitetste innere
Infektionskrankheit: die Krankheit der Seele,
die nicht den Mut aufbringt, zum Gewissen
zu stehen, sondern in subjektiver Hartnäckigkeit

ihm trotzt, und dafür büßt im Gefühl der
Schuld. Sie ist ein schweres Leiden, weil sie
Leiden des Menschen an sich selber und durch
sich selber bedeutet. Das Gefühl minderen Wertes

ist identisch mit dem heimlichen Wissen,
daß wir chronisch uns selber etwas schuldig

bleiben, daß wir gewissermaßen in unserer
eigenen Existenz grundsätzlich versagen: wir
widerstreben unserm eigenen Wert, der uns im
Gewissen zur Erfüllung aufruft. Das
Minderwertigkeitsgefühl ist das Gefühl der inneren
Unwertigkeit im Sinne der Unwürdigkeit,
gemessen an der Würde, zu der wir durch die
Tatsache des Gewissens aufgerufen sind. Es

ist das Gefühl, den Sinn unserer Existenz vertan
zu haben, das Gefühl der Existenzunwürdigkeit.
Daher ist es identisch mit der Angst. Denn nie
ist Angst — nicht zu verwechseln mit Furcht
— etwas anderes als das Gefühl existentieller
Nicht Würdigkeit, Verzweiflung am eigenen
Dasein nach seinem Wert, was sich deutlich
daran zeigt, daß sie die Vernichtung vorsieht:
Angst ist Erwartung des radikalen Unheils,
d.h. der Vernichtung der Existenz aus dem
Grunde der innern NichtWürdigkeit.

Wie schwer das Leiden ist. zeigt sich am
deutlichsten in den krampfhaften Versuchen,
das Minderwertigkeitsgefühl loszuwerden. Auch
sie gehören zu den Gewissensphänomenen,
wenn sie auch, wie die Angst selber, nicht
immer so verstanden werden. (Es ist immer
unbequem und peinlich, uns selber wahrheitsgemäß

zu verstehen.) Die Versuche haben
vielerlei Gestalt. Man kann versuchen, das
innere Auge zuzudrücken, um die Unwürdigkeit,

wenn wir sie schon fühlen, wenigstens
nicht sehen zu müssen. Die Psychologen nennen

dies dann wohl «Verdrängung». Man
kann die Blindheit steigern durch die Phantasie

besonderer Wertigkeit, wenn nicht für
jetzt, so doch in Zukunft. Großartige Pläne,
sogenannte Ideale, spiegeln die Anwartschaft
ausgezeichneten Wertes vor. Oder der Betrug
wird unterstützt durch die Pose der Überwertigkeit

oder Selbstsicherheit. Pose vor sich
selbst oder doch gegen außen. Viele anscheinende

Bedeutendheit ist Hülle für die gefühlte
Nichtswürdigkeit. Sicheres Auftreten verhüllt
die ängstliche Unsicherheit. Oder die ver-

JDa musste ich lachen
aber nicht aus vollem Herzen

Ich stand letzthin neben einer Mutter mit einem etwa
dreijährigen Töchterchen in einem Laden. Als die Reihe an mir
war, sagte ich zur Verkäuferin: «IchhättigärnesMödäli Ankä»,
worauf das Töchterchen seine Mutter fragte: «Mami, was isch
das, Ankä?» Die spöttische Antwort der Mutter war: «Weisch.
das isch nur Volksmund für Butter!»

E. H.. Neuhausen

33



SCHWEIZER SPIEGEL
schwiegene Selbstkritik pervertiert sich in
Mißtrauen oder Kritiksucht gegen andere.
Oder die Eigenschuld wird gedanklich
abgeladen auf das Schicksal, die Vorfahren, das
determinierende Weltgesetz. Weltanschauungen

werden gebildet zum Zweck der eigenen
Entlastung. Und so weiter.

Sind dies alles Versuche der Flucht vor sich
selbst, so drängt nun aber andererseits das
Gefühl der Schuld auch ständig dazu, sie in
irgendeiner Weise abzutragen. Es gäbe dafür
einen aussichtsreichen Weg: wahrhaftes
Eingeständnis und dann tapfere Anstrengung
unter der Führung des Gewissens. Aber diese
Umkehr ist schwer, wenn einmal die
Überzeugung eigenen Wertes untergraben und
damit das Selbstvertrauen angefressen ist. Es
ist nicht die am wenigsten bedeutsame Seite
des chronischen Schuldgefühls, daß der also
Gequälte sich nichts Rechtes mehr zutraut. In
dieser Lage bleibt nur der Versuch scheinbarer

Überwindung der gespürten
Minderwertigkeit durch besondere Leistungen, welche
vor uns selbst oder vor andern den Eindruck
hoher Wertqualität machen oder von denen
wir uns einbilden, sie seien Gewissenspflicht.
Die Psychologie spricht wohl von kompensatorischen

Anstrengungen. Auch sie haben viele
Formen. Man kann quasi stellvertretende
Opfer bringen in Gestalt von Wohltätigkeit
oder äußerlicher Tugendhaftigkeit überhaupt.
Man kann versuchen, durch asketische Übungen

der Selbstachtung aufzuhelfen. Man kann
auf Grund körperlicher oder intellektueller
Begabung durch fleißige Übung Leistungen
zustande bringen, die den Ruhm der Zeitungen
garantieren und Auszeichnungen eintragen, die
man so nötig hat, weil man dem heimlichen
Wissen nach eben nicht ausgezeichnet ist.
Diese Andeutungen mögen genügen.

Es ist klar, daß es sich hier wie in den
Fluchtversuchen um Spiegelfechtereien selbst-
betrüslicher Art handelt. Sie sind unfruchtbar.
Wirkliche Befreiung ist nur möglich durch
eine Anstrengung, welche wirklich und nicht
nur scheinbar dem Gewissen entspricht.
Glücklicherweise ist sie möglich durch tapferen

Entschluß auf Grund ehrlicher Einsicht,
vielleicht mit Hilfe eines guten Beraters, der
uns den Spiegel vorhält. Besser freilich wäre
es, schon den Anfängen zu wehren,
grundsätzlich keine Kompromisse zu schließen, die
Kritik des Gewissens anzunehmen und die
subjektiven Ansprüche ihr zu unterstellen.

Wir können die Subjektivität nicht
ausschalten, wir werden immer subjektiv sein.
Aber wir können lernen, sie gewissermaßen
einzuklammern und als das zu behandeln, was sie
ist: menschliche Beschränktheit, die als solche
ihr Existenzrecht hat, aber nicht berufen ist,
das Verhalten grundsätzlich zu bestimmen.
Auch diese Möglichkeit gehört zu den
Gewissensphänomenen.

Sie ist die Möglichkeit wahrer Kultur. Kultur

heißt Pflege der geistigen Möglichkeit in
uns, und Geist heißt bejahendes Vernehmen
des objektiven Sinnes im Gewissen. Ungeistig
wird das Verhalten, wenn es die subjektiven
Ansprüche bestimmend sein läßt, geistig ist es,
sofern im Tun das eigentlich Gewollte, das
ohne Bedingung als gut Gewußte, über allen
Eigensinn dominiert. Alle großen Geister sind
treue Hörer und Diener des Gewissens, und
sonst gibt es keine wirkliche Größe des
Menschen. Sie sind die Träger der Kultur, nicht
nur der ethischen, sondern auch der logischen
und der ästhetischen. Denn die Idee des Guten

schließt die der Wahrheit und die der
Schönheit ein, was hier nicht näher ausgeführt

werden kann, ich erinnere an Piaton.

Der normale Weg des Menschen ist der
Weg der Kultur, sie ist Verwirklichung der
tiefsten Sehnsucht, derjenigen nach Einheit in
Übereinstimmung mit dem Gewissen. Kultur
ist nicht ein Besitz, sie ist ständige Aufgabe.
Man kann nicht auf sie pochen, man kann sie

nur tätig bejahen. Sie ist nur insofern, als der
reine Wille, das ist das verstandene Gewissen,
den ehrlichen Kampf aufnimmt gegen alle
Unwahrheit, die der Eigensinn verschuldet. Sie
ist dort, wo wir wissen, daß wir subjektiv sind,
und also unsere eigenen Standpunkte,
Meinungen, Ansprüche nicht absolut ernst
nehmen, und wo wir andererseits uns üben,
darüber hinauszublicken und gelten zu lassen, was
objektiv gilt. Darum ist Kultur der Weg zur
Gemeinschaft unter den Menschen. Denn
Gemeinschaft ist nur möglich durch grundsätzliche

Einklammerung des subjektiven
Anspruchs, sie ist nur möglich, wenn L^ngeist
dem Geiste weicht, wenn wir uns nicht
versteifen auf die Methode, sondern den Sinn
verstehen und uns üben, ihn zu verwirklichen.
Denn im Sinn und nur in ihm sind wir einig.
Im Verkehr der Menschen untereinander ist
das reinste Gewissensphänomen der Wille zur
Gemeinschaft.

34


	Über das Gewissen

