
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 24 (1948-1949)

Heft: 12

Artikel: Paul Häberlin beantwortet Grundfragen der Philosophie

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1069394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1069394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL HÄBERLIN beantwortet

Grundfragen
der Philosophie

Es gibt gewisse Urfragendes Lebens, die sich jeder denkende Mensch

stellt. Paul Häberlin, vielleicht der bedeutendste schweizerische

Denker der Gegenwart, hat den kühnen Versuch unternommen, auf

diese philosophischen Grundfragen in knapper Form zu antworten.

Gibt es ein Kausalgesetz?

Ja und nein, je nachdem, was man mit
diesem Wort meint. Nimmt man Kausalität
als bestimmtes, eindeutiges Verhältnis von
«Bedingung» und «Folge», dann gibt es
zweifellos Kausalität. Bedingung jedes
neuen Weltzustandes ist derjenige Zustand,
aus dem er hervorgeht. Sind diese beiden
Zustände jeder für sich bestimmt (d. h.

jeder gerade der, der er ist, und kein
andrer), so ist auch ihr Verhältnis zueinander

eindeutig bestimmt. Wenn sich zwei
Zustände A B folgen, so erfolgt B eben

aus A, und nicht aus etwas anderem; und
was aus A erfolgt, ist eben B, und nicht
etwas anderes. — Kausalität, so wie sie
tatsächlich besteht, bedeutet nichts anderes
als jene Folge-Ordnung, welche in
Beantwortung der vorausgehenden Frage
festgestellt wurde.

Aber Kausalität muß von Kausal-
Gesetz unterschieden werden, dann jedenfalls,

wenn mit dem Wort «Gesetz» sich die
Vorstellung eines äußern Zwanges oder
einer Vorschrift verbindet. Kausalität ist
«Tatsache», nicht Gesetz. Denn die
Stellungnahme eines Individuums zu dem ihm
neu Begegnenden ist seine Funktion; es,

und sonst niemand, vollzieht die Änderung
seines bisherigen Verhaltens. Und es
vollzieht sie so, wie es seiner Eigenart einerseits

und der Art des « Berührtseins » vom
Begegnenden anderseits entspricht. Das
Geschehen ist seine Tat, freilich auf
Anregung hin, aber doch eben seine Tat. Und
aus lauter solchen Taten besteht die
Änderung des IFe/t-Zustandes; denn etwas
anderes als reagierende Individuen gibt es
in der Welt nicht. Wenn der neue Welt-
Zustand in eindeutiger (kausaler) Weise
aus dem alten erfolgt, so heißt dies nichts
anderes, als daß jedes beteiligte Individuum
in bestimmter Weise sein bisheriges
Verhalten ändert, also in bestimmte Funktion

tritt. Nicht nach einem Müssen oder
überwaltenden Gesetz reagiert es gerade
so, sondern aus seinem bisherigen Zustand
heraus, der selber ein bestimmter Ausdruck
seiner Eigenart war. Das « Gesetz » der
Kausalität ist die Tatsache, daß jedes
Individuum je in besonderer Weise am
Geschehen Anteil nimmt — woraus dann die
eindeutige Folge der Zustände entsteht —,
und ein andersartiges Kausalgesetz gibt es
nicht.

23



Gibt es individuelle Freiheit?
Die Frage ist durch das Vorstehende

eigentlich bereits beantwortet. Doch sind
wohl einige Ergänzungen notwendig, weil
das Wort Freiheit mehrdeutig ist.

Fest steht jedenfalls, daß das Verhalten

der Einzelnen ihr eigenes ist. Jedes
Individuum ist insofern «frei», als es jeweils
handelt, und niemand an seiner Stelle; es

ist unersetzbarer Faktor im Geschehen.
Aber die Frage will wohl weniger wissen,

ob das Tun als solches Sache des
Einzelnen sei, als vielmehr: ob das Wie des

Verhaltens seine Sache sei. Reagiert es, wie
es will, oder muß es so reagieren? Darauf
ist zuerst zu sagen, daß es sicher entsprechend

seiner Eigenart und nicht anders
reagiert. Insofern also ist das Wie des
Verhaltens von ihm aus bestimmt und sonst
nirgendwoher. Dies als ein « Müssen » zu
bezeichnen, wäre sinnlos. Entsprechend dem
eigenen Wesen handeln heißt ja gerade:
so handeln, wie es mir entspricht — und
gerade nicht so, wie es einem andern
entspräche. Es heißt, daß das Individuum auf
seine Weise, und nicht nach einem fremden
Gesetz (Müssen) handelt. Auch in diesem
Sinne ist das Individuum « frei », dadurch
daß es es ist, in der Art seines Verhaltens.

Anderseits reagiert es aber nun freilich

auf das je Begegnende. Und insofern
ist dieses nicht ohne Bedeutung für das
Wie seines Verhaltens. Jedoch muß man
bedenken, daß die Reaktion, genau
gesehen, nicht dem Begegnenden entspricht,
sondern dem Eindruck, den es macht. Und
dieser Eindruck ist wiederum abhängig von
der Eigenart des Empfängers. Es ergibt
sich, daß das Verhalten durch das Begeg¬

nende zwar beeinflußt, aber nicht bestimmt
ist. Die Bestimmung, auf die Anregung
hin, ist Sache dessen, dem etwas begegnet.
Das Einzelwesen, so sagen wir, ist frei in
der Art seines Verhaltens, aber « relativ »

frei; «relativ» heißt: unter Berücksichtigung

der Bezogenheit (Relation) auf das

Begegnende. Freiheit bedeutet, daß das
Einzelwesen unter allen Umständen so

handelt, wie es ihm entspricht, daß es
jedoch stets in der Verbundenheit mit der
Welt, unter Beachtung seines Gegenstandes,
handelt. Es ist nicht in dem Sinne frei, daß

es «ins Blaue hinein» handelte; es handelt,

weil es in der Welt ist, stets auf etwas
hin. Daran ändert auch dieTatsache nichts,
daß jede Stellungnahme aus einem
bestimmten Zustand des Individuums heraus
erfolgt. Denn dieser Zustand entspricht
früherem Verhalten, welches seinerseits frei
war im eben bezeichneten Sinne. Der
Zustand ist also für das Wie des neuen
Verhaltens in keinem andern Sinne bestimmend,

als dafür stets die Eigenart des
Individuums in seiner Angewiesenheit auf
das Begegnende bestimmend ist.

Jedes Verhalten bedeutet Entscheidung.
Entscheidung aber ist Wahl einer Möglichkeit

(der Stellungnahme) unter verschiedenen.

Jedes Einzelwesen hat viele solcher
Möglichkeiten; es verhält sich ja nicht
immer gleich. In jedem Fall verwirklicht es
eine dieser Möglichkeiten, eben diejenige,
welche seinem Eindruck vom Gegenstand
entspricht. Darin besteht seine Entscheidung;

es ist darin frei in dem Sinne, den
wir klarzustellen versucht haben.

In der letzten Nummer beantwortete Paul Häberlin die Fragen

« Gibt es überhaupt unbedingte Wahrheit » und « Ist der Gedanke,

die Welt sei bloßer Traum, ohne weiteres abzuweisen?». Im nächsten

Heft werden zwei weitere Fragen beantwortet.

Tessiner Brücken (Val Prato)

Photo: Jak. Tuggener


	Paul Häberlin beantwortet Grundfragen der Philosophie

