
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 24 (1948-1949)

Heft: 11

Artikel: Paul Häberlin beantwortet Grundfragen der Philosophie

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1069381

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1069381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL HÄBERLIN beantwortet

Grundfragen
der Philosophie

Es gibt gewisse Urfragen des Lebens, die sich jeder denkende

Mensch stellt. Paul Häberlin, vielleicht der bedeutendste Schweiz.

Denker der Gegenwart, hat den kühnen Versuch unternommen, auf
diese philosophischen Grundfragen in knapper Form zu antworten.

Gibt es überhaupt unbedingte Wahrheit?
Die Frage ist verständlich im Angesicht

der wechselnden, oft sich widersprechenden

Meinungen nicht nur nebensächlicher,

sondern auch grundsätzlicher Art.
Sie will sich vergewissern, ob es Meinungen,
Urteile, Überzeugungen gebe, welchen
unfragliche Geltung zukäme, so daß sie eben
nicht bloße Meinungen wären.

Sie ist zweifellos zu bejahen. Aber
wenn irgendwo, so kann gerade hier, am
Anfang und in einer so grundlegenden
Angelegenheit, die bloße Versicherung dem
Fragenden nicht genügen. Er will wissen,
wie die Bejahung begründet sei, damit er
selber sie nicht einfach anzunehmen brauche,

sondern in den Stand, gesetzt sei, sie
sich zu eigen zu machen. Nun ist es aber
gerade hier besonders schwierig, dem
Ungeübten entgegenzukommen. Vielleicht geht
es auf die folgende Weise.

Wenn du irgend etwas sagst oder tust
(z. B. die Frage nach unbedingter Wahrheit

stellst), so bist du es, der dies tut,
nicht wahr? In all deinem Tun oder Sagen
oder Meinen bist du; du «existierst». Im
Augenblick da du dies dir klarmachst und
also etwa sagst «Ich bin» (oder so
ähnlich), in diesem Augenblick hast du einer
Meinung Ausdruck gegeben, deren Wahr¬

heit außer aller Frage steht. Sie kann gar
nicht falsch sein. Du kannst keinen Standpunkt

einnehmen, von dem aus der Satz
unwahr wäre; mit jedem möglichen Standpunkt

würdest du bekunden, daß du bist,
daß also der Satz wahr ist. Diese Wahrheit
ist deiner Willkür völlig entzogen, sie
untersteht keiner Bedingung, sie ist
unbedingte Wahrheit. An ihr würde auch
dadurch nichts geändert, daß etwa ein .4 »derer
behauptete, du existierest gar nicht,
sondern seist nichts anderes als seine «

Vorstellung ». Sofern du sagen kannst « Ich
bin», sofern bist du, und jener Andere
hätte unrecht.

Dies gilt nicht nur für dich, sondern
in jedem Fall, da « Ich bin » oder auch
nur « Ich » gesagt werden möchte oder auch
nur gesagt werden könnte. Wo immer jener
Satz möglich ist, da ist er unbedingt wahr.
Er braucht gar nicht erst ausgesprochen,
sein Inhalt braucht gar nicht festgestellt zu
werden. Daß ich bin, ist wahr vor oder außer

meiner Feststellung, daß ich sei; schon
die Möglichkeit solcher Feststellung
bedeutet, daß ich bin. Wir bezeichnen das,
was der Satz meint (ob Feststellung oder
Aussage erfolge oder nicht), als JJrwahr-
heit. Aber vielleicht wird der Fragesteller

23



dies alles als eine Selbstverständlichkeit
betrachten. Er zweifelt wohl nicht an seinem
Sein. Seine Frage betrifft dann nicht die
Urwahrheit, sie will vielmehr wissen, ob es
außer dieser noch unbedingte Wahrheit gebe.

Darauf nun antworten wir: ja und
nein. Ja insofern, als es tatsächlich eine
Fülle unbedingter Wahrheit gibt, — nein
insofern, als diese ganze Fülle nicht außer¬

halb der Urwahrheit liegt, sondern in ihr
beschlossen ist. Um es jetzt gleich zu sagen:
wenn es Aufgabe der Philosophie ist, sich
der unbedingten Wahrheit zu vergewissern,
sie ans Licht zu bringen, so hat sie gar
nichts anderes zu tun, als die Urwahrheit
nach ihrem vollen Gehalt auszuschöpfen
und auszulegen.

Ist der Gedanke, die Welt sei bloßer Traum, ohne weiteres
abzuweisen?

Man kann zu dieser Frage kommen,
wenn man erfährt, wie verschieden
Verschiedene die Dinge sehen, wie anders die
Welt z. B. für den Blinden oder eben den
im Schlafe Träumenden oder gar den
Wahnsinnigen sich darstellt. Sind wir nicht
alle auf unsere Weise Wahn-Sinnige, träumen

wir nicht am Ende, was wir wahrzunehmen

glauben? Schaffen wir vielleicht,
mit unserer Vorstellung, diese ganze Welt,
von der wir meinen, sie sei?

Nehmen wir wieder die Antwort voraus.

Daß ich bin, dies steht fest. In der
Frage steht die Wahrheit dessen, was ich
von der Welt außer mir glaube, nämlich:
daß auch sie in der Tat und nicht nur
vermeintlich sei. Die Antwort lautet: Ja, es
ist in der Tat etwas außer mir, es gibt eine
« reale » Außenwelt; aber damit ist freilich
nicht gesagt, daß sie so sei, wie ich sie sehe,
empfinde, mir vorstelle. Dieses mein Bild
von ihr ist mein Bild, gewiß; aber es ist
Bild von etwas, was wahrhaftig ist. Die
Welt ist nicht « bloße Vorstellung ».

Aber auch hier soll auf die Begründung
der Antwort wenigstens hingewiesen werden.

Sie kann, wie alle wirklich philosophischen

Begründungen, nur als Auslegung
der Urwahrheit geschehen, und diese ist in
dem Satz « Ich bin » ausgedrückt. « Ich »

gehört dazu. Das Seiende, dessen Sein
unbedingt feststeht, ist nicht Seiendes
überhaupt, sondern eben Ich. Aber auch « bin »

gehört dazu. Was ist damit gemeint? Ein
wenig Aufmerksamkeit zeigt, daß der Satz
niemals « leeres » Sein besagt, sondern stets
und notwendig etwa: Ich tue, denke, fühle,
meine, erlebe dies und das. Das « bin » ist

nichts anderes als die allgemeine, gewissermaßen

abstrakte Bezeichnung solcher
Tätigkeit oder solchen Erlebens. Das Sein,
welches unbedingt feststeht, besteht in
Erleben und Tun; anders ist es in der
Urwahrheit nie gemeint.

« Ich bin » heißt somit: mir begegnet
etwas, zu dem ich mich so und so verhalte.
Sein heißt: erfahrend und stellungnehmend
in Begegnung stehen. Ich bin, gerade als

Ich, nicht allein. Es steht mir etwas gegenüber;

zu mir gehört ein Gegenstand. Sein
heißt: Zusammensein. Ich bin einem
andern, das mir begegnet, tatsächlich ausgesetzt

und setze mich selber ihm gegenüber,
eben als Ich. Diese Tatsache meint das
lateinische Wort «existieren». Sein, wie es in der
Urwahrheit verstanden ist, heißt Existieren.

So wahr, als ich bin, so wahr ist es,
daß ich in Begegnung stehe. So wahr aber
Begegnung ist, so wahr ist es, daß mir
etwas begegnet: das « andre » ist, so wahr,
als ich selber, eben als Ich, bin. Es, das

Begegnende ist in der gleichen Tatsächlichkeit,

wie ich bin. Es existiert so gut, wie ich
existiere; denn ich selber existiere ja nur
so, daß ich mit ihm zusammen existiere.
Das « andre » ist also nicht « bloße
Vorstellung » ; es ist wahrhaftes Gegenüber, es

ist etwas «für sich» und nicht nur etwas « für
mich » (im Sinne der bloßen Vorstellung).

So gibt es einen zweiten Satz, welcher
unbedingt wahr ist: Es ist etwas außer
mir. Er ist so wahr wie « Ich bin » ; denn
er ist in diesem eingeschlossen. Mag unser
ganzes Bild von der Welt außer uns
« Traum » sein, so ist doch eines unbedingt
wahr: daß es ein Außeruns gibt.

24
1. August (Luzernbiet)

Photo : Hans Baumgartner


	Paul Häberlin beantwortet Grundfragen der Philosophie

