
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 24 (1948-1949)

Heft: 9

Artikel: Gibt es seelische Krankheit?

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1069359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1069359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


seelische Jvva»il<liCIf "T*

Von Paul HäberHn

VVÎas befreutet JCr&rtbljeit überl}/%uj?t *? ^S?ir\fr Cjei$tcsl<r<%r\hlj eitert $ee\isAje

^£>er le* r&rthlj eitert*? 14^5 f-i'»i^ c/V«urf»5«»i^ cT^lle friese ajrurtfrleajertfrer%

cTtr^ajert rverfrert vovn ut-ov (v* s^uvcrÄncr Wc »sc be&rttrv&rtet.

C7S
(^^—^ie Frage beantworten heißt offenbar:

sich Rechenschaft geben darüber, was
«Seele» und was «Krankheit» sei. Wir
wollen dies versuchen und stützen uns dabei
auf Einsichten, welche wir für gültig halten

und in «Der Mensch; eine philosophische

Anthropologie » dargestellt und
begründet haben.

Unter Seele verstehen wir diejenige
Realität, welche wir meinen, wenn wir in
irgendeinem Zusammenhang «Ich» sagen.
Daß es sich um eine Realität handelt, steht
außer Frage. Was könnte realer sein als
wir selbst, die wir ja immer «vorausgesetzt»
sind, wenn wir über Realität urteilen.

Von sonst nichts sagen wir «Ich»;
alles, wovon wir sonst noch reden möchten,

ist etwas anderes als unsere Seele. Diese
steht allem, was sonst noch existieren
möchte, auf ihre eigene Weise gegenüber,
es wahrnehmend, beurteilend, sich mit ihm
auseinandersetzend. Auf ihre eigene Weise,
d. h. als ein Eigentümliches, Besonderes,
von aller übrigen Existenz Verschiedenes,
Individuelles, wie wir zu sagen pflegen. Die
Seele ist, wie sie ist, nicht wie ein anderes
ist. Sie ist, mit andern Worten, nicht (und
daher niemals) ein anderes als sie eben ist;
sie ist somit ihrer Seinsweise (ihrem Wesen)
nach unveränderlich, — unbeschadet ihrer
verschiedenen Verhaltensweisen, in welcher
jenes Wesen sich äußert.

Das andere, was sie nicht selbst ist,
nennen wir ihre Welt, oder genauer: ihre

22



Fremdwelt (weil nämlich zur Welt im ganzen

auch sie selber gehört dadurch, daß
sie mit anderm in begegnender Beziehung
steht). In dieser ihrer Fremdwelt
unterscheidet sie (d. h. unterscheiden wir) nun
aber zweierlei, wenn auch vielleicht nicht
immer ganz deutlich, nämlich einerseits
ihren «Leib» (oder «Körper», wie man
gelegentlich etwas ungenau sagt; Körper
kann ja auch noch etwas anderes bedeuten)

und anderseits die Welt außerhalb
des Leibes, die sogenannte Außenwelt. Der
Leib ist zwar auch «fremd», weil er eben
etwas anderes ist als die Seele, aber er
gehört doch in einer gewissen Weise zu ihr,
anders als die Außenwelt. In welcher Weise
er zu ihr gehöre, das ist die wichtige Frage,
die dort gestellt wird, wo vom Verhältnis
des Leibes zur Seele oder vom «psycho-
physischen Problem» die Rede ist.

Es gibt darüber verschiedene Ansichten;

wir können hier nur die eigene
vertreten, gehen aber, wenigstens in der
Darstellung, von der allgemeinen, durch ständige

Erfahrungen nahegelegten Auffassung
aus: daß nämlich der Leib als Organ der
Seele in ihrem Verkehr mit der Außenwelt
fungiere: Durch besondere leibliche
Einrichtungen (Sinnesorgane) erhalten wir
Kunde von der Außenwelt, durch andere
leibliche Einrichtungen «bearbeiten» wir
sie nach unsern (d. h. seelischen) Zwecken
(«wir» und «uns» bedeuten ja immer:
Seele, wie eingangs betont wurde).. Die
Möglichkeit dieser Organbedeutung des

Leibes verstehen wir so, daß die Seele selbst
ihn zum Organ gebildet habe, zu ihrem
Werkzeug. Wir verstehen den Leib als
Gebilde der Seele, gebildet aus an sich « fremden»

Seinselementen, welche «organisch»,
d. h. unter einer «Gemeinschaftsidee»,
welche die Idee der Seele ist, zusammengefaßt

werden. Ähnlich einem staatlichen
Gebilde, welches aus Einzelnen durch einen
bestimmten Willen gefügt wäre und welches
nun nach außen hin diesen Willen verträte
und ausführte.

• • •

Ist es so, und ist also die Seele bei der
Bildung ihres Leibes auf fremdes « Mate¬

rial» angewiesen, so ist es zwar möglich,
daß ihr jene Bildung ganz nach Absicht
und Plan gelinge; es ist aber auch möglich,

daß das Material sich diesem Plan
nur unvollkommen füge. Im zweiten Fall
kommt ein Leib zustande, welcher nicht
derjenige ist, den die Seele eigentlich wollte ;

er ist dann nicht völlig ihr Gebilde und ist
also auch nicht ihr vollkommenes Organ.
Er ist ihr nicht völlig «gehorsam» in der
Ausführung ihrer Absichten gegenüber der
x\ußenwelt ; etwas in ihrem « Staate » ist
nicht in Ordnung. In diesem Fall sprechen
wir von konstitutioneller Krankheit. Krankheit

heißt hier teilweises Versagen des

Organes in Ansehung der seelischen Absicht;
und konstitutionell heißt die Krankheit,
sofern dieses Versagen in der Verfassung
(Konstitution) des Organs begründet ist.
Sie kann «vererbt» sein, braucht es aber
nicht. Vererbt ist sie dann, wenn das
ursprüngliche Material (das Material der
Bildung des Leib-Keimes), das ja aus den
elterlichen Leibern stammt, von eben diesen
Eltern her eine Prägung besitzt, welche es

ungeeignet macht, sich dem Plan der
kindlichen Seele einzufügen. Nicht vererbt ist
konstitutionelle Krankheit dann, wenn es
der Seele aus andern Gründen als den eben

angedeuteten nicht gelungen ist, ihren Leib
absichtsgemäß zu organisieren.

Nun ist aber kein Gebilde in der Welt
konstant, weil die « Konstellation » des
Existierenden sich ständig verändert (wir nennen

diese Tatsache Geschehen oder
Werden). So steht auch jedes Leib-Gebilde,
sei es konstitutionell besser oder schlechter
organisiert, im Zuge des Werdens; es wird
sich verändern und wird sogar einmal
überhaupt nicht mehr da sein (im Werden hat
kein weltliches Gebilde absolute Dauer).
Dies bedeutet erstens: daß der Leib als
solcher vergänglich ist, und zweitens: daß
er schon während seines Daseins in der
ständigen «Gefahr» der Auflösung steht.
Beides entspricht nicht dem Interesse der
Seele, aus dem heraus sie sich ihren Leib
gebildet hat. Will sie einen Leib haben (d.
h. in einem Leibe leben), so muß sie
versuchen, jener Veränderung entgegenzuwirken,

und zwar so, daß sie der stets im Gange

23



befindlichen « Desorganisation » ebensoständig

Neubildung entgegensetzt (Ernährung,

Assimilation, Stoffwechsel, Regeneration).

Auf die Dauer wird es ihr zwar
nicht gelingen, auf diese Weise den «Wandel

der Dinge» zu kompensieren: Einmal
wird der Leib als solcher sich auflösen, —
wir nennen dies den Tod des Menschen.
Aber auf Zeit kann es ihr gelingen, die
Neubildung durchzusetzen und so den Tod
hinauszuschieben. Doch ist es auch möglich,

daß ihr dies nur mangelhaft gelinge.
Im letztern Fall ist ihre leibliche Organisation,

innerhalb des konstitutionellen Zu-
standes, partiell untauglich (desorganisiert)
geworden. Wir sprechen dann von funktioneller

Krankheit, das ist: Störung in der
Organfunktion zufolge teilweisen Versagens
der Gegenwehr gegen die Desorganisation.

In beiden Fällen, ob konstitutionell
oder funktionell, handelt es sich um
denselben Begriff von Krankheit. Sie bedeutet
hier wie dort « Unbotmäßigkeit », Mangel
an Eignung der leiblichen Organisation
gegenüber der «Aufgabe» des Leibes:
gehorsames Organ der Seele zu sein. Sie
bedeutet Behinderung der Seele durch die
«Widerstände» des Leibes, ob diese nun
von Anfang an vorhanden oder im Laufe
des Werdens erst entstanden seien. Diesem
Begriff steht ein und derselbe Begriff der
Gesundheit gegenüber. Gesundheit bedeutet

hier wie dort einen Zustand des Leibes,
welcher es der Seele ermöglichte, ihn ganz
nach ihrer Intention zu verwenden. Krankheit

wie Gesundheit sind also Eigentümlichkeiten

des Leibes. Wenn wir sagen, ein
Mensch sei krank, so meinen wir, nach
diesem Begriff, daß seine leibliche Organisation

so oder so «gestört» sei, dies heißt
aber: so oder so nicht oder nicht mehr der
Organ-Idee der Seele entspreche. So daß
man eigentlich sagen muß, im Krankheitsfall

des Menschen sei der Leib krank.

• • •

In der Tat ist darnach der Begriff der
Krankheit jedenfalls auf die Seele nicht
anwendbar. Die Seele ist nicht ihrerseits ein
Organ (das so oder so untauglich sein

könnte). Sie ist überhaupt nicht ein
Gebilde, d. h. nicht eine so oder so geordnete
Vereinigung von Seinselementen. Vielmehr
ist sie, ist jede Seele, ihrerseits ein und nur
ein solches «Element», ein individuell
Seiendes, wie wir sagten, in sich selbst eins
und allem andern gegenüber eigenartig und
daher einzigartig. Weil sie nicht ein Organ
ist, kann sie kein unbotmäßiges oder
gestörtes oder widerstrebendes Organ, kann
sie also, nach dem Begriff der Krankheit,
nicht krank sein. Darüber hinaus kann sie

überhaupt keiner Veränderung unterworfen
sein, weil sie kein Gebilde ist. Veränderung
heißt nie etwas anderes als Veränderung
der Konstellation von Seinselementen
untereinander (also der Gebilde), nicht Anderswerden

dieser Elemente selbst. Der Gegensatz

von gesund und krank fällt daher für
die Seele vollkommen weg, ja darüber hinaus

der Gegensatz von Leben und Tod. Die
Seele ist ; sie kann nicht «aufgelöst» werden,

weil sie nicht « zusammengesetzt » ist ;

Gebilde können (und werden) sterben, d.
h. als Gebilde zugrunde gehen, — die Seele

nicht.
Danach wäre es also vollkommen sinnlos,

von seelischer Krankheit zu sprechen;
das wäre soviel wie «hölzernes Eisen».
Seelische Krankheit, so müßte die Titelfrage

beantwortet werden, gibt es nicht. —
Nun hört man aber hier den Einwand:
aber die Geisteskrankheiten? Sind das nicht
doch Erkrankungen der Seele selbst? Nicht
der Leib, sagt man, sei doch «verrückt»,
wahnsinnig, melancholisch verstimmt,
«ideenflüchtig», hysterisch usw., — sondern
dies alles gehe doch auf das Konto der
Seele selbst. — So scheint es in der Tat,
und das meint ja wohl auch die Bezeichnung

« Geistes »-Krankheit; wie immer
man « Geist » verstehe, so meint man wohl
nicht, daß er dem Leibe, man meint
vielmehr, daß er « irgendwie » der Seele
zugehöre. — Wenn nun aber aus dem
Begriff der Seele und nach dem Begriff der
Krankheit feststeht, daß seelische Krankheit

nicht möglich ist, so kann durch keine
Auffassung der «Geisteskrankheit»
(Auffassung als Seelenkrankheit) diese
Tatsache umgestoßen werden. Dies heißt: Es

24



muß sich in jener Auffassung um bloßen
Anschein handeln. Dann aber besteht die
Aufgabe, diesen Anschein im Zusammenhang

mit jener feststehenden Tatsache zu
verstehen. Wie dies möglich sei, soll hier
in Kürze ausgeführt werden.

Der Leib ist das Organ der Seele für
ihren Verkehr mit der Außenwelt. Durch
ihn vernimmt sie von der Beschaffenheit
dieser Welt und also auch von ihrer
Bedeutung für sie, die Seele, selber. Gemäß
dieser Kunde wird sie sich zur Welt
einstellen, sich zu ihr so oder so verhalten.
Ihr Verhalten muß sich also nach dem Bilde
richten, welches ihr durch ihren Leib
«zugetragen» wird. Sollte dieses Bild falsch,
verzerrt, verschoben sein, so müßte also
auch ihr Verhalten entsprechend falsch,
unzweckmäßig, «sonderbar» sein. Nun sind
Verzerrungen im Weltbild sehr wohl möglich,
—• sie werden dann eintreten, wenn etwas
in der (leiblichen) Organisation der «Empfangs

»-Einrichtungen nicht stimmt. Solche

Untauglichkeiten des Leibes, konstitutionelle

oder funktionelle, können mehr oder
weniger oberflächlich oder unbedeutend
sein (z. B. Farbenblindheit) für den
Verkehr mit der Welt. Sie können aber auch
sehr einschneidend sein, dann nämlich,
wenn die «zentrale» Organisation gestört
ist, d. h. diejenige, welche der Seele zur
«Verarbeitung» der Eindrücke dient. In
diesem Fall entsteht ein tief verzerrtes
Weltbild. Und entsprechend werden dann
auch die Reaktionen der Seele in der Tiefe,
ganz wesentlich, «schief» ausfallen, —
verrückt, wie man sagt. Wir können auf
einzelne Möglichkeiten solcher Verrücktheit
hier nicht eintreten, aber das ist auch gar
nicht nötig, um zu begreifen oder doch
ungefähr zu verstehen, um was es sich bei
den sogenannten Geisteskrankheiten handelt:

Sie sind «verrückte» Reaktionen der
Seele zufolge «verrückter» Weltbilder
wegen verschobener (gestörter) zentraler
Organisation des Leibes. Nicht die Seele
ist also verrückt oder krank; sie reagiert
durchaus ihrem Wesen gemäß und also von
sich aus völlig «richtig», d. h. entsprechend
dem, was sie vom Gegenstand ihrer Reaktion
vernimmt. Es liegt vielmehr an der leib¬

lichen Organisation, daß sie «getäuscht»
wird, so daß ihre Reaktion zwar zu ihrem
Weltbild, nicht aber zur wirklichen Welt
stimmt. Die sogenannten Geisteskrankheiten

sind leibliche Krankheiten, welche,
wenn man nur ihre Folgen (die der Realität

schlecht angepaßten, in sich aber völlig
«konsequenten» Reaktionen der Seele)
beachtet, als « Krankheiten » der Seele

selbst erscheinen. (So ist es, nebenbei
gesagt, z. B. zu verstehen, daß — worüber
der Laie sich immer wieder wundert —
Geisteskranke manchmal recht klug, logisch
konsequent, ja intelligent reagieren; es

kommt eben darauf an, welche Seiten der

komplizierten leiblichen Zentralorganisation
gestört seien.)

Aber es ist, zum vollen Verständnis
des falschen Anscheins, noch ein weiteres
zu beachten. Der Leib ist nicht nur Organ
der Kundnahme von der Außenwelt, er ist
auch Organ für die Ausführung der
seelischen Absichten ihr gegenüber, also für die
bearbeitende Verwirklichung seelischer
Reaktion. Ist er nach dieser Seite seiner

Organ-Aufgabe untauglich oder desorganisiert,

so wird das Außenverhalten des
Menschen wiederum schief, unzweckmäßig,
schlecht angepaßt sein, — diesmal aber
nicht zufolge falschen Weltbildes und also
«verrückter» Reaktion der Seele, sondern —
bei vielleicht völlig angemessener Reaktion
selber — zufolge organischer Fehl-Leitungen.

Die Seele ist dann nicht Herrin über
die Ausführung, diese kommt anders heraus,
als sie will. Achtet man dann aber nur auf
diesen Erfolg, so kann der Anschein
entstehen, die Seele selber, in ihrer Reaktion,
sei «verrückt», anstatt zu begreifen, daß

der leibliche Kontakt mit der Welt
«verschoben» ist.

• • •

Noch wäre ein drittes zu bedenken;
aber dies gründlich darzustellen, wäre so
kompliziert, daß wir uns auf wenige
Andeutungen beschränken müssen. Der Leib
dient der Seele nicht nur als Spiegel der
Außenwelt, sondern auch als Spiegel ihrer
selbst. Als Einzelwesen kann sie sich nicht

25



direkt zum Gegenstand haben, sondern nur
indirekt: Sie ist auf Erfahrung der
leiblichen Funktion angewiesen, um zu wissen,
was sie tut (so wie wir auch für die
Erfahrung von fremden Seelen auf deren
leiblichen Ausdruck angewiesen sind). Ein
treuer Spiegel wäre ihr Leib aber nur dann,
wenn er völlig ihrem Plan entsprechend
organisiert wäre; ist er dies nicht, ist er
also desorganisiert, so wirkt er wie ein
fleckiger, trüber, zersprungener Spiegel,
und das Selbstbild der Seele ist entsprechend
entstellt. So hat die Seele keine klare
Kontrolle über ihr eigenes Verhalten, und diese
Tatsache wird sich wieder in einem Betragen

auswirken, welches dem Beobachter als
«Verrücktheit» der Seele selber erscheint.
In Wahrheit verhält sie sich völlig «richtig»,

ihrem Wesen entsprechend und
«konsequent»; was verrückt ist, ist ihr Selbstbild,

und schuld daran ist der leibliche
(insbesondere zentralleibliche)

Organisationsmangel. Manche « pathologischen »

Symptome lassen sich auf diese Weise
verstehen.

• • •

Zusammenfassend kann man danach
sagen, die sogenannten Geisteskrankheiten
seien (zentral-)leibliche Störungen, welche
als seelische Abnormitäten erscheinen. Nun
kennt aber die Medizin neben solchen
eigentlichen Geisteskrankheiten (fälschlich
Psychosen genannt) eine Kategorie von
Störungen ganz anderer Art, Neurosen oder
Psychoneurosen genannt (Angstneurose,
Zwangsneurose, Phobien usw.). Sie werden
nicht aus dem leib-seelischen Verhältnis
verständlich, sondern aus der Eigentümlichkeit

der Seele ganz allein. Es ist der
menschlichen Seele eigentümlich, nicht nur
mit der Welt, sondern auch mit sich selbst
sich «auseinanderzusetzen». Grund für
diese Notwendigkeit ist die Spannung
zwischen der « Subjektivität» und der «
Objektivität» in all ihrem Interesse. Das ist, sehr
kurz gesagt, die bekannte Tatsache, daß
wir alle eigentlich das «Richtige» (objektiv

Gute) wollen, daß wir dieses aber
anderseits auf subjektive Weise verstehen

oder also perspektivisch (von unserm Standpunkt

aus) mißverstehen, so daß wir im
tatsächlichen Verhalten an dem, was wir
eigentlich wollen, mehr oder weniger vorbeigehen.

Die Auseinandersetzung der Seele

besteht, ebensokurz gesagt, im Versuch,
diese «Problematik» zu überwinden, und
ideeller Sinn dieses Versuches ist die
Gestaltung des Lebens zum rechten Leben
durch Einordnung des faktischen in objektiv

richtiges Wollen. Die innere Geschichte
der Seele besteht im Versuch, den angedeuteten

Konflikt zu überwinden. Dieser
Versuch kann besser oder weniger gut gelingen.

Anzeichen des Mißlingens ist das
«schlechte Gewissen», die Unzufriedenheit
mit uns selbst, eben in Ansehung der in
der Spannung liegenden Aufgabe.

In diesem Kampf mit uns selbst, der
nun wirklich seinem Wesen nach eine
seelische und nicht eine leibliche Angelegenheit

ist, sind wir immer in Versuchung,
Kompromisse zu schließen zwischen unsern
subjektiven «Wünschen» und dem doch
gespürten (Gewissen!) objektiven
Anspruch. Wir sind in Gefahr, des Kampfes
müde zu werden, oder wir geben ihn auf,
weil uns die Wunschziele zu «lieb» sind,
als daß wir energisch an ihrer Objektivierung

(Überwindung) arbeiten könnten.
So begnügen wir uns mit Halbheiten, und
auf diese Weise versteift sich die Konfliktsituation,

statt immer wieder in Angriff
genommen zu werden. Die Folge ist
naturgemäß (der Natur der Seele gemäß) eine

Versteifung jenes «schlechten Gewissens»

zur chronischen Unzufriedenheit mit uns
selbst; das ist, was man neuerdings
«Minderwertigkeitsgefühl » nennt.

Dieser Zustand ist die Grundlage aller
jener «Neurosen»; das chronische schlechte
Gewissen ist der neurotische Zustand, und
Neurosen sind Symptome oder Folgen des
chronisch ungelösten Konflikts in uns.
Wiederum kann dies hier nicht im einzelnen

gezeigt werden; einige Andeutungen
müssen genügen. Chronisches schlechtes
Gewissen bedeutet Lebensunsicherheit,
Mangel an Mut und Selbstvertrauen, Halbheit

oder Unentschiedenheit in allen und
gerade den wichtigen Unternehmungen, Un-

26



fähigkeit zu Entschluß und Konzentration
und ähnliches. Sodann Ängstlichkeit; das
ist die Stimmung des « es wird schon schief
gehen», eine Form des schlechten Gewissens,

nach welchem sein Träger sich des

«Gutgehens» unwürdig fühlt. — Weil dieser

Zustand mehr oder weniger « unerträglich»

ist, versucht der innerlich gequälte
Mensch ihm auf irgendeine Weise zu
entgehen. Wir sprechen einerseits von «Flucht»
(vor dem eigenen Gewissen) und anderseits

von Versuchen der Abwehr (der innern
Verstimmung selbst oder des ängstlich
vorgesehenen «Unheils»). Zur ersten Kategorie

gehören allerlei Betäubungen, zur
zweiten solche Anstrengungen oder Leistungen

oder Opfer, durch welche das Gefühl
der Unwürdigkeit «kompensiert» werden
soll. — Diese Andeutungen werden
vielleicht genügen, um wenigstens grundsätzlich
jene Verhaltens-Anomalien verständlich zu
machen, welche unter dem Namen der Neurose

gehen. Zwangshaften Charakter haben
sie alle insofern, als der ungelöste Konflikt
und das damit verbundene peinliche Gefühl
uns zwingt zu einem unangemessenen
(neurotischen) Verhalten, wenn wir eben den
Weg zum rechten Verhalten entscheidend
verlassen haben.

Nun pflegt man auch derartige
neurotische Verirrungen Krankheiten zu nennen.

Sie sollten aber eigentlich Ungehörigkeiten

(«Ungezogenheiten») heißen;
ungehörig sind sie, notabene, nicht vom fremden

Urteil aus, sondern, wie das chronische
schlechte Gewissen zeigt, gerade in den
Augen des « Neurotikers » selbst, obschon
er es vielleicht weder sich selbst noch an¬

dern eingesteht. Will man sie Krankheiten
nennen, so verwendet man aber jedenfalls
einen Krankheitsbegriff, welcher vom sonst
üblichen völlig verschieden ist; das muß
man sich klarmachen. Oder, um ganz präzis

zu sein: Man arbeitet mit zwei
Krankheitsbegriffen, von denen der eine der
weitere, der andere der engere ist. Nach dem
weitern Begriff heißt Krankheit jederlei
«Lebensstörung», jederlei «Abnormität»
des Verhaltens. Unter den so weit gefaßten
Begriff fallen dann die sogenannten
somatischen wie die sogenannten Geisteskrankheiten,

aber auch die sogenannten
Neurosen. Nach dem engern Begriff dagegen
heißt Krankheit so viel wie Störung der
Organisation und dadurch der « normalen »

Funktion des Organismus, — also leibliche
Störung, somatischer oder « psychotischer »

(zentraler) Art. Ist an sich gegen den weitern

Begriff nichts einzuwenden, so muß
anderseits der Unterschied der Begriffe
bewußt bleiben. Sonst stehen wir in der
Gefahr, « Krankheit » und Krankheit als
dasselbe zu betrachten und also den
wirklichen Verhältnissen nicht gerecht zu werden.

• • •

Damit glauben wir nun die Titelfrage
beantworten zu können. Nach dem engern
Begriff von Krankheit gibt es seelische
Krankheit nicht. Es gibt aber in der Seele

selbst ungelöste (oder falsch «gelöste»)
Konflikte, welche sich in « abnormem »

Verhalten äußern; sofern man auch diese
Anomalien Krankheit nennen will, gibt es

also «seelische Krankheit».

Das Picknick

Photo: Jakob Tuggener 29


	Gibt es seelische Krankheit?

