
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 24 (1948-1949)

Heft: 5

Artikel: Über die Uneinigkeit der Philosophen

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1069317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1069317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Uber die Uneinigkeit
der Philosophen

VON PAUL HÄBERLIN

Wenn es eine ewig gültige Wahrheit
gibt, und wenn es möglich ist, diese

zu erkennen, wieso kommt es dann,
daß sich die Philosophen

widersprechen

JE ine Umfrage darüber, was Philosophie
sei, würde recht verschiedene Antworten
einbringen. Manche von ihnen würden aber
sicher in der Meinung übereinstimmen, es

handle sich dabei um mehr oder weniger
geistreiche Gedankenkonstruktion, um
weltanschauliche Phantasie oder dergleichen,
welcher nicht die objektive Bedeutung
zukomme, wie etwa der Arbeit der eigentlichen
Wissenschaft. Dieser Eindruck der subjektiven

Willkürlichkeit stützt sich ohne Zweifel

wesentlich auf die unbestreitbare
Tatsache, daß es verschiedene «Philosophien»
gibt, welche untereinander nicht nur nicht
übereinstimmen, sondern sich sogar mannigfach

widersprechen oder mindestens zu
widersprechen scheinen. Es dürfte sich, im
Interesse wirklichen Verständnisses der
Philosophie, lohnen, einmal zu untersuchen,
was diese «Uneinigkeit der Philosophen»
eigentlich bedeute, oder, wenn man will,
woher sie komme.

Dem Worte nach heißt «Philosophie»
Liebe zur Weisheit. Für die Griechen,
welche das Wort prägten, hieß Weisheit
soviel wie Überlegenheit in den äußern
und innern Schwierigkeiten oder Problemen
des menschlichen Lebens. Sie wußten auch,
daß diese Überlegenheit gleichbedeutend
ist mit Einordnung der subjektiven
Ansprüche in das objektiv Gegebene oder
Verordnete, in das, was in Wahrheit ist
und sein soll. Philosophie im ursprünglichen
Sinn heißt Streben nach solcher Weisheit.

Aber schon früh hat der Begriff eine
Wandlung erfahren. Philosophie bezeichnet
nun gewissermaßen eine Vorstufe, nämlich
das Bestreben, sich zunächst Rechenschaft
zu geben darüber, wie gemäß dem objektiv
Gültigen das Leben zu gestalten wäre, also
so etwas wie Theorie der Weisheit,
Erforschung der Grundsätze des sachlich
richtigen, wahren Lebens, -— darin natürlich
inbegriffen Streben nach Klarheit über
jenes objektiv Gültige selbst, d. h. über die

30



absolute Wahrheit. Der Philosoph ist
danach, kurz gesagt, der Liebhaber der Wahrheit.

Im Verlaufe der Besinnung auf Wahrheit

entdeckt nun aber der forschende Geist
den Unterschied zwischen Wahrheit und
«Wahrheit». Er entdeckt die Bedingtheit
der Wahrheitsmeinung durch den Standpunkt

des Meinenden, weiß aber zugleich
um Wahrheit schlechthin, welche unabhängigwäre

von aller Meinung und allem Standpunkt.

Weil es der Philosophie um absolute
Wahrheit geht, scheidet sie aus ihrem
Forschungsbereich alle diejenigen Gebiete oder
Fragen aus, in denen nur Meinung, aber
nicht absolute Gewißheit möglich ist. Sie
scheidet sich dadurch von sogenannter
empirischer Erkenntnis, Erkenntnis auf Grund
von Wahrnehmung, weil nämlich alle
wahrnehmende Erfahrung subjektiv und
Wahrnehmungswahrheit daher immer «bedingte»
Wahrheit ist. Nur was unabhängig ist von
bloßer Empirie, was « vor » aller Erfahrung
«feststeht», interessiert Philosophie. Im
Unterschied von empirischerWissenschaft ist sie
der Versuch, sich dieser unbedingten « Wahrheit

a priori» zu vergewissern. Sie ist Liebe
zur ewig gültigen, weder zeit- noch stand-
punktbedingten Wahrheit.

Jedermann begreift das Gefahrvolle
ihres Unternehmens. Ist es nicht doch wieder

dem Standort und daher der Willkür
des Philosophen anheimgestellt, was er für
unbedingt wahr und ewig gültig halte!
Wenn er schon jenseits des Bereiches der
Wahrnehmung sucht, liegt es dann nicht
nahe, einfach zu phantasieren? Wird er nicht
in der Gefahr stehen, «Wahrheit» einfach
zu dekretieren, dort wo keinerlei Wahrnehmung

ihn «kontrollieren» kann? — Die
Gefahr ist nicht zu leugnen, und Philosophie
in ihrem Vollzug durch Einzelne ist ihr auch
immer wieder, mehr oder weniger gründlich,

erlegen. Wir sprechen in solchen Fällen
von spekulativer Entgleisung oder kurz von
Spekulation.

Es ist nicht verwunderlich, daß
angesichts derartiger zeitweise (und gerade heute
wieder) grassierender Phantastik oder Willkür

ernsthafte und daher kritische «Liebhaber

der Wahrheit» in der andern Versu¬

chung stehen: daran zu zweifeln, ob es uns
überhaupt möglich sei, frei von subjektiver
Täuschung ewige Wahrheit zu finden -— ja
diese Möglichkeit direkt zu leugnen.
Philosophie hat sich wie gegen die Spekulation,
so auch gegen diesen sogenannten Skeptizismus

immer zu wehren gehabt und hat dies

getan aus dem innersten Wissen heraus,
welchem sie ihre Existenz als Philosophie
verdankt: dem Wissen um die Möglichkeit
der Offenbarung des ewig Gültigen. — Die
dritte Versuchung, wiederum verständlich
als Reaktion gegen spekulative Philosophie,
ist der sogenannte Relativismus. Er leugnet
nicht nur skeptisch die Möglichkeit des
Offenbarwerdens ewiger Wahrheit, sondern
er leugnet ewige Wahrheit überhaupt. Objektives,

Gültiges, das jenseits aller Meinung
oder Diskussion stände, dies •— so behauptet

er — gebe es gar nicht, und es sei daher
Unsinn, darnach zu fragen. «Wahr» sei,
was eben jemand für wahr kalte, und dies
sei alles. Es ist klar, daß sich durch solchen
Angriff die philosophische Liebe zur Wahrheit

im Innersten verletzt fühlt; wenn diese
Liebe gewissermaßen als gegenstandslos
bezeichnet wird, so geht es um die Existenz der
Philosophie selbst. Aber was existiert, läßt
sich ja durch keine Argumentation inexistent

machen. Das Wissen um absolute
Wahrheit (auch wenn ihr «Inhalt» erst
noch zu suchen ist) ist in der Liebe zu ihr
eingeschlossen, und diese Liebe ist Tatsache,
eben die Tatsache existierender Philosophie.
Darum überwindet Philosophie immer wieder

die Versuchung relativistischer
Verzweiflung eben dadurch, daß sie ist.

Die drei Versuchungen mußten erläutert

werden, weil nur so der erste Grund
der «Uneinigkeit der Philosophen», und
zugleich ihre Bedeutung einsichtig werden
konnte. Im Wesen der Philosophie als des
Versuches, sich über die ewige Wahrheit
und damit über den wahren Sinn des Lebens
Rechenschaft zu geben, ist es begründet,
daß der Einzelne jenen Versuchungen mehr
oder weniger unterliegen oder aber ihnen
standhalten kann. Die Differenzen
zwischen den Philosophierenden, welche sich

31



daraus ergeben, sind Unterschiede der
Treue gegenüber der philosophischen
Aufgabe. Die Aufgabe selbst —• in welcher das
Wesen der Philosophie besteht — waltet
in ihnen allen. Sie sind Philosophen eben

dadurch, daß es ihnen allen um absolut
Gültiges geht. In diesem ihrem Wesen ist
Philosophie überall eine. Als Bemühung um
Wahrheit und Sinn ist sie auch dort am
Werk, wo spekulative Willkür sich
einschleicht oder skeptische Mutlosigkeit ihre
Durchführung lähmt, ja sogar dort, wo den
Philosophierenden, eben im Lauf der
Bemühung, relativistische Verzweiflung
übermannt (auch der Relativist liebt die Wahrheit).

Durch keine subjektive Differenz
wird das Wesen der Philosophie berührt.
Als «philosophia pérennisa ist und bleibt
sie Ausdruck des menschlichen Willens zu
wahrhaft sinnvollem Leben, im Bemühen
zunächst um die Einsicht in die notwendige
Gestalt solchen Lebens, eines Lebens,
welches seinem wahren Sinn, d. h. der objektiven

Wahrheit gerecht würde. Auf diesen
Sinn ist alle Philosophie ausgerichtet.

So verhält es sich mit ihr, in allen
erwähnten Differenzen ihrer Erscheinung,
im Grunde nicht anders als z. B. mit der
Kunst oder auch der Wissenschaft. Auch
in der Kunst, so wie sie in der Realität
erscheint, gibt es Entgleisungen; aber sie
berühren nicht die Kunst selber in ihrem
Wesen und ihrer Bedeutung. Und auch die
Wissenschaft, in ihrem realen Vollzug,
kennt Versuchungen, Subjektivitäten,
Verfehlungen gegenüber ihrer Aufgabe. Sie
hört dadurch nicht auf, Wissenschaft zu
sein mit ganz bestimmtem Sinn (Erkenntnis

im Wege der Erfahrung und in deren
Bereich) und mit entsprechender Bedeutung.

Aber was bisher gezeigt worden ist,
darin liegt erst ein Grund der Unstimmigkeit

zwischen den Philosophen; eine Art
dieser Uneinigkeit ist darin begründet. Es
gibt andere Gründe und andere Arten.
Philosophie ist der Versuch, sich ewig gültiger
Wahrheit zu vergewissern, d. h. sie zu
entdecken, zu sehen, und zwar in ihrem vollen
Umfang. Dieser Versuch kann, selbst wenn

die erwähnten Gefahren überwunden wären,
mehr oder weniger gelingen, und zwar
sowohl nach der Klarheit wie nach dem
Umfang. Nicht jeder Philosophierende ist
gleich «begabt», nicht jeder hat dieselbe
Schärfe und Weite des Blickes. Darnach
gibt es notwendig «große» und kleinere
Philosophie (wieder kann man an die Kunst
oder auch an die Wissenschaft denken).
Die Philosophen unterscheiden sich nach
der Tiefe ihrer Einsicht und nach der
Weite ihres Horizontes. Daraus müssen
sich neuartige Differenzen in der
Erscheinungsgestalt der Philosophie ergeben,
Differenzen, welche, obwohl sie eigentlich nur
Grad-Unterschiede bedeuten, doch als
Widersprüche imponieren können. Sogar im
Leben desselben Philosophen können
derartige Differenzen auftreten; die Einsicht
kann wachsen, an Tiefe wie an Umfang.
Die Geschichte der Philosophie zeigt, wenn
man von den zuerst erwähnten Entgleisungen

absieht, einen ständigen Wechsel
von bedeutenderen und weniger bedeutenden

Erfolgen des philosophischen Geistes.
Dies alles ist eigentlich ganz

selbstverständlich, und so müßte es verwunderlich

erscheinen, wenn irgend jemand sich
daran stieße, so zwar, daß er daraus Schlüsse

zöge auf die Bedeutung der Philosophie als
solcher. Man schließt doch auch nicht auf
Minderwertigkeit oder Bedeutungslosigkeit
der Wissenschaft aus der Tatsache, daß es
darin hellere und dunklere Perioden,
größere und kleinere Geister, tiefere und
oberflächlichere Einsichten gibt. — Und doch
ist die Überbetonung jener philosophischen
Differenzen (und damit der falsche Schluß
auf die Bedeutung der Philosophie selbst)
nicht ganz unverständlich. Schuld daran
sind, wenn auch nicht allein, manche
Philosophen selbst. Und zwar dadurch, daß sie
« absolut Recht haben » wollen. Das ist eine
menschliche Schwäche, die auch derjenige,
welcher die Wahrheit sucht, nicht immer
leicht überwindet. Leicht vergißt er, daß
er unter allen Umständen ein Suchender ist
und daß die ewige Wahrheit zu groß und
zu tief ist, als daß man sich einbilden
dürfte, sie je ganz und in voller Reinheit
ausgeschöpft zu haben. Wenn diese Be-

32



scheidenheit fehlt, dann wird auch der
Philosophierende zum « Dogmatiker», er macht
aus seiner Sicht der Wahrheit ein Dogma,
lehnt alle andersartige (vielleicht nicht
weniger tiefe oder umfassende) Schauweise
ab, versteht sie nicht, wird intolerant. Dann
kann man sich nicht mehr allzusehr
wundern, wenn das « Publikum » den Dogmatismus

mitmacht (zu dem es ohnehin neigt)
und so zu seinem übertreibenden Fehlurteil
und seinem falschen Schluß auf reine Willkür

in der Philosophie kommt.

Wenn die Differenzen in der
Erscheinungsgestalt der Philosophie, von denen
hier die Rede war, im Grunde nicht
Widersprüche, sondern vielmehr Unterschiede
nach Grad und Art der philosophischen
Einsicht bedeuten, so gibt es nun aber
neben ihnen (und neben den zuerst
erörterten « Entgleisungsdifferenzen » noch eine
dritte Art von «Uneinigkeit der
Philosophen», welcher selbst diese relative
Bedeutung nicht zukommt, welche vielmehr
nur dem Anschein nach philosophische
Differenz ist. Sie betrifft nicht die Philosophie
oder das Philosophieren der einzelnen
Philosophen, sondern die Form der Mitteilung,
in welcher sie ihre Einsichten kundtun —
die Darstellungsgestalt der Philosophie.
Darstellung philosophischer Einsicht,
namentlich wenn sie sich «an alle» und also
auch an solche richtet, welche nicht selber
philosophieren, ist eine Sache für sich, eine
gewissermaßen «pädagogische» und nicht
mehr eine philosophische Aufgabe, und sie
hat ihre besondern Schwierigkeiten und
Gefahren; daraus ergeben sich die Differenzen,

von denen hier noch die Rede sein soll.

Zunächst ist es überhaupt schwierig,
von philosophischen Dingen
allgemeinverständlich zu sprechen. Die Einsichten
oder Wahrheiten, um welche es sich hier
handelt, können nicht an Gegenständen
oder Verhältnissen demonstriert werden,
welche der Wahrnehmung zugänglich sind
und auf welche man also einfach hinweisen
könnte. Aber auch abgesehen von der direk¬

ten Demonstration: Die Ausdrücke und
Wendungen unserer Umgangssprache
bezeichnen im allgemeinen Dinge und
Vorkommnisse aus der Wahrnehmungswelt, an
welche sie wenigstens erinnern können (was
auch für die sogenannten «Abstracta» gilt).
In dieser «gegenständlichen» Welt bewegt
sich aber das philosophische Denken gerade
nicht. Es dreht sich um viel heimlichere
Dinge, um Wahrheiten, welche tief in
unserer eigenen Existenz schlummern und
nur der Versenkung in diese, dafür aber
unmittelbar und nicht erst durch empirische
Vermittlung, zugänglich sind. Wie soll man
dafür in der gangbaren Sprache Worte
finden? In der Tat kann man sagen, daß

philosophische Einsicht direkt überhaupt
nicht mitteilbar sei. Es gibt nur den
indirekten Weg der «Bildersprache». So zwar,
daß Wörter und Wendungen gebraucht werden,

welche in gegenständlicher Symbolik
auf das eigentlich Gemeinte hinweisen, es

gewissermaßen durchscheinen lassend, ähnlich,

wie dies die Symbole des künstlerischen
Ausdrucks tun. Da ist es nun Sache besonderer

Begabung, die treffenden, weckenden,
einschlagenden Symbole zu finden,
diejenigen, welche geeignet sind, im Hörer oder
Leser sein eignes dumpfes Wissen oder
Ahnen der Wahrheit aufzurütteln, zu stärken

und zu klären, — sein «Fünklein» zum
hellen Lichte anzufachen. Gelingt dies nicht,
so ist alle philosophische Darstellung fruchtlos.

Diese Darstellungsgabe ist unter
Philosophen verschieden verteilt, und wenn man
sich eben nur an die Darstellungen hält,
so wird man der dargestellten Sache nicht
immer gerecht werden. Allzu leicht können
«Unklarheiten» der Darstellung für sachliche

Unklarheiten gehalten werden, und
Differenzen (zwischen verschiedenen
Philosophen) können als sachliche Unstimmigkeiten

auch dann erscheinen, wenn sie in
Wahrheit nur Differenzen der darstellerischen

Fähigkeit bedeuten.

Aber es kommt dazu ein zweites. Die
Nötigung zur symbolischen Darstellung
bringt es mit sich, daß für dieselbe Sache
verschiedene Ausdrucksweise gewählt wer-



den kann. Jede philosophische Darstellung
wird, oder kann doch, ihren eigenen
Symbolstil haben. Der Leser, welcher sich nicht
Mühe gibt, den Sinn der Symbole zu
verstehen, oder welcher dazu (wenn in ihm
das «Fünklein» kaum vorhanden sein
sollte) überhaupt nicht imstande oder
nicht «vorgebildet» ist, wird die Darstellung

so lesen wie irgendeine « Beschreibung».

Er wird sich an die Ausdrücke halten,

so wie sie für sich lauten. Und wenn
er dann vergleicht, was dieser und was jener
Philosoph «sagt», so wird er — falls die
Stile beider sich verhältnismäßig stark
unterscheiden — den Eindruck erhalten,
sie seien verschiedener « Ansicht », nämlich
in der Sache. Vieles von dem, was als
Uneinigkeit der Philosophen erscheint, geht
einfach auf das Konto der Darstellungsdifferenz,

also eigentlich auf das Konto
des Lesers, welcher die Darstellung nicht
versteht. In der Tat weiß jeder wirkliche
Kenner der philosophischen Literatur, daß
die sachlichen Differenzen lange nicht so
groß sind, wie sie im landläufigen Urteil
zu sein scheinen (leider sogar im Urteil
mancher Lehrbücher ; auch Lehrbuchverfasser

sind nicht notwendig verständnisvoll).

In der gleichen Richtung wirkt ein
drittes. Die philosophische Darstellung
wendet sich an eine bestimmte «Zeit» (Umwelt,

Leserkategorie). Nicht Philosophie
selber ist «zeitbedingt» — oder nur sofern
sie als Philosophie ihrer Aufgabe untreu
wird und sich durch «Stimmungen» oder
Moden leiten läßt, statt der strengen Wahrheit

zu dienen (Stimmungs-, auch Zeit-
stimmungs-Philosophie ist immer so oder
so entgleiste Philosophie, was natürlich
nicht hindert, daß sie Beifall finde, im
Gegenteil). Aber die philosophische Darstellung

ist notwendig einer Zeit angepaßt, eben
weil sie sich an Leser dieser Zeit wendet.
Jede Zeit hat ihre Sprache, ihre bevorzugte

und darum am ehesten
allgemeinverständliche Ausdrucksweise, und dieser
wird sich die philosophische Darstellung,
so gut es geht, anzupassen haben. Ein
Philosoph im Athen des vierten vorchristlichen

Jahrhunderts schreibt anders als ein
heutiger, auch wenn sie beide dasselbe sagen
wollen. Man muß die Sprache der Zeit
verstehen, um die Philosophie dieser Zeit
(nach der Bedeutung ihres Ausdrucks nämlich)

zu verstehen. Wer das nicht könnte,
der würde kaum vermeiden können, die
Verschiedenheit des «Zeitstils» in
Verschiedenheit der philosophischen «Ansicht»
umzudeuten.

Es wäre, was die Darstellung betrifft,
noch ein viertes zu erwähnen, und das
belastet nun freilich das Konto nicht des

Lesers, sondern des Philosophen selbst.
Sachliche Differenzen können nämlich durch
die Art der Darstellung vorgetäuscht werden,

absichtlich, nicht erst zufolge
Mißverständnisses auf der Seite des «Publikums».

Auch Philosophen sind nicht gefeit
gegen allzu menschliche Menschlichkeiten.
Sie können zum Beispiel eitel sein, auf «Erfolg

» ausgehen, um jeden Preis « original »

sein wollen. Sind sie dies nicht, so können
sie versuchen, wenigstens den Anschein zu
erwecken. In diesem Fall sind sie geneigt,
Differenzen gegenüber anderm Philosophieren

entweder vorzutäuschen oder doch
zu übertreiben. Dazu muß die Darstellungsart

dienen. Besondere, ungewohnte, «neue»
Worte werden gewählt, um die « Sache »

original erscheinen zu lassen, im Vertrauen
darauf, der Leser werde eben an den Worten

hängen bleiben. Auch « dunkle »

Wendungen können diesen Dienst tun (abgesehen

davon, daß sie geeignet sind, Unklarheiten

in der Sache zu verschleiern oder
den Gedanken «tiefer» erscheinen zu
lassen) Würde man das philosophische Schrifttum

(gerade auch das neuere) aller
derartigen Künstlichkeiten entkleiden, so würden

eine Reihe von anscheinenden
Differenzen vollkommen verschwinden oder
doch nach ihrer Bedeutung erheblich reduziert

werden.

Es gibt, zusammengefaßt, scheinbare
und tatsächliche Unterschiede in der
Philosophie, so wie sie wirklich ist. Die tatsäch-

35



lichen Verschiedenheiten sind entweder
solche der philosophischen Bedeutsamkeit,
nach Tiefe und Weite der Wahrheitsschau,
oder sie sind Ausdruck stärkerer oder
geringerer Energie (Treue) im Festhalten
der philosophischen Idee. Nicht berührt

wird dadurch diese Idee selber, das ist die
menschheitliche Aufgabe, sich auf ewige
Wahrheit und also auf den wahren Sinn
auch unseres Daseins zu besinnen, im
Dienste sinnvollen Lebens selbst.

Eine Tanzstunden-Karikatur aus dem Jahre 1834

Auch vor 100 Jahren empfanden Männer von einem gewissen Alter
die Tanzstunde nicht als reines Vergnügen.

36


	Über die Uneinigkeit der Philosophen

