
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 24 (1948-1949)

Heft: 1

Artikel: Surrealismus

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1069272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1069272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SURREALISMUS

VON PETER MEYER

Eine Kunst, die in der Verzweiflung wurzelt

In den zwanziger Jahren verbreitete
sich in Literatur und Malerei eine Bewegung,

die sich als Surrealismus bezeichnete.
Im Gegensatz zur abstrakten Kunst
verwendete sie zwar Einzelformen und
Vorstellungen der natürlichen Wirklichkeit und
kulturellen Tradition, oft ohne sie zu
deformieren, wie es der Expressionismus in
seinem hemmungslosen Ausdrucksdrang
getan hatte. Der logisch-begriffliche
Zusammenhang aber, den die Eindrücke der
Außenwelt und die inneren Vorstellungen
bei wachem Bewußtsein haben, oder in den
sie durch den menschlichen Willen
hineingestellt werden, wird grundsätzlich
ausgeschaltet.

Die Gedichte des « Dadaisten » Hans
Arp —- um einen Namen für viele zu nennen

—• kollern von einer durch Reim oder
Alliteration oder eine Bildvorstellung
suggerierten Gedankenflucht in die andere,
zufällig, lallend, im Ziellosen und Bodenlosen.
Stimmungsfragmente bilden sich und
verwehen wie Nebelfetzen, mit dem Reiz des
Überraschenden. Doch wird der durch eine

Zwangsvorstellung systematisierte Kalauer
bald mühsam. Der surrealistische Maler
sucht jene unbewußten und halbbewußten
Bildvorstellungen auf die Leinwand zu ban¬

nen, die sich imTraüm oder in narkotischen
Rauschzuständen ohne logische Konsequenz
ablösen. Fragmente von Wirklichkeitsformen

tauchen auf, mit unheimlich einprägsamer

Deutlichkeit, um sich im nächsten
Augenblick ohne jede ersichtliche
Folgerichtigkeit in andere zu verwandeln. Es
sind ungefestigte, gleichsam flüssige Form-
Embryonen, die der Maler abzufangen und
ans Licht zu ziehen sucht, bevor sie von
selbst an die Oberfläche des Bewußtseins
emportauchen und dort zu festen, verbindlichen

Formen gerinnen. Teils sind diese
surrealistischen Formen den gewohnten
täuschend ähnlich, teils sind sie monströs,
dämonisch, Triebvisionen und Angstvisio-
nen der seelischen Unterwelt, kreisend um
Elementarerlebnisse wie Zeugung, Geburt
und Tod. Der Weg des Surrealisten kreuzt
die Seelenlandschaft des Mythischen in
umgekehrter Wegrichtung: der Mythos
steigt aus den dunklen Gründen ins Deutliche,

Geformte empor, während die
Surrealisten ins Ungeformte hinunterzutauchen
suchen, geführt von der modernen
«Tiefenpsychologie», die ihrerseits die seelischen
Schichten unterhalb jenes Tagesbewußtseins
zu erforschen und ans Licht zu ziehen strebt,
das den Menschen vom Tier unterscheidet.

41



Die Monstra eines Picasso und seiner
Nachfolger haben die Faszination des
anatomischen Präparates, das Bestürzende und
Obszöne einer unerwarteten Entlarvung.
Der Fötus in Formalin, die geöffnete
Bauchhöhle, das herausgeschnittene
Krebsgeschwür wirken auf den Laien erschütternd,

solange er sich nicht auf die
wissenschaftliche, das heißt von allen menschlichen
Begleitvorstellungen freie Betrachtungsweise

eingestellt hat. Vor surrealistischen
Bildern soll der Betrachter den gleichen
Schock empfinden, der den Teilnehmer
eines populären Anatomiekurses erbleichen
läßt, wenn das übliche Rinder-Auge auf
einem Teller herumgereicht wird. Es ist
kein Zufall, daß surrealistische Gemälde
und Filme mit Vorliebe gerade mit solchen
stets wirksamen Grand-Guignol-Effekten
spielen.

Der Surrealismus wurzelt in der
Verzweiflung an den schon im ersten Weltkrieg

scheinbar unwiderruflich kompromittierten

«konventionellen» ethischen Werten

und intellektuellen Wahrheiten, im
verdienten Hohn über nicht gelebtes Christentum

und die Lippenbekenntnisse zu einem
nicht ernstgemeinten Humanismus. Im
Bekenntnis zum schlechthin Sinn- und
Ziellosen äußert sich das Scheitern aller
Ideologien — einschließlich der materialistischen,

die alle anderen überwunden zu
haben glaubte. Nun war aber der
hanebüchene Positivismus des 19. Jh. schon
lange vor dem Krieg in den führenden
Köpfen überwunden — beispielhaft durch
Nietzsche. Nun wurde ein populärer
Nihilismus daraus, ein radikal verantwortungsloser

Snobismus, der sich einen Spaß daraus
macht, das Unterste zuoberst zu kehren.
Die Surrealisten erwiesen sich selbst als die
naivsten Positivisten, indem sie, bewußter-
oder unbewußtermaßen, das Gefüge der
intellektuellen Welt für stabil genug hielten,
um sich in ihrem festen Rahmen jede
Lausbüberei zu gestatten. Nun wird aber dieses
Gefüge lediglich durch das menschliche
Denken aufrechterhalten, das den einzelnen

Begriffen und Erscheinungen ihre
Plätze anweist und ihre Umrisse vor dem
Ineinanderfließen bewahrt. Gerade dieses

Ineinanderfließen des begrifflich Klaren ins
Irrationale war aber das eigentliche Thema
der surrealistischen Malerei und Literatur.
Es stellte nicht nur die einzelnen Werte in
Frage, sondern die Struktur des intellektuellen

Denkens im ganzen.
Auch die Galgenlieder Christian

Morgensterns kreisen um das Problem der Identität

— also um das surrealistische Problem.
Auch sie zeigen die paralogische Seite der
Welt, aber indem dies im Tonfall der Ironie
geschieht, bleiben die Wertmaßstäbe
unangetastet und die Ebenen der Realität
auseinandergehalten. Demgegenüber setzt
der Surrealismus das Chaos als Norm, nicht
als Gegenbild. Auch Unsinn und Verbrechen

gehören zur Weltordnung — aber eben
in ihrer Qualität als Un-Sinn und als
Brechen der Norm, als Ausnahme, nicht als
Regel. Mit dem Anspruch, die Kunst der
Zukunft zu sein, fällt der Surrealismus aus
seiner Rolle: der Nihilismus wird pathetisch.

Der Surrealismus hat eine starke
romantische Komponente: er ist eine Reaktion

gegen das mathematisch-technische
Weltbild, eine Flucht aus dem Übersteigert-
Rationalen ins Irrationale.

Die Ablösung der einzelnen Formen
aus ihrem ursprünglichen Sinnzusammenhang

ist ein Gegenstück zur historisierenden
Architektur der siebziger bis neunziger
Jahre: Dort waren es die Monumentalbauformen,

die nicht mehr als Ausdruck
einer bestimmten Wertstufung empfunden,
sondern freischwebend, als unverbindliche
Formensprache gehandhabt wurden, wie
im Surrealismus die Formen der Realität
— weshalb sich die Kitschprodukte der
achtziger Jahre in Surrealistenkreisen mit
Recht einer ironischen Wertschätzung
erfreuen.

Aus dem zweiten Band der anfangs November

im Schweizer-Spiegel-Verlag ' erscheinenden

« Europäischen Kunstgeschichte » des Verfassers.

42


	Surrealismus

