
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 23 (1947-1948)

Heft: 7

Artikel: Das Märchen vom Storch hat recht

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1069201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1069201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS MANCHEN VOM STORCH HAT RECHT

Von Paul Häberlin
Illustration von Hans Aeschbach

«Die Seelen der Kinder stammen nicht von den Seelen der Eltern ab»,
erklärt in diesem Artikel der bedeutende Schweizer Philosoph, dessen 70.
Geburtstag kürzlich gefeiert wurde. Es ist der erste Aufsatz einer Serie, in
welcher der Autor mit seinen philosophischen Erkenntnissen, deren revolutionierende

Bedeutung noch viel zu wenig bekannt ist, Fragen beleuchtet, die
uns alle beschäftigen.

Frau M. fand es für nötig, ihren
fünfjährigen Max aufzuklären. Erregt läuft der
Junge auf die Straße und schmettert seiner

gleichaltrigen Gespielin aus dem Nachbarhaus

ins Gesicht: «Du, Jenny, ich weiß,
woher die kleinen Kinder kommen, sie kommen

aus dem Herzen der Mutter.» Jenny
aber läßt sich nicht verblüffen. «Das ist
nicht wahr, der Storch bringt sie. Meine
Mutter sagt, sie habe ihn selbst übers
Haus fliegen sehen, als er mich brachte,
meine Mutter lügt nicht. » Nun ist die
Verblüffung an Max, und unsicher entgegnet
er: «Ja, das wird aber nur in seltenen
Fällen vorkommen.» Das Muster eines

Kompromisses.
Diese Geschichte ist wirklich passiert.

Sie gibt uns Anlaß zur Frage, wer nun

eigentlich recht habe, das Märchen oder
die Aufklärung. Oberflächlich gesehen
sicher die Aufklärung; denn «zur Welt»
kommt das Kind ja zweifellos aus der Mutter.

Wie aber kommt es «zur Mutter»?
Die Aufklärung wird sagen: Durch
Zeugung. Aber hier beginnt ihr Irrtum und
kommt das Märchen zu seinem Recht. Diesem

ist ja nicht der Storch das Wesentliche,

sondern die geheimnisvolle Herkunft ;

der Storch, an sich ein seltsamer Vogel,
kommt zu uns aus fernen Ländern, er
kommt aus dem Geheimnisvollen. Und in
diesem Wesentlichen, das sich im Symbol
ausdrückt, hat das Märchen recht und
nicht die Aufklärung.

Ein Kind ist eine menschliche Seele,
welche im Begriffe ist, sich ihren Leib zu

30



bilden. Dazu schafft die Vereinigung
väterlicher und mütterlicher «Stoffe» die
günstigen Anfangsbedingungen. Dies und
dies allein ist die Rolle der Zeugung. Durch
sie wird nicht ein Mensch erzeugt, nicht
einmal ein menschlicher Leib. Dieser ist
Gebilde seiner Seele, und die Seele selbst
ist, existiert, unabhängig von aller
Zeugung. Denn sie ist ewig.

Kinder sind nicht Kinder, Sprosse,
Ableger oder Sämlinge unserer Seele. Als
eigenartige und durchaus fremde Seelen

kommen sie zu uns, kein Mensch weiß,
wieso und woher, eben aus geheimnisvollen
Tiefen oder Fernen, wie das Märchen sagt.
Sie finden bei uns eine Wohnstatt und im
besten Fall die Bedingungen, unter
welchen sie sich mit Fleisch und Blut umkleiden

und so in eine neue und interessante
Phase ihres ewigen Lebens eintreten können.

Diese Phase schließt ab mit dem Tode;
dieser bedeutet nichts anderes als den Zerfall

des so kunstvoll, aber eben deshalb so

« anfällig » gebauten Leibes, und damit
den Beginn einer wieder neuen Phase des

Lebens der Seele.

Daher sind Kinder niemals eigentlich
unsere Erben, Erben unseres Wesens. Sie

bringen, als Seelen, ihr Wesen schon mit,
und wir Eltern sind dafür weder im Guten
noch im Schlimmen zuständig oder
verantwortlich. Es wäre unerhört oberflächlich,
in diesem wesenhaften Sinn von «Vererbung»

zu sprechen. Wenn dies Wort
überhaupt einen Sinn hat, dann ist es ein ganz
anderer. Die kindliche Seele «erbt», d. h.

empfängt von uns leibliche Stoffe, Material,

Bausteine gewissermaßen, für den Bau
ihres Leibes — sonst nichts. Immerhin ist
das auch schon etwas. Man muß bedenken,
daß diese Stoffe bereits Bausteine der
elterlichen Leiber gewesen sind. Und weil der
Leib immer Gebilde der Seele ist, weil daher
im ganzen leiblichen Bau die Seele sich
ausprägt, so tragen jene Materialien, welche
die kindliche Seele zu verwenden hat, be¬

reits ein Gepräge von den Eltern her. Sie

sind gewissermaßen nicht rohe, sondern
bereits einmal bearbeitete Materialien. Das
ist so, wie wenn ein Baumeister für einen
Neubau behauene, vielleicht verzierte
Steine von einem frühern Bau verwendet.
Sie verraten dann durch den « Stil » ihrer
Bearbeitung ihre Herkunft. So «erbt» das

Kind von den Eltern «Stilelemente», die
in seinem Neubau sich bemerkbar machen
werden. Von daher rühren die leiblichen
Ähnlichkeiten.

Es ist immerhin weiter zu bedenken,
daß die kindliche Seele, weil sie ihren Leib
haben will, den, der ihr Ausdruck wäre,
jenes Material nicht einfach hinnimmt,
sondern es, so gut es gehen mag, auf ihre
Weise noch einmal bearbeitet, damit es in
die Idee des Neubaues passe. So legt sich
über das elterliche das neue, kindliche
Gepräge, mit größerer oder geringerer
Durchschlagskraft. Daher stammen die Unähn-
lichkeiten leiblicher Art, oft wohl auch
gewisse Unschönheiten, Stilunreinheiten des

neuen Leibes. (Es ist nicht zu vergessen,
daß das Material von zwei Eltern
herkommt, welche durchaus nicht immer den

gleichen Stil haben.)

Allein dieses «materielle» Erbe
berührt nun doch auch die Seele selbst. Nicht
so, daß sie dadurch in ihrem Wesen beeinflußt

würde. Aber der Leib ist, je stärker
das elterliche Erbe durchschlägt, desto

weniger reiner Ausdruck der kindlichen
Seele. Diese wohnt in einem Haus, das
nicht recht zu ihr paßt. Die aber vorbeigehen

und eben nur das Haus sehen, ziehen
falsche Schlüsse auf den Erbauer, und das

kann diesem, eben der Seele, nicht gleichgültig

sein. Abgesehen davon, daß es auch
ihr selber nicht recht wohl ist in jenem
Hause.

Aber das ist noch nicht das Schlimmste.
Wir müssen das Bild vom Hause verlassen,

wenn wir dieses begreifen wollen. Der
Leib ist nicht nur Ausdruck der Seele, er

31



ist auch ihr Organ für den Verkehr mit der
Außenwelt. Wenn er nun, vermöge der
« Belastung » vom elterlichen Material her,
nicht rein dem Bauplan der jungen Seele

entspricht, so bedeutet dies, daß er nicht
ganz geeignetes oder gehorsames Werkzeug
gerade für ihre, ihrem Wesen entsprechende
Art oder Absicht im Außenverkehr ist. Er
hindert sie manchmal; sie «kann» nicht,
wie sie eigentlich will, weil das Werkzeug
dafür nicht ganz geeignet ist. Ihre Absicht
kommt schief heraus, sie verfehlt ihre
eigentlichen Ziele. — Als Organ ist der
Leib aber auch Vermittler, durch den die
Dinge der Welt an die Seele gelangen.
Wenn er nicht ganz ihr Leib ist, so wird
sie daher die Außenwelt nicht ganz so

«sehen», wie es durch völlig eigenständige
Empfangsorganisation möglich wäre. Sie

sieht sie gewissermaßen durch eine nicht
recht passende Brille. — All das kann ihr
wiederum und erst recht nicht gleichgültig

sein.

Die Seele steht so, nicht was ihr
Wesen, aber was ihr mögliches Verhalten
betrifft, in einer gewissen Abhängigkeit
von den Eltern, durch deren «Stil»,
welcher im Bau des jungen Leibes sich
bemerkbar macht. Dies, und dies allein, ist
die « Vererbung», wie sie Tatsache ist.
Wobei immer bedacht werden muß, daß die

Abhängigkeit eingeschränkt wird durch die

eigene Prägung, soweit diese eben
durchdringt. Damit ist auch der Schlüssel für
das Verständnis der Zusammenhänge
zwischen dem «Charakter» der Kinder und
dem ihrer Eltern gefunden.

Wenn man unter Charakter die Eigenart

einer Persönlichkeit versteht, dann ist
der eigentliche Charakter jedes Menschen

von Anfang an und für alle Zeit diesem

eigentümlich und weder verlierbar noch
veränderlich: er ist das, was der einzelne
Mensch seinem Wesen nach ist. In dieser

Bedeutung des Wortes besteht zwischen
dem Charakter des Kindes und dem seiner

Eltern überhaupt kein Zusammenhang. —
Anders, wenn das Wort die Verhaltensweise

bedeuten soll, so wie sie nach außen
hin in Erscheinung tritt. In diesem
«Charakter» (man könnte ihn den uneigentlichen

oder den Erscheinungscharakter
nennen) spielt das Erbe von den Eltern
her zweifellos eine Rolle; denn alles
Außenverhalten ist an die Vermittlung des

Leibes gebunden, und dieser ist vom Keime
her elterlich beeinflußt. Alle vorkommende
Charakter-«Verwandtschaft» zwischen
Eltern und Kindern ist hierin begründet.

Nun gibt es aber noch eine dritte
Bedeutung des Wortes, welche in die beiden
andern hineinspielt. Im Laufe des Lebens

gewinnt jeder Mensch gewisse mehr oder

weniger feste Gewohnheiten, sich zur Welt
einzustellen und sich mit ihr auseinanderzusetzen.

Diese Gewohnheiten legen sich

gewissermaßen über den eigentlichen
«Kern» und geben anderseits dem
Erscheinungscharakter seine lebensgeschichtlich
geprägte Form. So entsteht das, was wir
den «gewordenen» oder den Einstellungscharakter

nennen könnten. Wenn man nun
bedenkt, daß die Gestaltung der
Lebensgeschichte, und zwar in den wichtigen
Jugendjahren besonders, nicht ohne
ständigen Einfluß der Eltern sich zu vollziehen

pflegt, so versteht man, daß hier noch einmal

eine Angleichungsmöglichkeit gegeben
ist. Gewohnheiten können, durch Imitation,
von den Eltern übernommen werden;
Traditionen können in die persönliche
Haltung eingehen; erzieherische Maßnahmen
können den werdenden Charakter
mitbestimmen. Obschon es sich hier keineswegs

um Vererbung handelt, so kann doch

der Eindruck entstehen, als erbten sich

gewisse Einstellungs- oder
Verhaltensgewohnheiten in der Familie fort.

Es kann allerdings auch sein, daß der

Einfluß der Eltern sich gegenteilig
auswirkt. Elterliche Gewohnheiten können
abgelehnt werden, gegen den Einfluß der Tra-

32



dition kann der junge Mensch sich sträuben,

erzieherische Maßnahmen können mit
Opposition aufgenommen werden, ihr Erfolg
kann negativ sein. In solchen Fällen findet
nicht Angleichung, sondern Entfernung des

lebensgeschichtlich gewordenen Charakters
von dem der Eltern statt ; die Jugend «schlägt
aus der Art» und erscheint dann weniger
«verwandt», als sie es durch das wirkliche,

leibliche Erbe in der Tat ist.
Für die Erziehung geben diese

Überlegungen allerlei zu bedenken. Wir wollen
darauf im einzelnen nicht eingehen, um uns
nicht zu weit vom eigentlichen Thema, der
Storchengeschichte, zu entfernen. Aber
einiges möchten wir doch, gerade im
Anschluß an diese Geschichte, hervorheben.
Wenn Kinder, genau genommen, nicht
«unsere» Kinder sind, sondern in ihrem
Wesen durchaus besonders und «originell»,
dann ist es nicht nur aussichtslos, sondern
vollkommen sinnlos, aus ihnen gewissermaßen

unseresgleichen machen zu wollen.
Auch dann, wenn «unseresgleichen» soviel
bedeuten soll wie: so, wie wir selber sein
möchten. Wir können weder unser Wesen
noch unser Ideal in den Kindern verwirklichen.

Wir können uns in ihnen nicht
«fortpflanzen» noch gar verewigen.
Versuchen wir so etwas, so geht unsere ganze
Absicht an ihnen vorbei und verderben wir
auch das, was wir sonst erzieherisch etwa
ausrichten könnten. Wer aus seinem Kinde
einen andern, im Wesen andern Menschen
machen will, dessen sogenannte Erziehung
wird zu einem einzigen Versuch der
Vergewaltigung, und das Kind wird darauf
so reagieren, daß die ganze pädagogische
Situation zerstört wird. Ein Kind ist weder
ein unbeschriebenes Blatt, auf welches man
Beliebiges schreiben könnte, noch ein
Klumpen Lehm, den man beliebig formen
könnte. Es hat seinen originären Charak¬

ter, und innerhalb dieses, nicht außerhalb,
kann es eventuell erzogen werden.

Man soll nicht sagen, wenn
Wesensänderung ausgeschlossen sei, habe die ganze
Erziehung keinen Sinn. Im Gegenteil,
gerade so bekommt sie wirklich Sinn. Man
muß nur wissen, daß ihr Feld nicht der
originäre, sondern der lebensgeschichtlich
werdende Charakter ist. Hier ist, im Guten
und im Schlechten, Einfluß der Umwelt
und also auch der Erziehung möglich. Und
er ist wichtig, für das Kind selbst und für
die Gemeinschaft, in der es lebt. Ob ein
Mensch egozentrisch ist oder fähig, sich in
die Gemeinschaft einzuordnen, ob er gläubig

seinen göttlichen Ursprung anerkennt
oder ihn eigensinnig und selbstherrlich
verkennt, ob er sich Mühe gibt, seine persönlichen

Wünsche hinter sachliche, sittliche
Notwendigkeiten zurückzustellen, ob er
tapfer den Kampf des Lebens kämpft oder

wehleidig ihm ausweicht, ob er ängstlich
und ohne Selbstvertrauen der Zukunft
entgegensieht oder bereit ist, ihr
unerschrocken zu begegnen, — dies und vieles
andere, was damit zusammenhängt, ist
wesentlich Sache der Einstellung, also
derjenigen « Schicht » des Charakters, welche
sich lebensgeschichtlich, auf der Grundlage
des Wesens, erst bildet. Und was sich
bildet, das ist derjenigen Bildungs-TÄ/e
zugänglich, welche der Sinn aller wirklichen
Erziehung ist. Denn Erziehung heißt
Handreichung gegenüber dem werdenden
Menschen in seiner schweren Aufgabe, das

Beste zu werden, was er gemäß seinem
Wesen werden kann.

Darum kann richtige Erziehung nur
dort sein, wo wir Erzieher, wir Eltern, uns
immerfort an die Weisheit des Märchens
vom Storch erinnern und also das Märchen

ernst nehmen!

34


	Das Märchen vom Storch hat recht

