Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 23 (1947-1948)

Heft: 7

Artikel: Das Marchen vom Storch hat recht
Autor: Héaberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1069201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1069201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS MARCHEN VOM STORCH HAT RECHT

Von Paul Haberlin

Illustration von Hans Aeschhach

«Die Seelen der Kinder stammen nicht von den Seelen der Eltern ab»,
erkléirt in diesem Artikel der bedeutende Schweizer Philosoph, dessen 70. Ge-
burtstag kiirzlich gefetert wurde. Es ist der erste Aufsatz einer Serie, in wel-
cher der Autor mit seinen philosophischen Erkenntnissen, deren revolutio-
nierende Bedeutung noch viel zu wenig bekannt ist, Fragen beleuchtet, die

uns alle beschiftigen.

Frau M. fand es fiir notig, ihren fiinf-
jahrigen Max aufzukldren. Erregt lduft der
Junge auf die Strafle und schmettert seiner
gleichaltrigen Gespielin aus dem Nachbar-
haus ins Gesicht: «Du, Jenny, ich weil,
woher die kleinen Kinder kommen, sie kom-
men aus dem Herzen der Mutter.» Jenny
aber laft sich nicht verbliiffen. « Das ist
nicht wahr, der Storch bringt sie. Meine
Mutter sagt, sie habe ihn selbst iibers
Haus fliegen sehen, als er mich brachte,
meine Mutter liigt nicht.» Nun ist die Ver-
bliiffung an Max, und unsicher entgegnet
er: «Ja, das wird aber nur in seltenen
Fillen vorkommen.» Das Muster eines
Kompromisses.

Diese Geschichte ist wirklich passiert.
Sie gibt uns Anlafl zur Frage, wer nun

30

eigentlich recht habe, das Mairchen oder
die Aufklirung. Oberflachlich gesehen
sicher die Aufklirung; denn «zur Welt»
kommt das Kind ja zweifellos aus der Mut-
ter. Wie aber kommt es «zur Mutter»?
Die Aufkldrung wird sagen: Durch Zeu-
gung. Aber hier beginnt ihr Irrtum und
kommt das Mérchen zu seinem Recht. Die-
sem ist ja nicht der Storch das Wesent-
liche, sondern die geheimnisvolle Herkunft;
der Storch, an sich ein seltsamer Vogel,
kommt zu uns aus fernen Ldndern, er
kommt aus dem Geheimnisvollen. Und in
diesem Wesentlichen, das sich im Symbol
ausdriickt, hat das Maé&rchen recht und
nicht die Aufklarung. B
Ein Kind ist eine menschliche Seele,
welche im Begriffe ist, sich ihren Leib zu



bilden. Dazu schafft die Vereinigung vi-
terlicher und miitterlicher « Stoffe» die
glinstigen Anfangsbedingungen. Dies und
dies allein ist die Rolle der Zeugung. Durch
sie wird nicht ein Mensch erzeugt, nicht
einmal ein menschlicher Leib. Dieser ist
Gebilde seiner Seele, und die Seele selbst
ist, existiert, unabhingig von aller Zeu-
gung. Denn sie ist ewig.

Kinder sind nicht Kinder, Sprosse,
Ableger oder Sdmlinge unserer Seele. Als
eigenartige und durchaus fremde Seelen
kommen sie zu uns, kein Mensch weik,
wieso und woher, eben aus geheimnisvollen
Tiefen oder Fernen, wie das Marchen sagt.
Sie finden bei uns eine Wohnstatt und im
besten Fall die Bedingungen, unter wel-
chen sie sich mit Fleisch und Blut umklei-
den und so in eine neue und interessante
Phase ihres ewigen Lebens eintreten kén-
nen, Diese Phase schliefit ab mit dem Tode;
dieser bedeutet nichts anderes als den Zer-
fall des so kunstvoll, aber eben deshalb so
«anfillig» gebauten Leibes, und damit
den Beginn einer wieder neuen Phase des
Lebens der Seele.

Daher sind Kinder niemals eigentlich
unsere Erben, Erben unseres Wesens. Sie
bringen, als Seelen, ihr Wesen schon mit,
und wir Eltern sind dafiir weder im Guten
noch im Schlimmen zustdndig oder verant-
wortlich. Es wére unerhort oberfldchlich,
in diesem wesenhaften Sinn von « Verer-
bung» zu sprechen. Wenn dies Wort iiber-
haupt einen Sinn hat, dann ist es ein ganz
anderer. Die kindliche Seele «erbt», d. h.
empfdngt von uns leibliche Stoffe, Mate-
rial, Bausteine gewissermafen, fiir den Bau
ihres Leibes — sonst nichts. Immerhin ist
das auch schon etwas. Man mufl bedenken,
daf diese Stoffe bereits Bausteine der elzer-
lichen Leiber gewesen sind. Und weil der
Leib immer Gebilde der Seele ist, weil daher
im ganzen leiblichen Bau die Seele sich
auspragt, so tragen jene Materialien, welche
die kindliche Seele zu verwenden hat, be-

reits ein Geprige von den Eltern her. Sie
sind gewissermaflen nicht rohe, sondern
bereits einmal bearbeitete Materialien. Das
ist so, wie wenn ein Baumeister fiir einen
Neubau behauene, vielleicht verzierte
Steine von einem frithern Bau verwendet.
Sie verraten dann durch den «Stil» ihrer
Bearbeitung ihre Herkunft. So «erbt» das
Kind von den Eltern « Stilelemente», die
in seinem Neubau sich bemerkbar machen
werden. Von daher riihren die leiblichen
Ahnlichkeiten.

Es ist immerhin weiter zu bedenken,
dafl die kindliche Seele, weil sie ikren Leib
haben will, den, der é#r Ausdruck wire,
jenes Material nicht einfach hinnimmt,
sondern es, so gut es gehen mag, auf ihre
Weise noch einmal bearbeitet, damit es in
die Idee des Neubaues passe. So legt sich
iiber das elterliche das neue, kindliche Ge-
prage, mit groferer oder geringerer Durch-
schlagskraft. Daher stammen die Unihn-
lichkeiten leiblicher Art, oft wohl auch ge-
wisse Unschonheiten, Stilunreinheiten des
neuen Leibes. (Es ist nicht zu vergessen,
dal das Material von zwe: Eltern her-
kommt, welche durchaus nicht immer den
gleichen Stil haben.)

Allein dieses «materielles Erbe be-
rithrt nun doch auch die Seele selbst. Nicht
so, daf} sie dadurch in ihrem Wesen beein-
fluffit wiirde. Aber der Leib ist, je stdrker
das elterliche Erbe durchschldgt, desto
weniger reiner Awusdruck der kindlichen
Seele. Diese wohnt in einem Haus, das
nicht recht zu ihr pafit. Die aber vorbei-
gehen und eben nur das Haus sehen, ziehen
falsche Schliisse auf den Erbauer, und das
kann diesem, eben der Seele, nicht gleich-
giiltig sein. Abgesehen davon, dafl es auch
ihr selber nicht recht wohl ist in jenem
Hause.

Aber das ist noch nicht das Schlimmste.
Wir miissen das Bild vom Hause verlas-
sen, wenn wir dieses begreifen wollen. Der
Leib ist nicht nur Ausdruck der Seele, er

31



ist auch ihr Organ fiir den Verkehr mit der
Auflenwelt. Wenn er nun, vermoige der
« Belastung» vom elterlichen Material her,
nicht rein dem Bauplan der jungen Seele
entspricht, so bedeutet dies, dafl er nicht
ganz geeignetes oder gehorsames Werkzeug
gerade fiir 74re, ihrem Wesen entsprechende
Art oder Absicht im Auflenverkehr ist. Er
hindert sie manchmal; sie «kanns nicht,
wie sie eigentlich will, weil das Werkzeug
dafiir nicht ganz geeignet ist. Thre Absicht
kommt schief heraus, sie verfehlt ihre
eigentlichen Ziele. — Als Organ ist der
Leib aber auch Vermittler, durch den die
Dinge der Welt an die Seele gelangen.
Wenn er nicht ganz k7 Leib ist, so wird
sie daher die Aufenwelt nicht ganz so
«sehen », wie es durch vollig eigenstdndige
Empfangsorganisation moglich wire. Sie
sieht sie gewissermaflen durch eine nicht
recht passende Brille. — All das kann ihr
wiederum und erst recht nicht gleichgiil-
tig sein.

Die Seele steht so, nicht was ihr
Wesen, aber was ihr mogliches Verhalten
betrifft, in einer gewissen Abhingigkeit
von den Eltern, durch deren «Stil», wel-
cher im Bau des jungen Leibes sich be-
merkbar macht. Dies, und dies allein, ist
die « Vererbung», wie sie Tatsache ist.
Wobei immer bedacht werden muf, dafl die
Abhingigkeit eingeschriankt wird durch die
eigene Priagung, soweit diese eben durch-
dringt. Damit ist auch der Schliissel fiir
das Verstindnis der Zusammenhinge zwi-
schen dem « Charakter» der Kinder und
dem ihrer Eltern gefunden.

Wenn man unter Charakter die Eigen-
art einer Personlichkeit versteht, dann ist
der eigentliche Charakter jedes Menschen
von Anfang an und fiir alle Zeit diesem
eigentiimlich und weder verlierbar noch
verdanderlich: er ist das, was der einzelne
Mensch seinem Wesen nach isfz. In dieser
Bedeutung des Wortes besteht zwischen
dem Charakter des Kindes und dem seiner

32

Fltern {iberhaupt kein Zusammenhang. —
Anders, wenn das Wort die Verkaltens-
weise bedeuten soll, so wie sie nach auflen
hin in Erscheinung tritt. In diesem « Cha-
rakter» (man konnte ihn den uneigent-
lichen oder den Erscheinungscharakter
nennen) spielt das Erbe von den Eltern
her zweifellos eine Rolle; denn alles Au-
fenverhalten ist an die Vermittlung des
Leibes gebunden, und dieser ist vom Keime
her elterlich beeinflufit. Alle vorkommende
Charakter-« Verwandtschaft » zwischen El-
tern und Kindern ist hierin begriindet.

Nun gibt es aber noch eine dritte Be-
deutung des Wortes, welche in die beiden
andern hineinspielt. Im Laufe des Lebens
gewinnt jeder Mensch gewisse mehr oder
weniger feste Gewohnheiten, sich zur Welt
einzustellen und sich mit ihr auseinander-
zusetzen. Diese Gewohnheiten legen sich
gewissermaflen iiber den eigentlichen
«Kern» und geben anderseits dem Erschei-
nungscharakter seine lebensgeschichtlich
geprigte Form. So entsteht das, was wir
den «gewordenen» oder den Einstellungs-
charakter nennen konnten. Wenn man nun
bedenkt, daf die Gestaltung der Lebens-
geschichte, und zwar in den wichtigen
Jugendjahren besonders, nicht ohne stédn-
digen Einfluf der Eltern sich zu vollziehen
pilegt, so versteht man, daff hier noch ein-
mal eine Angleichungsmoglichkeit gegeben
ist. Gewohnheiten konnen, durch Imitation,
von den Eltern iibernommen werden; Tra-
ditionen konnen in die personliche Hal-
tung eingehen; erzieherische Mafnahmen
konnen den werdenden Charakter mit-
bestimmen. Obschon es sich hier keines-
wegs um Vererbung handelt, so kann doch
der Eindruck entstehen, als erbten sich
cewisse Einstellungs- oder Verhaltens-
gewohnheiten in der Familie fort.

Es kann allerdings auch sein, dafl der
Einfluf der Eltern sich gegenteilig aus-
wirkt. Elterliche Gewohnheiten kidnnen ab-
gelehnt werden, gegen den Einfluff der Tra-



dition kann der junge Mensch sich strau-
ben, erzieherische Mafnahmen konnen mit
Opposition aufgenommen werden, ihr Erfolg
kann negativ sein. In solchen Fillen findet
nicht Angleichung, sondern Entfernung des
lebensgeschichtlich gewordenen Charakters
von dem der Eltern statt ; die Jugend «schldgt
aus der Art» und erscheint dann weniger
«verwandt», als sie es durch das wirk-
liche, leibliche Erbe in der Tat ist.

Fiir die Erziehung geben diese {Tber-
legungen allerlei zu bedenken. Wir wollen
darauf im einzelnen nicht eingehen, um uns
nicht zu weit vom eigentlichen Thema, der
Storchengeschichte, zu entfernen. Aber
einiges mochten wir doch, gerade im An-
schluff an diese Geschichte, hervorheben.
Wenn Kinder, genau genommen, nicht
«unsere» Kinder sind, sondern in ihrem
Wesen durchaus besonders und «originelly,
dann ist es nicht nur aussichtslos, sondern
vollkommen sinnlos, aus ihnen gewisser-
maflen unseresgleichen machen zu wollen.
Auch dann, wenn « unseresgleichen » soviel
bedeuten soll wie: so, wie wir selber sein
mochten. Wir konnen weder unser Wesen
noch unser Ideal in den Kindern verwirk-
lichen. Wir konnen uns in ihnen nicht
« fortpflanzen» noch gar verewigen. Ver-
suchen wir so etwas, so geht unsere ganze
Absicht an ihnen vorbei und verderben wir
auch das, was wir sonst erzieherisch etwa
ausrichten kdnnten. Wer aus seinem Kinde
einen andern, im Wesen andern Menschen
machen will, dessen sogenannte Erziehung
wird zu einem einzigen Versuch der Ver-
gewaltigung, und das Kind wird darauf
so reagieren, dafl die ganze piddagogische
Situation zerstort wird. Ein Kind ist weder
ein unbeschriebenes Blatt, auf welches man
Beliebiges schreiben konnte, noch ein
Klumpen Lehm, den man beliebig formen
konnte. Es hat seinen origindren Charak-

34

ter, und innerhalb dieses, nicht auferhalb,
kann es eventuell erzogen werden.

Man soll nicht sagen, wenn Wesens-
dnderung ausgeschlossen sei, habe die ganze
Erziehung keinen Sinn. Im Gegenteil, ge-
rade so bekommt sie wirklich Sinn. Man
mufl nur wissen, dafl ihr Feld nicht der ori-
gindre, sondern der lebensgeschichtlich
werdende Charakter ist. Hier ist, im Guten
und im Schlechten, Einfluf der Umwelt
und also auch der Erziehung moglich. Und
er ist wichtig, fiir das Kind selbst und fiir
die Gemeinschaft, in der es lebt. Ob ein
Mensch egozentrisch ist oder fdhig, sich in
die Gemeinschaft einzuordnen, ob er gliu-
big seinen gottlichen Ursprung anerkennt
oder ihn eigensinnig und selbstherrlich ver-
kennt, ob er sich Miihe gibt, seine person-
lichen Wiinsche hinter sachliche, sittliche
Notwendigkeiten zuriickzustellen, ob er
tapfer den Kampf des Lebens kidmpft oder
wehleidig ihm ausweicht, ob er #ngstlich
und ohne Selbstvertrauen der Zukunft
entgegensieht oder bereit ist, ihr uner-
schrocken zu begegnen, — dies und vieles
andere, was damit zusammenhingt, ist
wesentlich Sache der Einstellung, also der-
jenigen « Schicht» des Charakters, welche
sich lebensgeschichtlich, auf der Grundlage
des Wesens, erst bildet. Und was sich bil-
det, das ist derjenigen Bildungs-Hilfe zu-
ginglich, welche der Sinn aller wirklichen
Erziehung ist. Denn Erziehung heifit Hand-
reichung gegeniiber dem werdenden Men-
schen in seiner schweren Aufgabe, das
Beste zu werden, was er gemil seinem
Wesen werden kann.

Darum kann richtige Erziehung nur
dort sein, wo wir Erzieher, wir Eltern, uns
immerfort an die Weisheit des Mairchens
vom Storch erinnern und also das Mér-
chen ernst nehmen!



	Das Märchen vom Storch hat recht

