
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 12 (1936-1937)

Heft: 9

Artikel: Naturbetrachtungen

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1066234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1066234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Paul Häberlin
Illustration von

H. Tomamichel

Der « Schweizer-Spiegel » hat die
Ehre, seinen Lesern im Nachfolgenden
einen Artikel des Schweizer Philosophen
Paul Haberlin zu unterbreiten, der von
dem viel gebrauchten und ebensooft
missbrauchten Begriffe des « Instinktes »

ausgehend, ein Urphänomen des Lebens
in unerhört neuer Weise behandelt. Von
einem besondern intimen Reiz ist es, dass
der Verfasser in dieser Arbeit seine
Erfahrungen als Jäger anknüpft.

I. Das Rätsel der Verständigung
Man weiss, dass das Gemsrudel im
allgemeinen dem Leittier blindlings folgt.

Aber es gibt merkwürdige Ausnahmen.
Einmal erschreckte ich ein starkes Rudel,
welches ruhig ziehend den steinigen Kessel

unter meinem Standort durchquerte,
durch den scharfen Laut, den die Spitze
meines Stockes in den Felsen gab. Die
Tiere wurden stutzig, sicherten nach
allen Seiten, konnten mich aber in den
Felstrümmern nicht entdecken und
bekamen auch keinen Wind. Nach einer
geraumen Weile des Zögerns sprang die

Leitgeiss voraus gegen den Rand des

Kessels und auf den grasigen Ifang
gegenüber, den sie dann, immer nach
einigen Sprüngen sichernd, in der Richtung

des geplanten Marsches vollständig
auskundschaftete. Das dauerte wohl eine
halbe Stunde. Sowohl beim Absprung der
Führerin wie während dieser ganzen

26



Zeit verharrte das Rudel ruhig an seinem
Ort, ohne die geringsten Anstalten zu
treffen, ihr zu folgen. Die Tiere verhielten

sich damit durchaus der Lage
entsprechend. Ihr Nichtbefolgen war kein
Versagen des « Gehorsams », im Gegenteil:

sie sollten bleiben und abwarten.
Woher wussten sie das?

Analoge Vorgänge zweckmässiger
Durchbrechung der in gewöhnlicher Lage
befolgten Gesellschaftsregeln beobachtet
man auch bei andern Tieren. Die Kük-
ken der Wildente oder des Schneehuhns
sind gewohnt, der Mutter überallhin zu
folgen; sie umgeben sie in dichter Nähe
wie ein Planetenschwarm den Zentralkörper.

Wenn aber ein Feind auftaucht,
im Falle der Enten vielleicht ein Hund,
der in den Tümpel springt, dann geht
wohl die Alte schwimmend ab, langsam
im übrigen und sich halblahm stellend,
um den Hund zu täuschen und ihn zu
ermuntern, dass er ihr folgt, die Kleinen
aber flüchten nicht hinterher, sondern
zerstreuen sich mit unglaublicher
Geschwindigkeit nach allen Seiten, im
Schilf oder unter Seerosenblättern Dek-
kung suchend. Man beobachtete, wie
gesagt, dasselbe bei verschiedenen
Wildhühnerarten, aber auch bei Feldlerchen
sah ich einmal dasselbe Spiel. In einem
Fall, bei Schneehühnern, waren die Kük-
ken bestimmt höchstens zwei Tage alt.
Wie wissen sie, was sie zu tun haben, was
das Betragen der Mutter bedeutet, und
wo es geboten ist, das übliche Verhalten
zu ändern?

Es gibt verschiedene
Erklärungsmöglichkeiten. Wir wollen sie insbesondere

gegenüber dem geschilderten
Verhalten der Gemsen prüfen, weil hier eine

ganze Reihe anderer, ergänzender
Beobachtungen zur Verfügung steht.

Zunächst könnte man daran denken,
dass das Leittier durch bestimmte lautliche

oder andere Zeichen seine Absicht
oder seinen Befehl kundgibt, und dass die
übrigen Tiere den Sinn jener Zeichen
verstehen. Andre Beobachtungen legen
diese Erklärung nahe. Ich sah einmal,
wohl verborgen, ein kleineres Rudel auf

20 Schritt Entfernung an mir vorüberziehen.

Die Leitgeiss konnte mich weder
optisch noch durch den Wind wahrnehmen

— sonst wäre ja auch das Ganze
in wilde Flucht übergegangen. Aber auf
irgendeine Weise muss sie doch gemerkt
haben, dass etwas nicht geheuer war; ich
halte es nicht für ganz ausgeschlossen,
dass sie meine Atemzüge oder vielleicht
eine leise Reibung meines Kleides an dem
rauhen Stein hörte, hinter dem ich,
durch eine enge Spalte lugend, verborgen

war. Kurz : sie unterbrach den Marsch,
sicherte, hob den Kopf in eigentümlicher
Weise und liess einen leisen, eigenartig
modulierten Laut hören, zwischen Zischen
und Keckem, worauf das Rudel eng auf-
schloss und den Marsch mit allen Zeichen
besonderer Vorsicht langsam fortsetzte.
Der Laut glich in keiner Weise dem
bekannten Warnpfiff wachehaltender Gemsen,

dem rasche Flucht zu folgen pflegt;
das Zeichen mit dem Kopf hatte ich nie
zuvor gesehen.

Lassen derartige Vorkommnisse eine
einigermassen differenzierte Laut- oder
Zeichensprache annehmen, so ist damit
indessen doch nicht gesagt, dass auch in
unserem Ausgangsbeispiel die Verständigung

auf diese Weise erfolgte. Dagegen
spricht jedenfalls die Tatsache, dass trotz
genauer Beobachtung mit gutem Fernglas

keinerlei vorbereitende Bewegung zu
entdecken war, die als Zeichen hätte gelten

können: der Absprung erfolgte ganz
plötzlich. Dass jedenfalls auch noch eine
andere Verständigungsmöglichkeit unter
diesen Tieren besteht, scheint mir
folgende Beobachtung zu zeigen. Wenn die
Leitgeiss Mutter eines Kitzchens ist —
was nicht so selten vorkommt, als es wohl
angenommen wird — so weilt dieses
Kitz entgegen aller sonstigen Gewohnheit
nie bei ihr, solange sie ihre Funktion als
Führerin eines Rudels ausübt; vielmehr
marschiert es hinten im Rudel mit,
gewöhnlich bei einem andern Muttertier
zusammen mit dessen Kitz. Sobald aber
ein Marschhalt unter sicheren Umständen

eintritt, schnellt das Kitz zu seiner
Mutter vor, lässt sich von ihr liebkosen

27



und bleibt in ihrer Nähe, solange der
Halt dauert. Wenn aber das Leittier zum
Weitermarsch aufbricht, so tritt das

Junge augenblicklich in das Rudel
zurück. Ich habe auch in grosser Nähe nie
beobachtet, dass hierbei zwischen Mutter
und Kind irgendein Zeichen gewechselt
worden wäre. Es ist noch beizufügen,
dass bei einem blossen Sicherungshalt
das Vorprellen des Kitz nach meiner
Beobachtung nicht vorkommt.

Weil ähnliche, anscheinend zeichenlose

Verständigung auch sonst bei Tieren
häufig beobachtet wird, hat man neue
Wege der Erklärung versucht. Es liesse
sich eine Verstehensmöglichkeit denken,
die nicht besondere, feststehende
Zeichen voraussetzte. So wäre es denkbar,
dass das Rudel in unserm ersten Beispiel
an der aufgeregten Art des Absprungs
gemerkt hätte, dass es sich hier nicht um
einen Aufbruch zum Weitermarsch
handle (dem es ohne weiteres gefolgt
wäre), sondern eben um eine Einzelaktion

des Leittieres, der gegenüber es

abzuwarten habe. Jene Art des Absprungs
hätte dann zwar als Zeichen gewirkt,
aber vielleicht nicht im Sinne eines
«ausgemachten », feststehenden Signals: es

wäre als einmaliges in seiner Einmaligkeit
verstanden worden; wobei dahingestellt

bleiben kann, ob das Leittier seinerseits

mit der Art seiner Bewegung eine
Mitteilungsabsicht verband oder nicht.
Man mag dabei an das Verhalten kleiner
Kinder denken, welche auch in den
unabsichtlich veränderten Mienen oder
Bewegungen der Umweltpersonen zu lesen
und an ihnen zu merken pflegen, welche
Stimmungen oder Absichten hier
vorhanden seien — und dies ohne dass jene
Mienen oder Bewegungen irgendwie zu
einem für sie feststehenden Zeichensystem

gehörten.
Aber eine solche Erklärung nähert

sich bereits dem Eingeständnis der Un-
erklärbarkeit. Oder vielmehr: es wird
daran bereits halbwegs offenbar, dass

vielleicht alle Erklärungen des

Verständigungsphänomens, selbst desjenigen, das

auf einem feststehenden Zeichensystem

beruht, an einem bestimmten Punkte
versagen. Wir wollen nur, bevor wir auf
diesen Punkt aufmerksam machen, noch
zweierlei Meinungen erwähnen, die so

etwas wie Erklärungsversuche für
zeichenlose Verständigung oder doch
Verständigung ohne « feststehende » Zeichen
sein wollen.

Einmal kann man sich den Vorgang
nach Art des telepathischen Phänomens
vorstellen. Wir sprechen von Telepathie,
wenn wir annehmen, dass jemand von
Vorgängen Kunde bekomme, welche sich
ausserhalb der Reichweite seiner Sinnesorgane

abspielen, so zwar dass feststellbare

Zeichen und ein vorstellbarer
Zeichenempfang — oder doch ein bekanntes
Medium der Übertragung von eventuellen

Zeichen oder Reizen zu fehlen scheinen.

Es will damit, solange man kritisch
bleibt, nicht gesagt sein, dass eine
Übermittlung, dass Zeichen und Zeichenempfang

überhaupt fehlen; im Begriff der
Telepathie liegt nur das Eingeständnis,
dass Derartiges uns nicht bekannt sei

Wenn es aber so ist, dann bedeutet die

Erklärung durch Telepathie einen noch
deutlicheren Verzicht auf Erklärung, ein
noch ausgesprocheneres Eingeständnis der
Unerklärbarkeit überhaupt, als jener
zuvor erwähnte Versuch, der sich den
Vorgang nach Analogie des Umweltverständnisses

unerfahrener Kinder und somit als

« unmittelbares » Sinnverstehen gewisser

Bewegungen oder Körperhaltungen
denkt. Auf diese Erklärung reduziert sich
übrigens die « telepathische » dann, wenn
man für den Fall der Telepathie positiv
gewisse Zeichenvermittlungen annimmt;
denn ob diese Zeichen auch für den Dritten

wahrnehmbar seien oder nicht, ist
offensichtlich von untergeordneter
Bedeutung für die Vorstellung des

Vorgangs selbst.
Nimmt man aber an, dass beim tele-

patischen Phänomen Zeichen überhaupt
fehlen — was ja deshalb möglich wäre,
weil uns Derartiges nicht bekannt ist —
dann nähert sich die « telepathische »

Erklärung einem letzten Versuch: der
Erklärung « aus Instinkt ». Aber das ist

28



nun in mehr als einer Hinsicht erst recht
eine dunkle Sache, und es ist schwer zu
sehen, wie aus ihr Klarheit kommen soll.

Nach dieser Auffassung hätten in
unserem ersten Beispiel die Tiere des

Rudels « instinktiv » gewusst, was zu tun
sei, oder was das Betragen des Leittieres
zu bedeuten habe, also ohne dass dieses

Betragen selber als (verstandenes oder
zu verstehendes) Befehlszeichen gewirkt
hätte oder ihm ein solches Zeichen
vorausgegangen wäre. Es hätte gewisser-
massen gar kein Verstehen (Sinnverstehen)

stattgefunden, sondern das Verhalten

der Tiere wäre aus einem ursprünglichen

und unvermittelten Erfassen der
Situation heraus erfolgt, so dass die
Rekognoszierungsabsicht im Leittier und
das ihr entsprechende und angepasste
Betragen des Rudels zusammen einer geheimen

Koordination oder Abgestimmtheit
aufeinander entsprungen wären, ohne
dass es für das erste nötig gewesen wäre,
ein Zeichen zu geben, noch für das Rudel,
ein solches Zeichen abzuwarten, zu
verstehen und danach sich einzurichten. So

wenigstens muss man die Erklärung «aus
Instinkt » hier wohl auffassen, wenn
« Instinkt » überhaupt etwas besagen und
nicht nur ein Wort anstelle eines
Fragezeichens sein soll — wenn die Erklärung
anderseits verschieden sein soll von jener
andern, welche (nach Analogie des
kindlichen Umweltverstehens) mit «
unmittelbarem » Verstehen willkürlicher oder
unwillkürlicher Zeichen rechnet. Der
Instinkt hätte also beide, das Leittier
und das Rudel, zugleich und in
gegenseitiger Entsprechung « geleitet » ; so

wäre der Anschein der Verständigung in
Wirklichkeit aufzufassen.

Aber abgesehen davon, dass es nun
doch offenbar tatsächliche
Verständigungsvorgänge zwischen Tieren gibt, mit
nachweisbaren Zeichen und nachweisbarem

Verstehen und sogar Nichtverstehen,
und dass für derartige Vorgänge die
Instinkttheorie nicht oder doch nicht ohne
Umwege anwendbar wäre, — abgesehen
hiervon ist zu fragen: Wie stellt man sich
die Wirksamkeit dieses Instinktes vor,

und als was stellt man sich ihn selber
vor? Es war von geheimer Koordination
der Vorgänge in den verschiedenen Tieren

die Rede. Soll man sich etwas Klares
dabei denken, so muss man sich diese
Koordination doch wohl als so etwas wie
eine funktionelle Einheit vorstellen, etwa
nach Art der Abgestimmtheit verschiedener

Organe eines und desselben Organismus.

Aber selbst wenn diese letztere
Vorstellung ihrerseits keine Schwierigkeiten

oder Dunkelheiten enthielte — sie
enthält sie in der Tat — so wäre eben
doch zu bedenken, dass jedenfalls in mancher

Hinsicht und wohl « mehrheitlich »
verschiedene Tierindividuen gerade keine
organische Einheit darstellen. Abgesehen
vom allgemeinen Individualcharakter und
also von der offenkundigen « Selbständigkeit

» der einzelnen Tiere gegenüber den
andern: es lassen sich, um in der Nähe
unseres Beispiels zu bleiben, gerade im
Verkehr der Gemsen untereinander genügend

viele Fälle von « Ungehorsam »
oder Eigenwilligkeit feststellen, das heisst
Fälle eines Betragens einzelner Tiere,
welches durchaus nicht mit der Absicht
des Leittieres oder mit dem allgemeinen
Betragen des Rudels harmoniert. Ja, es

war sogar während der am Anfang
mitgeteilten Beobachtung deutlich festzustellen,

dass insbesondere die jüngeren Böcke,
die sich im Rudel befanden, zunächst
sehr unsicher waren, was nun eigentlich
gehen solle; es sah direkt aus, als holten
sie sich bei den älteren Geissen Rat, ehe
sie sich dann beruhigten.

Kurz zusammengefasst : Wenn schon
Instinkt — im obigen Verständnis des

Wortes — wieso «wirkt» er nicht
durchgehend, wieso ist die Verbundenheit der
Individuen nur so partiell und fragwürdig?

Man sollte doch denken: entweder
bilden die Tiere eine funktionelle
Einheit, und dann « wirkt » diese durchwegs,

das heisst dann handelt es sich
überhaupt nicht mehr um différente
Individuen, oder sie bilden jene Einheit
nicht, dann aber bleibt das Wort «

Instinkt » inhaltlos, ein blosses Fragezei-

29



chen, und die Erklärung stellt sich als

Eingeständnis der Unerklärbarkeit heraus.
Nun' hat man ja allerdings noch

einen — nicht nur in diesem Falle
beliebten — Ausweg. Wenn man ein Faktum,

so wie es ist, nicht erklären kann,
so erklärt man es « historisch ». Auf den
Instinkt angewendet: dieser Instinkt soll
— so sucht man der oben angedeuteten
Schwierigkeit des Begriffs Rechnung zu
tragen — gar nicht soviel bedeuten wie
ursprüngliche, sozusagen konstitutionelle
Verbundenheit der Individuen, sondern er
soll der « Niederschlag » oder das
Produkt generationenlanger Entwicklung und
Vererbung erworbenen Wissens sein,
sozusagen Gewohnheit gewordene Erfahrung.

Durch diese Erklärung wird allerdings

die Schwierigkeit des eigentlichen
Instinktbegriffs vermieden; aber dafür
landet sie, genau gesehen, eben wieder
bei dem frühern Versuch, die Verständigung

als unmittelbares Sinnverstehen aus
Zeichen zu begreifen. Wenn man sich
nämlich vorstellt, das sozusagen automatisch

sich einstellende, eben «instinktive»
Verstehen der heute lebenden Individuen
setze einen frühern Verkehrszustand voraus,

in welchem die Verständigung noch
nicht ohne weiteres spielte, nun, dann
hat man das Rätsel der Verständigung
eben in diesen frühern Zustand
zurückgeschoben. Auch wenn gar nichts
einzuwenden wäre gegen die Lehre von der

Vererbung erworbener Gewohnheiten oder
erworbenen Wissens: einmal muss doch
so etwas wie ursprüngliche, noch nicht
auf Erfahrung und Vererbung beruhende
Verständigung stattgefunden haben,
vielleicht zwar als ungenaue und öfter
missverstandene als verstandene, aber eben
doch als Kommunikation der innern
Vorgänge, der Absichten, des Umweltverhaltens

zwischen den Individuen, eine
Kommunikation, auf Grund welcher erst so

etwas wie korrigierende Erfahrung und
Ausbildung zutreffenderen Verständnisses

möglich war. In diesen Anfängen aber
liegt gerade das Rätsel. Wie kam ein
Individuum dazu, überhaupt eine «Ahnung»
davon zu haben (eine richtige oder
falsche) was das äussere Verhalten eines
andern Tieres mit Bezug auf seine Umwelt

und daher eventuell auch für es,
das wahrnehmende Individuum, zu
bedeuten habe? Wir stehen wieder vor dem
« unmittelbaren Sinnverstehen ».

Nach alledem ist wohl klar, dass die
beiden zuletztgenannten Erklärungsversuche

(Telepathie und Instinkt) entweder
nichts besagen, oder dann auf jene an
zweiter Stelle genannte Ansicht hinauslaufen

: auf die des « unmittelbaren
Sinnverstehens ». Darauf reduziert sich aber
im Grunde auch jede mögliche Erklärung

einer tierischen Verständigung, welche

auf einem mehr oder weniger
differenzierten System feststehender Zeichen

Ernsl Morgenlhaler

30

Federzeichnung



zu beruhen scheint. Denn einmal im
Laufe des tierischen Lebens müssen doch
diese Zeichen als qualifizierte Sinnträger
erfunden und gegenseitig « ausgemacht »

(in ihrer Bedeutung auf beiden Seiten
erkannt und festgelegt) worden sein. Dies
aber ist nicht möglich, ohne dass von
vornherein beides, Sinnverstehen und
Verständigung, bereits vorhanden war,
wenn auch noch nicht in bestimmt
differenzierter und quasi festgelegter Weise:
jede « Sprache » setzt eine « vorsprach-
liche » Kommunikation voraus. Auch wo
Verständigung über feste Zeichen
erfolgt, ist der eigentliche Mitteilungs- und
Verstehensvorgang derjenige des
Zeichenverstehens überhaupt, das heisst der
sinnhaften Kundgabe und Wahrnehmung.

Aber gerade die Annahme solchen
sinnverstehenden Verkehrs, auf welche
alle Versuche der Erklärung tierischer
Verständigung hindrängen, ist ja nun
ihrerseits keine eigentliche Erklärung,
sondern nur das « Ausruhen » von aller
Erklärung hei einem bestimmten Punkt:
jenes Sinnverständnis ist nun selbst das

Rätsel. Die Erkenntnisfrage, die sich ihm
gegenüberstellt, lautet: Wie kann
begriffen werden, dass zwischen verschiedenen

(hier tierischen) Individuen das
motorische Verhalten nach seiner « innern »

Bedeutung verstanden werden kann? Wir
haben im Ausgangsbeispiel mit Individuen

derselben Tierart und also desselben
Lebenskreises zu tun. Die Verständigungsmöglichkeit

reicht aber nach vielen
Beobachtungen darüber hinaus (Warnsignale
der Häher oder der Murmeltiere, die
auch von andersartigen Tieren verstanden

werden), und anderseits wiederholt
sich das Phänomen und damit das Rätsel
im Grunde in derselben Weise im
Bereich menschlicher Verständigung, wie
wiederum vielfach zwischen Mensch und
Tier. Die folgenden Betrachtungen werden

zunächst dieser Frage gewidmet sein.
Die Frage selbst wird aber notwendig
andere nach sich ziehen, und die Antwort
darauf wird ihrerseits Licht in andere
Naturphänomene bringen. Denn nichts
im Reiche der Erkenntnis ist isoliert.

II. Die Einheit des Lebens

Alle Versuche, das Phänomen der
Verständigung zu begreifen, landen, wenn
sie überhaupt etwas besagen sollen, beim
« unmittelbaren Sinnverstehen ». Weil
dieses aber selber wieder rätselhaft ist,
muss gefragt werden, wie es seinerseits
zu begreifen sei. Es muss aber in diese
Frage die Tatsache einbezogen werden,
dass auch Nichtverstehen oder Missverstehen

möglich ist. Es müsste weiter
berücksichtigt werden, dass es eine Kundgabe

gibt, welche ihrerseits weiss und
damit rechnet, dass sie von andern verstanden

wird — also gewissermassen ein
Verstehen des Verständnisses der andern;
doch wollen wir, um die Untersuchung
nicht zu komplizieren, diese Seite des

Verständigungsphänomens hier ausser acht
lassen; wir dürfen es deshalb, weil doch
im Grunde das Rätsel hier wie dort das

gleiche ist.
Machen wir uns die Situation ganz

klar. Das Leittier will oder tut etwas, und
die Tiere im Rudel verstehen und wissen
also (bis zu einem gewissen Grade, was
eben Ausdruck des möglichen Missverstehens

ist), was es will oder tut. Sofern
sie adäquat verstehen, befinden sie sich
in einer innern Lage, welche mit derjenigen

des Leittieres zwar nicht völlig
gleich, aber doch in einem bestimmten
Sinne gleichbedeutend ist: es ist so, als
ob sie selber den Vorgang miterlebten,
der in jenem stattfindet. Dabei muss wohl
beachtet werden, dass dies gemeinsame
Erleben nicht etwa ein gleichartiges
Reagieren auf eine gleiche Umwelt bedeutet,

wie es schliesslich aus der verwandten
Konstitution und Organisation der Tiere
zu begreifen wäre. In unserm Beispiel
reagiert das Leittier in seiner ganz besondern

Weise auf die Störung, anders als
die übrigen; die Erlebnisgemeinschaft,
um welche es sich im Falle der Verständigung

handelt, aktiviert sich erst in dem
Moment, wo die Tiere des Rudels
verstehen, wie das Leittier auf die Umwelt
reagiert; sie besteht in einer eigenartigen
Anteilnahme am innern Vorgang in die-

31



sem. Das Rätsel des Verstehens ist nicht
die Frage nach der Möglichkeit
korrespondierender Umweltreaktion verschiedener

Individuen; es kann daher auch
nicht durch irgendeine Theorie von der
Umweltverbundenheit, von « gleichem
Lebenskreis » oder derartigem gelöst werden.

Es ist ja wahrscheinlich, dass die
Gleichheit des Lebenskreises (die übrigens

mit der Gleichheit der Konstitution
zusammenhängt) die « Richtigkeit » oder
Adäquatheit des Verstehens erleichtert;
man mag daran denken — wofür viele
Beobachtungen sprechen — dass jedenfalls

die erwachsenen Geissen des Rudels,
wären sie Leittiere gewesen, sich ebenso

betragen hätten, wie es unser Leittier tat,
und dass sie dieses deshalb eher « richtig
verstehen ». Allein die Erklärung der
Richtigkeit des Verstehens, auch wenn sie
voll zutreffend sein sollte, ist nimmermehr
eine Erklärung für das Verstehen
überhaupt, d. h. für die merkwürdige
Tatsache jener sozusagen kontagiösen Anteilnahme

am « Innenleben » eines andern;
sei nun diese Anteilnahme mehr oder
weniger adäquat, sie ist Anteilnahme und
als solche das erst noch zu Begreifende.
Ehe « richtiges » Verstehen möglich ist,
muss doch erst einmal Verstehen
überhaupt sein, d. h. innere Berührung, Wissen

voneinander, Miterlebenkönnen, oder
wie man es nennen will.

Es handelt sich gerade um diese
Tatsache des « innern Kontaktes ». Dieser

ist das Rätsel, und es ist, wie früher
dargelegt wurde, dasselbe Rätsel, ob der
Kontakt durch gewisse « Zeichen » oder
ohne solche erfolge; auch Zeichen müssen
in ihrer Bedeutung verstanden werden,
ihr Verstehen setzt also das « Verstehen
überhaupt », eben jenen innern Kontakt,
voraus.

Immer, wenn wir vor einem Rätsel
stehen, empfiehlt es sich, zunächst
einmal zu fragen, warum das Phänomen,
um das es sich handelt, rätselhaft sei.
Und zwar: für uns rätselhaft; denn offenbar

liegt die Rätselhaftigkeit nicht im
Phänomen als solchem als eines seiner
objektiven Merkmale, sondern an uns: Rät¬

selhaft ist das, was wir nicht begreifen.
— Immer nun, wenn wir mit unserm
Begreifen am Ende sind, gibt es zwei
Möglichkeiten: Entweder handelt es sich
um etwas (für uns) überhaupt Unbegreifliches,

oder unser bisheriges Begreifenwollen

ist auf einen Holzweg geraten.
Es ist unbedingt nötig, auch die

erste dieser Möglichkeiten ernst zu
nehmen. Sofern jedenfalls unsere Erklärungen

nichts anderes sind als Reduktionen
entweder auf (anscheinend) Bekanntes oder
auf «Einfaches» oder «Ursprüngliches»,
bleibt zuletzt immer ein nicht mehr
Reduzierbares, somit ein Unerklärliches.
Aber auch wenn wir « Begreifen » nicht
mit jeder oberflächlichen Art der Erklärung

gleichsetzen: Begreifen heisst doch
immer « in Begriffe fassen », einordnen,
und es könnte sein, ja es ist so, dass
einmal diese Möglichkeit aufhört. Vielleicht
ist gerade das Phänomen des Verstehens
ein « Urphänomen », das heisst eine Art
oder Form des Nichtmehrbegreiflichen.

Aber wie immer es sich damit
verhalte: zunächst muss einmal nachgesehen
werden, ob die Unbegreiflichkeit, vor die
wir faktisch geraten sind, nicht vielleicht
nur an einem Fehler unseres bisherigen
Begreifens liegt. Diese Nachforschung
lohnt sich sehr rasch, wenn wir uns
vergegenwärtigen, was am Verhalten der
Tiere uns denn nicht rätselhaft erscheine.
Halten wir uns dabei möglichst nahe am
Verständigungsphänomen. Die Tiere
nehmen mit ihren Sinnen das Verhalten ihrer
Führerin wahr, ganz abgesehen von
Verstehen oder Nichtverstehen. Diese
Tatsache der sinnlichen Wahrnehmung
erscheint uns, oder doch den meisten von
uns, nicht rätselhaft. Warum nicht? Nun,
hier glauben wir eine ausreichende
Erklärung zu haben. Die meisten von uns
haben sich die geläufige physikalisch -

physiologische Erklärung zu eigen
gemacht, wonach vom Objekt Lichtstrahlen
ausgehen, welche in so und so vorgestellter

Fortpflanzung auf die reizbaren Stellen

der Netzhaut des Empfängers treffen,
wo sie Veränderungen hervorrufen, welche

ihrerseits durch die sensorischen

32



Nervenbahnen in die «zuständigen» Partien

der Hirnsubstanz geleitet werden,
wo sie dann entsprechende Empfindungen

« hervorrufen » oder « auslösen ».
Diese Erklärung kann mehr oder weniger
ausgearbeitet und kompliziert, sie kann
auch ergänzt sein durch
physiologischpsychologische Vorstellungen von der

Apperzeption und subjektiven Kombination

der Reize; das allgemeine Schema
wird dadurch nicht geändert.

Auf dieses Schema wollen wir einen
Moment achten, ohne zum Inhalt der

Erklärung Stellung zu nehmen. Wesentlich

daran ist nicht eigentlich die
Vorstellung, welche wir uns von dem
Vorgang machen, sondern etwas, was
dahintersteht und was jener Vorstellung erst
die Bedeutung einer Erklärung gibt: es

ist die Voraussetzung, eine Tatsache sei

erklärt, wenn es gelungen sei, sie in
ihrem Zusammenhang, zuletzt im
Zusammenhang aller Dinge zu begreifen.
Wir setzen stillschweigend allemal voraus,

dass es diesen Zusammenhang in
Wahrheit gebe, anders ausgedrückt: dass

alle Dinge und Geschehnisse in einem
einzigen Realzusammenhang stehen. Erst
auf Grund dieser Voraussetzung hat
irgendeine Erklärung, ja hat alles
Erklärenwollen überhaupt einen Sinn. Denn
wenn es jenen einheitlichen und eindeutigen

Realzusammenhang nicht gäbe, so

gäbe es keine sinnvolle Einordnung oder
Zusammenordnung der einzelnen Phänomene,

also keine sinnvolle Erklärung.
So ist auch die zitierte Erklärung

des sinnlichen Wahrnehmungsphänomens
ein Versuch, das zu Erklärende in

einen grössern Zusammenhang, zuletzt
offenbar in den Naturzusammenhang
überhaupt einzuordnen. Weil dieser Versuch

zu gelingen scheint, halten wir das

Phänomen für begriffen. Es ist wohl zu
beachten, dass diese Erklärung, so wenig
wie irgendein anderes naturwissenschaftliches

Begreifen, es unternimmt, jenen
Zusammenhang selber erklären zu wollen.

Dass er bestehe, wird als ein Letztes
vorausgesetzt. Aus guten Gründen, wie

wir hinzufügen wollen, ohne es hier dartun

zu können.
Jener vorausgesetzte Zusammenhang

bedeutet nun aber nichts Geringeres, als
dass es Einzelnes im strengen Sinn der
Einzelheit nicht gibt. Die Einzelheit des

Einzelnen ist eingeschränkt durch die
Einheit, welche alle verbindet. Das
einzelne Ding ist nicht ein Isoliertes, die
reale Vielheit bedeutet nicht einen
Gegensatz zur Einheit, sondern das Viele
steht in Einheit, die Einheit besteht
durch die Vielheit, sie wird durch diese
Vielheit « hergestellt ». Dies bedeutet
« Zusammenhang ». Der Strom des
Geschehens geht durch alles hindurch; das

Einzelne nimmt daran Anteil, auf seine
Weise zwar, aber gerade dadurch bringt
es die Einheit zum Ausdruck, ja konstituiert

es sie mit. Es ist für die
Voraussetzung, welche aller naturwissenschaftlichen

Erklärung zugrunde liegt,
selbstverständlich, dass alles Einzelne im
Ganzen Eines ist, dass also der
Zusammenhang zwischen Einzelnem nicht erst
sozusagen vom Einzelnen her zu schaffen
oder zu begreifen ist, sondern dass er mit
und in aller Einzelheit von vornherein
ist. Eben auf Grund so gearteter
Naturanschauung, und auf diesem Grunde
allein ist naturwissenschaftliche Erklärung

möglich. Es gibt keine Erklärung
irgendeines Phänomens ohne Voraussetzung

der Einheit alles Besondern, und
zwar der Einheit als einer durchaus
ursprünglichen Ganzheit, welche alle
Einzelheit umgreift.

Sobald dies klar geworden ist, wissen

wir jetzt auch, warum uns das

Phänomen des Verstehens bisher unbegreiflich

war. Es muss rätselhaft bleiben,
solange immer gefragt wird, wie das

einzelne Individuum zu jenem innern
Miterleben mit dem andern komme.
Denn solange also gefragt wird, besteht
jene Voraussetzung, die Bedingung aller
möglichen Erklärung, nicht, vielmehr:
wird nicht anerkannt. Die Frage, wie das

einzelne Tier zur Anteilnahme am innern
Geschehen des andern komme, setzt ja
vielmehr im Gegenteil voraus, dass das

33



Charles Hug Kohlenzeichnung

Einzelne im strengen Sinne ein Einzelnes
sei, ein sozusagen geschlossenes System,
welches am andern von vornherein nicht
Anteil habe. Es liegt auf der Hand, dass

unter diesen Umständen eine Erklärung
unmöglich ist. Wenn das Einzelwesen
isoliert gedacht wird, wie soll verstanden
werden, dass es aus der Isolierung
herauskomme? Gerade dies aber müsste verstanden

werden, wenn das Phänomen des

Verstehens erklärt werden soll.
Das Begreifenwollen, das vor dem

unmittelbaren Sinnverstehen als vor
einem Rätsel stehenblieb, hat also wirklich

einen Fehler gemacht. Es hat nicht
beachtet, dass, wollen wir überhaupt ein
Phänomen begreifen, wir voraussetzen
müssen, dass alles Einzelne, in unserm
Fall das einzelne Tierindividuum, von
vornherein mit allen andern eine
Daseinseinheit oder Ganzheit bildet, dass es

also keineswegs ein isoliertes Stück
Wirklichkeit ist, sondern auf bestimmte Weise

am Gesamtgeschehen Anteil nimmt. Wir
haben angedeutet, dass diese Voraussetzung

wohl begründet sei. Jedenfalls
aber gibt es nur dieAlternative : entweder
bekennt man sich zu ihr, und dann ist
das Begreifenwollen einzelner Phänomene
aussichtsvoll — oder man leugnet sie,
dann aber muss man von vornherein auf
jede Erklärung verzichten. Sie aber nicht
anerkennen und dennoch eine Erklärung
wollen, das ist Widersinn. In diesen
Widersinn verfallen alle Versuche, die
Frage zu beantworten, wie das Tier zum
Verstehen des andern komme. Daher
enthüllen sie sich zuletzt als lauter untaugliche

Scheinerklärungen, die, genau
besehen, beim Rätsel stehenbleiben — wie
im ersten Teil gezeigt worden ist.

Wir sind jetzt so weit, einzusehen,
dass wir auch für das tierische Geschehen

jene ursprüngliche Einheit der « Natur »

annehmen müssen, wollen wir überhaupt
etwas davon begreifen. Warum tun wir
es denn nicht eben so selbstverständlich,
wie es etwa heute in der physikalischen
Naturwissenschaft geschieht? Hätten wir
offene und unbefangene Augen, so müss-
ten gerade Phänomene wie das der
tierischen Verständigung uns auf das Bestehen

jener Einheit direkt stossen. Denn
dieses Phänomen stimmt nicht zur
Voraussetzung von der Isoliertheit der
Individuen. Es offenbart uns, sofern wir
unbefangen sind, geradezu die Lebenseinheit,

ist ein Ausdruck davon. Warum
wollen oder können wir, wenigstens viele
von uns, hier nicht sehen, was uns in
physikalisch orientierter Forschung, also

gegenüber der dinglichen Natur, zur
Selbstverständlichkeit geworden ist?

Man kann sagen, bei Tieren, also
Lebewesen, stelle sich das einzelne
deutlicher als bei toten Dingen eben als ein
Individuum dar, ein Besonderes, in sich
Geschlossenes, das sein Eigenleben für
sich führe, und also sei es nicht so leicht,
den Gedanken an die übergreifende Einheit
des Lebens zu fassen oder festzuhalten.

Aber das ist doch wohl nicht alles.
Wenn die Idee der Ganzheit der Natur
zwar in physikalischem Zusammenhang

34



überall durchgedrungen ist, nicht aber in
der Betrachtung der Lebewesen
(insbesondere der « höhern »), so liegt das wohl
mit daran, dass es hier eben nicht nur
um Geschehenseinheit überhaupt geht,
sondern um Erlebnis- oder Lebenseinheit,
im Sinn des seelischen Znsammenhanges.
Diesen vorauszusetzen fällt uns nicht
ebenso leicht. Nicht allein deshalb, weil
wir geneigt sind, bei seelischen Phänomen

an eine Seele von jener individuellen
Geschlossenheit zu denken, von welcher

soeben die Rede war. Sondern sicher
auch darum, weil man Seelisches nicht
« sehen » kann, und weil es daher auch
nicht möglich ist, sich ein sinnliches
Vorstellungsbild von seelischem Zusammenhang

zu machen. Wir neigen übrigens,
meist ohne es zu wissen, kraft der durchaus

naturwissenschaftlich - physikalisch
beeinflussten Gestalt unserer Wirklichkeitsidee,

dazu, überhaupt nur das «
Körperliche », das heisst eben das sinnlich
Wahrnehmbare für wirklich zu halten;
der allgemein verbreitete Naturbegriff
sieht die Realität durchaus körperhaftdinglich;

das ist noch ein Erbe der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts, des

« Maschinenzeitalters ». Darum fällt es

uns schwer, an wirkliche Zusammenhänge
zu glauben, wo sie nicht sinnlich sein,
noch sinnlich vorgestellt werden können.
Wir sind gewohnt, Zusammenhang so zu
denken, wie ihn die Teile einer Maschine
zeigen, also «mechanisch», leblos, seelenlos,

nur körperlich. Darum haben wir
Hemmungen, die Idee von der Einheit
des Daseins auf die seelische Realität
auszudehnen.

Aber darin sind wir eben inkonsequent.

Jene Idee besagt doch, dass alles,
was wirklich ist, ein Ganzes bildet. Nun
kann ja aber im Ernst doch niemand
leugnen, dass seelische Vorgänge wirklich

seien (wie wirklichkeitsernst nehmen
wir doch zum Beispiel unsere Sorgen und
Schmerzen, aber auch die Gesinnung des

Nächsten gegen uns!). Also müsste doch
das seelische Geschehen in die
vorausgesetzte Einheit einbezogen werden, und
zwar als seelisches, ohne vorher in Ge¬

danken denaturiert zu werden. Das letztere

geschieht, kraft der mechanistischen
Verbildung, in der wir noch stehen, dort,
wo zwar ein überindividueller
Zusammenhang zwischen seelischen Existenzen
angenommen, wo er aber seinerseits als

mechanisch-körperlicher gedacht wird.
So wird das Seelische selbst im Grunde
in die Körperlichkeit einbezogen; man
kann seelische Vorgänge nicht in körperlicher

Zusammenhangsart denken, ohne
Seelisches selbst als « eigentlich »
körperlich aufzufassen.

Dem allem gegenüber gilt es konsequent

zu sein. Gibt es seelische Wirklichkeit,

so gibt es seelischen Zusammenhang,
und zwar durchwegs. Wie immer man
sich diesen Zusammenhang im Verhältnis
zur dinglich-physikalischen Einheit denken

möge (darüber wäre einmal besonders

zu sprechen) : wir kommen
konsequenterweise nicht um die Voraussetzung
einer Lebenseinheit herum, welche über
alle individuellen Sonderheiten hinweg
alles seelische Leben verbindet. Die
Individuen sind auch seelisch nicht isoliert,
und zwar von vornherein nicht. Das
« Innenleben » jedes Wesens steht mit
dem jedes andern Wesens in (seelischem)
Zusammenhang. Wir leben unser Leben,
aber wir leben eben damit das Ganze des

Lebens auf unsere Weise.
Stellt man sich auf diesen Boden,

so verliert das Verständigungsphänomen
jedenfalls seine prinzipielle Unbegreif-
lichkeit. Denn nun kann es von
vornherein als ein bestimmter Ausdruck (oder
eine « Folge ») der innern Lebenseinheit
der Individuen begriffen werden. Und es

kann sich dann, für die gesuchte Erklärung,

nur noch darum handeln, sich
Gedanken darüber zu machen, in welcher
Art oder Form hier, im Falle des Ver-
stehens, jener Zusammenhang in Anbetracht

der Besonderheit der Individuen
sich vollziehe. Die Frage kann dann
jedenfalls nicht mehr lauten, wie es zur
innern Anteilnahme komme, sondern
vielmehr: in welcher Form sie, die ja mit
dem Lebenszusammenhang vorausgesetzt
ist, sich gerade hier vollziehe. Und diese

35



Frage könnte ebensogut in die andere
gewandelt werden: woran es liege, dass

die Lebensgemeinschaft hier nur in diesen

oder jenen Formen spiele und dass

sie in jedem besondern Fall auf eine ganz
bestimmte Weise « behindert » sei
(Möglichkeit des Missverstehens bzw. des

partiellen Nichtverstehens).
Wir können nicht mehr ausführlich

darauf eintreten; aber die Richtung einer
möglichen Antwort soll noch angedeutet
sein. Das Leben ist zwar eines im Ganzen,

aber es vollzieht sich als individu-
iertes, in einzelnen Individuen. Das will
soviel besagen, dass der Zusammenhang,
die Einheit, in sich «auseinandergesetzt»
ist, mit andern Worten: dass sie, die
Einheit, sich ständig in der Auseinandersetzung

zwischen Einzelnem erhält und
zugleich bekundet. Die Einheit des
Lebens ist nicht « ruhende » Einheit,
sondern Einheit in der Bewegung. Sie ist
daher identisch mit der Tatsache der
ständigen « Reaktion » des Einzelnen auf
das andere. Diese Reaktion vollzieht jedes
Einzelne auf seine besondere Weise —
eben darin seine Individualität lebend.
Es gehört dazu, dass jedes Einzelne die
« Anregung » des andern (oder also das,
was in diesem vorgeht) auf seine Weise
« aufnimmt », und dies heisst zugleich:
seiner Art entsprechend mit der
Aufnahme zugleich umformt, mehr oder
weniger und in bestimmter Richtung. Oder:
jedes Einzelwesen reagiert zwar, und
« versteht », indem es reagiert; aber es

versteht auf seine Weise und daher,
gemessen am Sinn der Anregung, nur mehr
oder weniger adäquat, unter Umständen
direkt « falsch ».

Wenden wir dies auf unser Beispiel
an. Die Grundlage der Verständigung der
Tiere ist die vorausgesetzte Grundtatsache
des einen seelischen Lebenszusammenhanges,

in welchem sie gemeinsam stehen;
sie leben zusammen ein Leben. Aber diese
Einheit ist nicht als eine Gleichartigkeit
vorzustellen, so dass, was im einen
vorgeht, ebenso auch im andern vorginge,
noch so, dass die Vorgänge im einen und
im andern sozusagen in der Gleichzeit

koordiniert oder « gekoppelt « wären.
Vielmehr vollzieht die Einheit sich als
individuelle Reaktion. Die erste Phase
dieser Reaktion auf der Seite des Rudels
ist die Kundnahme überhaupt, das
Berührtwerden und Sichberührenlassen vom
fremden Vorgang. Diese Kundnahme
bedeutet zugleich eine Einbeziehung des

Fremden in das Eigene, wobei also die
Kunde, welche das einzelne Tier erhält,
seiner Art entsprechend mehr oder weniger

bedeutungsgleich oder verschieden ist
von der Bedeutung, die das Vorkommen
für das Leittier hat. Sofern das Verstehen

ein adäquates Sinnverstehen ist, wie
im Falle unseres Beispiels, heisst dies:
dass die Tierindividuen hier gewillt und
imstande sind, die « Anregung » ohne
wesentliche Transformation aufzunehmen.

Zur Erklärung dieser Tatsache, also
des « richtigen » Verstehens, mag man
die Gleichheit der Konstitution, die

Bewegung im selben Lebenskreis, die
Zusammengewöhnung, die « Sympathie »

oder ähnliches heranziehen. Das alles hat
jetzt einen Sinn, aber erst jetzt, wo einmal

klar auf die Grundvoraussetzung
Bezug genommen ist.

Oh das Verstehen mehr oder weniger

richtig sei: als Verstehen ist es

begriffen, wenn die reaktive Einheit der
Individuen als Grundtatsache des Lebens
eingesehen und weiter, auf Grund dieser
Einsicht, begriffen ist, dass es, als
Kundnahme, eine erste Reaktion auf das

fremde Lehen ist, also die primäre
Bekundung der Einheit in der Individuation.

Jene Grundtatsache des Lebens
selber freilich, die Voraussetzung aller
Erklärungsmöglichkeit, ist damit nicht
erklärt. Weil sie Voraussetzung aller
möglichen Erklärung ist, kann sie auch
nicht erklärt werden. Jedes Begreifen
ruht auf einem Grunde, der das

Unbegreifliche selber ist. Und Begreifen heisst
nie etwas anderes als dies: ein Phänomen
in seiner Besonderheit als besondern
Ausdruck des Unbegreiflichen verstehen,
nämlich des individuierten und doch
einen Lebens.

36


	Naturbetrachtungen

