Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 12 (1936-1937)

Heft: 9

Artikel: Naturbetrachtungen

Autor: Haberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1066234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1066234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Paul Hdédberlin

Illustration von
H. Tomamichel

Der « Schweizer-Spiegel » hat die
Ehre, seinen Lesern itm Nachfolgenden
etnen Artikel des Schweizer Philosophen
Paul Hdberlin zu unterbreiten, der von
. dem wviel gebrauchten und ebensooft
missbrauchten Begriffe des « Instinktes »
ausgehend, ein Urphdnomen des [ebens
tn unerhort neuer Weise behandelt. Von
einem besondern intimen Reiz ist es, dass
der Verfasser in dieser Arbeit seine Er-
fahrungen als Jager ankniipft.

|. Das Ritsel der Verstdndigung

Man weiss, dass das Gemsrudel im all-
gemeinen dem Leittier blindlings folgt.

26

Aber es gibt merkwiirdige Ausnahmen.
Einmal erschreckte ich ein starkes Rudel,
welches ruhig ziehend den steinigen Kes-
sel unter meinem Standort durchquerte,
durch den scharfen Laut, den die Spitze
meines Stockes in den Felsen gab. Die
Tiere wurden stutzig, sicherten mnach
allen Seiten, konnten mich aber in den
Felstriimmern nicht entdecken und be-
kamen auch keinen Wind. Nach einer
geraumen Weile des Zogerns sprang die
Leitgeiss voraus gegen den Rand des
Kessels und auf den grasigen Ilang ge-
geniiber, den sie dann, immer nach
einigen Spriingen sichernd, in der Rich-
tung des geplanten Marsches vollstindig
auskundschaftete. Das dauerte wohl eine
halbe Stunde. Sowohl beim Absprung der

Fiihrerin wie wahrend dieser ganzen



Zeit verharrte das Rudel ruhig an seinem
Ort, ohne die geringsten Anstalten zu
treffen, ihr zu folgen. Die Tiere verhiel-
ten sich damit durchaus der Lage ent-
sprechend. Thr Nichtbefolgen war kein
Versagen des « Gehorsams », im Gegen-

teil: sie sollten bleiben und abwarten.
Woher wussten sie das?
Analoge Vorginge zweckmaissiger

Durchbrechung der in gewshnlicher Lage
befolgten Gesellschaftsregeln beobachtet
man auch bei andern Tieren. Die Kiik-
ken der Wildente oder des Schneehuhns
sind gewohnt, der Mutter iiberallhin zu
folgen; sie umgeben sie in dichter Nidhe
wie ein Planetenschwarm den Zentral-
korper. Wenn aber ein Feind auftaucht,
im Falle der Enten vielleicht ein Hund,
der in den Tiumpel springt, dann geht
wohl die Alte schwimmend ab, langsam
im tbrigen und sich halblahm stellend,
um den Hund zu tduschen und ihn zu
ermuntern, dass er ihr folgt, die Kleinen
aber fliichten nicht hinterher, sondern
zerstreuen sich mit unglaublicher Ge-
schwindigkeit mnach allen Seiten, im
Schilf oder unter Seerosenblidttern Dek-
kung suchend. Man beobachtete, wie ge-
sagt, dasselbe bei verschiedenen Wild-
hithnerarten, aber auch bei Feldlerchen
sah ich einmal dasselbe Spiel. In einem
Fall, bei Schneehiithnern, waren die Kiik-
ken bestimmt héchstens zwei Tage alt.
‘Wie wissen sie, was sie zu tun haben, was
das Betragen der Mutter bedeutet, und
wo es geboten ist, das iibliche Verhalten
zu dndern?

s gibt verschiedene Irkldarungs-
moglichkeiten. Wir wollen sie insheson-
dere gegeniiber dem geschilderten Ver-
halten der Gemsen priifen, weil hier eine
ganze Reihe anderer, ergdnzender Beo-
bachtungen zur Verfiigung steht.

Zunichst konnte man daran denken,
dass das Leittier durch bestimmte laut-
liche oder andere Zeichen seine Absicht
oder seinen Befehl kundgibt, und dass die
tibrigen Tiere den Sinn jener Zeichen
verstehen. Andre Beobachtungen legen
diese Erkldrung nahe. Ich sah einmal,
wohl verborgen, ein kleineres Rudel auf

20 Schritt Entfernung an mir voriiber-
ziehen. Die Leitgeiss konnte mich weder
optisch noch durch den Wind wahrneh-
men — sonst wire ja auch das Ganze
in wilde Flucht iibergegangen. Aber auf
irgendeine Weise muss sie doch gemerkt
haben, dass etwas nicht geheuer war; ich
halte es nicht fiir ganz ausgeschlossen,
dass sie meine Atemziige oder vielleicht
eine leise Reibung meines Kleides an dem
rauhen Stein horte, hinter dem ich,
durch eine enge Spalte lugend, verbor-
gen war. Kurz: sie unterbrach den Marsch,
sicherte, hob den Kopf in eigentiimlicher
Weise und liess einen leisen, eigenartig
modulierten Laut horen, zwischen Zischen
und Keckern, worauf das Rudel eng auf-
schloss und den Marsch mit allen Zeichen
besonderer Vorsicht langsam fortsetzte.
Der Laut glich in keiner Weise dem be-
kannten Warnpfiff wachehaltender Gem-
sen, dem rasche Flucht zu folgen pflegt;
das Zeichen mit dem Kopf hatte ich nie
zuvor gesehen.

Lassen derartige Vorkommnisse eine
einigermassen differenzierte Laut- oder
Zeichensprache annehmen, so ist damit
indessen doch nicht gesagt, dass auch in
unserem Ausgangsheispiel die Verstdandi-
gung auf diese Weise erfolgte. Dagegen
spricht jedenfalls die Tatsache, dass trotz
genauer Beobachtung mit gutem Fern-
glas keinerlei vorbereitende Bewegung zu
entdecken war, die als Zeichen hitte gel-
ten konnen: der Absprung erfolgte ganz
plotzlich. Dass jedenfalls auch noch eine
andere Verstindigungsmoglichkeit unter
diesen Tieren besteht, scheint mir fol-
gende Beobachtung zu zeigen. Wenn die
Leitgeiss Mutter eines Kitzchens ist —
was nicht so selten vorkommt, als es wohl
angenommen wird — so weilt dieses
Kitz entgegen aller sonstigen Gewohnheit
nie bei ihr, solange sie ihre Funktion als
Fiihrerin eines Rudels ausiibt; vielmehr
marschiert es hinten im Rudel mit, ge-
wohnlich bei einem andern Muttertier
zusammen mit dessen Kitz. Sobald aber
ein Marschhalt unter sicheren Umstdn-
den eintritt, schnellt das Kitz zu seiner
Mutter vor, ldsst sich von ihr liebkosen

27



und bleibt in ihrer Ndhe, solange der
Halt dauert. Wenn aber das Leittier zum
Weitermarsch aufbricht, so tritt das
Junge augenblicklich in das Rudel zu-
riick. Ich habe auch in grosser Nidhe nie
beobachtet, dass hierbei zwischen Mutter
und Kind irgendein Zeichen gewechselt
worden wire. KEs ist noch beizufiigen,
dass bei einem blossen Sicherungshalt
das Vorprellen des Kitz nach meiner Be-
obachtung nicht vorkommt.

Weil idhnliche, anscheinend zeichen-
lose Verstandigung auch sonst bei Tieren
hiufig beobachtet wird, hat man neue
Wege der Erkliarung versucht. Ls liesse
sich eine Verstehensmoglichkeit denken,
die nicht besondere, feststehende Zei-
chen voraussetzte. So wire es denkbar,
dass das Rudel in unserm ersten Beispiel
an der aufgeregten Art des Absprungs
gemerkt hitte, dass es sich hier nicht um
einen Aufbruch zum  Weitermarsch
handle (dem es ohne weiteres gefolgt
wire), sondern eben um eine Kinzel-
aktion des ILeittieres, der gegeniiber es
abzuwarten habe. Jene Art des Absprungs
hitte dann zwar als Zeichen gewirkt,
aber vielleicht nicht im Sinne eines «aus-
gemachten », feststehenden Signals: es
wire als einmaliges in seiner Kinmalig-
keit verstanden worden; wobei dahinge-
stellt bleiben kann, ob das Leittier seiner-
seits mit der Art seiner Bewegung eine
Mitteilungsabsicht verband oder mnicht.
Man mag dabei an das Verhalten kleiner
Kinder denken, welche auch in den un-
absichtlich verdnderten Mienen oder Be-
wegungen der Umweltpersonen zu lesen
und an ihnen zu merken pflegen, welche
Stimmungen oder Absichten hier vor-
handen seien — und dies ohne dass jene
Mienen oder Bewegungen irgendwie zu
einem fir sie feststehenden Zeichen-
system gehorten.

Aber eine solche Erkldrung n#hert
sich bereits dem Eingestindnis der Un-
erklarbarkeit. Oder vielmehr: es wird
daran bereits halbwegs offenbar, dass
vielleicht alle Irklarungen des Verstdn-
digungsphidnomens, selbst desjenigen, das
auf einem feststehenden Zeichensystem

28

beruht, an einem bestimmten IPunkte
versagen. Wir wollen nur, bevor wir auf
diesen Punkt aufmerksam machen, noch
zweierlei Meinungen erwihnen, die so
etwas wie KErklarungsversuche fiir zei-
chenlose Verstindigung oder doch Ver-
standigung ohne « feststehende » Zeichen
sein wollen.

Einmal kann man sich den Vorgang
nach Art des telepathischen Phinomens
vorstellen. Wir sprechen von Telepathie,
wenn wir annehmen, dass jemand von
Vorgingen Kunde bekomme, welche sich
ausserhalb der Reichweite seiner Sinnes-
organe abspielen, so zwar dass feststell-
bare Zeichen und ein vorstellbarer Zei-
chenempfang — oder doch ein bekanntes
Medium der Ubertragung von eventuel-
len Zeichen oder Reizen zu fehlen schei-
nen. Ks will damit, solange man kritisch
bleibt, nicht gesagt sein, dass eine Uber-
mittlung, dass Zeichen und Zeichenemp-
fang iiberhaupt fehlen; im Begriff der
Telepathie liegt nur das Eingestindnis,
dass Derartiges uns nicht bekannt sei . ..
Wenn es aber so ist, dann bedeutet die
Erklirung durch Telepathie einen mnoch
deutlicheren Verzicht auf Erklirung, ein
noch ausgesprocheneres Eingestindnis der
Unerkldrbarkeit iiberhaupt, als jener zu-
vor erwahnte Versuch, der sich den Vor-
gang nach Analogie des Umweltverstand-
nisses unerfahrener Kinder und somit als
« unmittelbares » Sinnverstehen gewis-
ser Bewegungen oder Korperhaltungen
denkt. Auf diese Erklarung reduziert sich
ithrigens die « telepathische » dann, wenn
man fiir den Fall der Telepathie positiv
gewisse Zeichenvermittlungen annimmt;
denn ob diese Zeichen auch fiir den Drit-
ten wahrnehmbar seien oder nicht, ist
offensichtlich von untergeordneter Be-
deutung fir die Vorstellung des Vor-
gangs selbst.

Nimmt man aber an, dass beim tele-
patischen Phénomen Zeichen iiberhaupt
fehlen — was ja deshalb maglich wire,
weil uns Derartiges nicht bekannt ist —
dann nihert sich die « telepathische »
Erklirung einem letzten Versuch: der
Erklirung «aus Instinkt ». Aber das ist



nun in mehr als einer Hinsicht erst recht
eine dunkle Sache, und es ist schwer zu
sehen, wie aus ihr Klarheit kommen soll.

Nach dieser Auffassung hitten in
unserem ersten Beispiel die Tiere des
Rudels « instinktiv » gewusst, was zu tun
sei, oder was das Betragen des Leittieres
zu bedeuten habe, also ohne dass dieses
Betragen selber als (verstandenes oder
zu verstehendes) Befehlszeichen gewirkt
hitte oder ihm ein solches Zeichen vor-
ausgegangen wire. Iis hitte gewisser-
massen gar kein Verstehen (Sinnverste-
hen) stattgefunden, sondern das Verhal-
ten der Tiere wire aus einem urspriing-
lichen und unvermittelten Frfassen der
Situation heraus erfolgt, so dass die Re-
kognoszierungsabsicht im Leittier und
das ihr entsprechende und angepasste Be-
tragen des Rudels zusammen einer gehei-
men Koordination oder Abgestimmtheit
aufeinander entsprungen wiren, ohne
dass es [ilir das erste notig gewesen ware,
ein Zeichen zu geben, noch fir das Rudel,
ein solches Zeichen abzuwarten, zu ver-
stehen und danach sich einzurichten. So
wenigstens muss man die Krklarung «aus
Instinkt » hier wohl auffassen, wenn
« Instinkt » {iberhaupt etwas besagen und
nicht nur ein Wort anstelle eines Frage-
zeichens sein soll — wenn die Erklarung
anderseits verschieden sein soll von jener
andern, welche (nach Analogie des kind-
lichen Umweltverstehens) mit « unmit-
telbarem » Verstehen willkiirlicher oder
unwillkiirlicher Zeichen rechnet. Der
Instinkt hitte also beide, das Leittier
und das Rudel, zugleich und in gegen-
seitiger Intsprechung « geleitet »; so
wire der Anschein der Verstindigung in
Wirklichkeit aufzufassen.

Aber abgesehen davon, dass es nun
doch offenbar tatsichliche Verstandi-
gungsvorgange zwischen Tieren gibt, mit
nachweisharen Zeichen und nachweisha-
rem Verstehen und sogar Nichtverstehen,
und dass fiir derartige Vorginge die In-
stinkttheorie nicht oder doch nicht ohne
Umwege anwendbar wire, — abgesehen
hiervon ist zu fragen: Wie stellt man sich
die Wirksamkeit dieses Instinktes vor,

und als was stellt man sich ihn selber
vor? Iis war von geheimer Koordination
der Vorgiange in den verschiedenen Tie-
ren die Rede. Soll man sich etwas Klares
dabei denken, so muss man sich diese
Koordination doch wohl als so etwas wie
eine funktionelle Einheit vorstellen, etwa
nach Art der Abgestimmtheit verschiede-
ner Organe eines und desselben Organis-
mus. Aber selbst wenn diese letztere
Vorstellung ihrerseits keine Schwierig-
keiten oder Dunkelheiten enthielte — sie
enthdlt sie in der Tat — so wire eben
doch zu bedenken, dass jedenfalls in man-
cher Hinsicht und wohl « mehrheitlich »
verschiedene Tierindividuen gerade keine
organische Linheit darstellen. Abgesehen
vom allgemeinen Individualcharakter und
also von der offenkundigen « Selbstiindig-
keit » der einzelnen Tiere gegeniiber den
andern: es lassen sich, um in der Nihe
unseres Beispiels zu bleiben, gerade im
Verkehr der Gemsen untereinander genii-
gend viele Fille von « Ungehorsam »
oder Kigenwilligkeit feststellen, das heisst
Fille eines Betragens einzelner Tiere,
welches durchaus nicht mit der Absicht
des Leittieres oder mit dem allgemeinen
Betragen des Rudels harmoniert. Ja, es
war sogar wihrend der am Anfang mit-
geteilten Beobachtung deutlich festzustel-
len, dass inshesondere die jiingeren Bicke,
die sich im Rudel befanden, zunichst
sehr unsicher waren, was nun eigentlich
gehen solle; es sah direkt aus, als holten
sie sich bei den &lteren Geissen Rat, ehe
sie sich dann beruhigten.

Kurz zusammengefasst: Wenn schon
Instinkt — im obigen Verstindnis des
Wortes — wieso «wirkt» er nicht durch-
gehend, wieso ist die Verbundenheit der
Individuen nur so partiell und fragwiir-
dig? Man sollte doch denken: entweder
bilden die Tiere eine funktionelle Kin-
heit, und dann « wirkt » diese durch-
wegs, das heisst dann handelt es sich
tiberhaupt nicht mehr um differente In-
dividuen, oder sie bilden jene KEinheit
nicht, dann aber bleibt das Wort « In-
stinkt » inhaltlos, ein blosses Fragezei-

29



chen, und die Erkldrung stellt sich als
Eingestidndnis der Unerkldarbarkeit heraus.

Nun hat man ja allerdings noch
einen — nicht nur in diesem Falle be-
liebten — Ausweg. Wenn man ein Fak-
tum, so wie es ist, nicht erkliaren kann,
so erkldrt man es « historisch ». Auf den
Instinkt angewendet: dieser Instinkt soll
— so sucht man der oben angedeuteten
Schwierigkeit des Begriffs Rechnung zu
tragen — gar nicht soviel bedeuten wie
urspriingliche, sozusagen konstitutionelle
Verbundenheit der Individuen, sondern er
soll der « Niederschlag » oder das Pro-
dukt generationenlanger Entwicklung und
Vererbung erworbenen Wissens sein, so-
zusagen Gewohnheit gewordene Krfah-
rung. Durch diese Erkliarung wird aller-
dings die Schwierigkeit des eigentlichen

Instinktbegriffs vermieden; aber dafiir -

landet sie, genau gesehen, eben wieder
bel dem frithern Versuch, die Verstindi-
gung als unmittelbares Sinnverstehen aus
Zeichen zu begreifen. Wenn man sich
ndamlich vorstellt, das sozusagen automa-
tisch sich einstellende, eben «instinktive»
Verstehen der heute lebenden Individuen
setze einen frihern Verkehrszustand vor-
aus, in welchem die Verstindigung noch
nicht ohne weiteres spielte, nun, dann
hat man das Ratsel der Verstindigung
eben in diesen frithern Zustand zuriick-
geschoben. Auch wenn gar nichts einzu-
wenden wire gegen die Lehre von der

Vererbung erworbener Gewohnheiten oder
erworbenen Wissens: einmal muss doch
so etwas wie urspriingliche, noch nicht
auf Erfahrung und Vererbung beruhende
Verstdndigung stattgefunden haben, viel-
leicht zwar als ungenaue und 6fter miss-
verstandene als verstandene, aber eben
doch als Kommunikation der innern Vor-
giange, der Absichten, des Umweltverhal-
tens zwischen den Individuen, eine Kom-
munikation, auf Grund welcher erst so
etwas wie korrigierende Frfahrung und
Ausbildung zutreffenderen Verstindnis-
ses moglich war. In diesen Anfingen aber
liegt gerade das Ritsel. Wie kam ein In-
dividuum dazu, iiberhaupt eine « Ahnung»
davon zu haben (eine richtige oder fal-
sche), was das #dussere Verhalten eines
andern Tieres mit Bezug auf seine Um-
welt und daher eventuell auch fiir es,
das wahrnehmende Individuum, zu be-
deuten habe? Wir stehen wieder vor dem
« unmittelbaren Sinnverstehen ».

Nach alledem ist wohl klar, dass die
beiden zuletztgenannten Erklarungsver-
suche (Telepathie und Instinkt) entweder
nichts besagen, oder dann auf jene an
zweiter Stelle genannte Ansicht hinaus-
laufen: auf die des « unmittelbaren Sinn-
verstehens ». Darauf reduziert sich aber
im Grunde auch jede mogliche Trkla-
rung einer tierischen Verstindigung, wel-
che auf einem mehr oder weniger diffe-
renzierten System feststehender Zeichen

Ernst Morgenthaler

30

Federzeichnung



zu beruhen scheint. Denn einmal im
Laufe des tierischen Lebens miissen doch
diese Zeichen als qualifizierte Sinntrdger
erfunden und gegenseitig « ausgemacht »
(in ihrer Bedeutung auf beiden Seiten
erkannt und festgelegt) worden sein. Dies
aber ist nicht moglich, ohne dass von
vornheretn beides, Sinnverstehen und
Verstandigung, bereits vorhanden war,
wenn auch noch nicht in bestimmt dif-
ferenzierter und quasi festgelegter Weise:
jede « Sprache » setzt eine « vorsprach-
liche » Kommunikation voraus. Auch wo
Verstindigung iiber feste Zeichen er-
folgt, ist der eigentliche Mitteilungs- und
Verstehensvorgang derjenige des Zeichen-
verstehens iiberhaupt, das heisst der
sinnhaften Kundgabe und Wahrnehmung.

Aber gerade die Annahme solchen
sinnverstehenden Verkehrs, auf welche
alle Versuche der Erkliarung tierischer
Verstindigung hindrdngen, ist ja nun
ihrerseits keine eigentliche Irklirung,
sondern nur das « Ausruhen » von aller
Erklirung bei einem bestimmten Punkt:
jenes Sinnverstandnis ist nun selbst das
Ritsel. Die Erkenntnisfrage, die sich ihm
gegeniiberstellt, lautet: Wie kann be-
griffen werden, dass zwischen verschiede-
nen (hier tierischen) Individuen das mo-
torische Verhalten nach seiner « innern »
Bedeutung verstanden werden kann? Wir
haben im Ausgangsbeispiel mit Indivi-
duen derselben Tierart und also desselben
Lebenskreises zu tun. Die Verstindigungs-
moglichkeit reicht aber nach vielen Be-
obachtungen dariiber hinaus (Warnsignale
der Hiher oder der Murmeltiere, die
auch von andersartigen Tieren verstan-
den werden), und anderseits wiederholt
sich das Phanomen und damit das Rétsel
im Grunde in derselben Weise im Be-
reich menschlicher Verstindigung, wie
wiederum vielfach zwischen Mensch und
Tier. Die folgenden Betrachtungen wer-
den zunichst dieser Frage gewidmet sein.
Die Frage selbst wird aber notwendig
andere nach sich ziehen, und die Antwort
darauf wird ihrerseits Licht in andere
Naturphdnomene bringen. Denn nichts
im Reiche der Erkenntnis ist isoliert.

Il. Die Einheit des Lebens

Alle Versuche, das Phinomen der Ver-
stindigung zu begreifen, landen, wenn
sie iiberhaupt etwas besagen sollen, beim
« unmittelbaren Sinnverstehen ». Weil
dieses aber selber wieder riitselhaft ist,
muss gefragt werden, wie es seinerseits
zu begreifen sei. Es muss aber in diese
Frage die Tatsache einbezogen werden,
dass auch Nichtverstehen oder Missver-
stehen moglich ist. Es miisste weiter be-
riicksichtigt werden, dass es eine Kund-
gabe gibt, welche ihrerseits weiss und da-
mit rechnet, dass sie von andern verstan-
den wird — also gewissermassen ein Ver-
stehen des Verstdndnisses der andern;
doch wollen wir, um die Untersuchung
nicht zu komplizieren, diese Seite des Ver-
stindigungsphdnomens hier ausser acht
lassen; wir diirfen es deshalb, weil doch
im Grunde das Ritsel hier wie dort das
gleiche ist.

Machen wir uns die Situation ganz
klar. Das Leittier will oder tut etwas, und
die Tiere im Rudel verstehen und wissen
also (bis zu einem gewissen Grade, was
eben Ausdruck des mdoglichen Missver-
stehens ist), was es will oder tut. Sofern
sie addquat verstehen, befinden sie sich
in einer innern Lage, welche mit derjeni-
gen des Leittieres zwar nicht vollig
gleich, aber doch in einem bestimmten
Sinne gleichbedeutend ist: es ist so, als
ob sie selber den Vorgang miterlebten,
der in jenem stattfindet. Dabei muss wohl
beachtet werden, dass dies gemeinsame
Erleben nicht etwa ein gleichartiges Re-
agieren auf eine gleiche Umwelt bedeu-
tet, wie es schliesslich aus der verwandten
Konstitution und Organisation der Tiere
zu begreifen wire. In unserm Beispiel
reagiert das Leittier in seiner ganz beson-
dern Weise auf die Stérung, anders als
die iibrigen; die Erlebnisgemeinschaft,
um welche es sich im Falle der Verstin-
digung handelt, aktiviert sich erst in dem
Moment, wo die Tiere des Rudels ver-
stehen, wie das Leittier auf die Umwelt
reagiert; sie besteht in einer eigenartigen
Anteilnahme am innern Vorgang in die-

31



sem. Das Ritsel des Verstehens ist nicht
die Frage nach der Maglichkeit kor-
respondierender Umweltreaktion verschie-
dener Individuen; es kann daher auch
nicht durch irgendeine Theorie von der
Umweltverbundenheit, von « gleichem
Lebenskreis » oder derartigem gelost wer-
den. HEs ist ja wahrscheinlich, dass die
Gleichheit des I.ebenskreises {die {ibri-
gens mit der Gleichheit der Konstitution
zusammenhingt) die « Richtigkeit » oder
Addquatheit des Verstehens erleichtert;
man mag daran denken — wofiir viele
Beobachtungen sprechen -— dass jeden-
falls die erwachsenen Geissen des Rudels,
wiren sie Leiltiere gewesen, sich ebenso
betragen hitten, wie es unser Leittier tat,
und dass sie dieses deshalb eher « richtig
verstehen ». Allein die Erklirung der
Richtigkeit des Verstehens, auch wenn sie
voll zutreffend sein sollte, ist nimmermehr
eine Iirklirung fiir das Verstehen iiber-
haupt, d. h. fiir die merkwiirdige Tat-
sache jener sozusagen kontagiosen Anteil-
nahme am « Innenleben » eines andern;
sei nun diese Anteilnahme mehr oder
weniger addquat, sie ist Anteilnahme und
als solche das erst noch zu Begreifende.
Ehe « richtiges » Verstehen moglich ist,
muss doch erst einmal Verstehen iiber-
haupt sein, d. h. innere Berithrung, Wis-
sen voneinander, Miterlebenkonnen, oder
wie man es nennen will.

Es handelt sich gerade um diese
Tatsache des «innern Kontaktes ». Die-
ser ist das Ratsel, und es ist, wie friiher
dargelegt wurde, dasselbe Ritsel, ob der
Kontakt durch gewisse « Zeichen » oder
ohne solche erfolge; auch Zeichen miissen
in ihrer Bedeutung verstanden werden,
ihr Verstehen setzt also das « Verstehen
iitberhaupt », eben jenen innern Kontakt,
voraus.

Immer, wenn wir vor einem Rétsel
stehen, empfiehlt es sich, zundchst ein-
mal zu fragen, warum das Phinomen,
um das es sich handelt, ratselhaft sei.
Und zwar: fiir uns ritselhaft; denn offen-
bar liegt die Ritselhaftigkeit nicht im
Phidnomen als solchem als eines seiner ob-
jektiven Merkmale, sondern an uns: Rat-

32

selhaft ist das, was wir nicht begreifen.
— Immer nun, wenn wir mit unserm
Begreifen am Ende sind, gibt es zwei
Mboglichkeiten: Entweder handelt es sich
um etwas (fiir uns) iiberhaupt Unbegreif-
liches, oder unser bisheriges Begreifen-
wollen ist auf einen Ilolzweg geraten.

Es ist unbedingt ndtig, auch die
erste dieser Méglichkeiten ernst zu neh-
men. Sofern jedenfalls unsere FErkldrun-
gen nichts anderes sind als Reduktionen
entweder auf (anscheinend) Bekanntes oder
auf «FKEinfaches» oder «Urspriingliches»,
bleibt zuletzt immer ein nicht mehr
Reduzierbares, somit ein Unerklidrliches.
Aber auch wenn wir « Begreifen » nicht
mit jeder oberflachlichen Art der Frkli-
rung gleichsetzen: Begreifen heisst doch
immer « in Begriffe fassen », einordnen,
und es konnte sein, ja es ist so, dass ein-
mal diese Moglichkeit aufhort. Vielleicht
ist gerade das Phdnomen des Verstehens
ein « Urphdanomen », das heisst eine Art
oder Form des Nichtmehrbegreiflichen.

Aber wie immer es sich damit ver-
halte: zunéchst muss einmal nachgesehen
werden, ob die Unbegreiflichkeit, vor die
wir faktisch geraten sind, nicht vielleicht
nur an einem Kehler unseres bisherigen
Begreifens liegt. Diese Nachforschung
lohnt sich sehr rasch, wenn wir uns ver-
gegenwirtigen, was am Verhalten der
Tiere uns denn nicht riatselhaft erscheine.
Halten wir uns dabei méglichst nahe am
Verstandigungsphdanomen. Die Tiere neh-
men mit ihren Sinnen das Verhalten ihrer
Fihrerin wahr, ganz abgesehen von Ver-
stehen oder Nichtverstehen. Diese Tat-
sache der sinnlichen Wahrnehmung er-
scheint uns, oder doch den meisten von
uns, nicht ratselhaft. YWarum nicht? Nun,
hier glauben wir eine ausreichende Kr-
klarung zu haben. Die meisten von uns
haben sich die geldufige physikalisch-
physiologische Erklirung zu eigen ge-
macht, wonach, vom Objekt Lichtstrahlen
ausgehen, welche in so und so vorgestell-
ter Fortpflanzung auf die reizbaren Stel-
len der Netzhaut des Empféangers treffen,
wo sie Verdnderungen hervorrufen, wel-
che ihrerseits durch die sensorischen



Nervenbahnen in die «zustdandigen» Par-
tien der Hirnsubstanz geleitet werden,
wo sie dann entsprechende Empfindun-
gen « hervorrufen » oder « auslosen ».
Diese Erklarung kann mehr oder weniger
ausgearbeitet und kompliziert, sie kann
auch ergidnzt sein durch physiologisch-
psychologische Vorstellungen von der
Apperzeption und subjektiven Kombina-

tion der Reize; das allgemeine Schema

wird dadurch nicht gedndert.

Auf dieses Schema wollen wir einen
Moment achten, ohne zum Inhalt der
Erklirung Stellung zu nehmen. Wesent-
lich daran ist nicht eigentlich die Vor-
stellung, welche wir uns von dem Vor-
gang machen, sondern etwas, was dahin-
tersteht und was jener Vorstellung erst
die Bedeutung einer Erklarung gibt: es
ist die Voraussetzung, eine Tatsache sei
erklart, wenn es gelungen sei, sie in
ihrem Zusammenhang, zuletzt im Zu-
sammenhang aller Dinge zu begreifen.
Wir setzen stillschweigend allemal vor-
aus, dass es diesen Zusammenhang in
Wahrheit gebe, anders ausgedriickt: dass
alle Dinge und Geschehnisse in einem
einzigen Realzusammenhang stehen. Frst
auf Grund dieser Voraussetzung hat
irgendeine Frklarung, ja hat alles Fr-
klarenwollen tiberhaupt einen Sinn. Denn
wenn es jenen einheitlichen und eindeu-
tigen Realzusammenhang nicht gibe, so
gibe es keine sinnvolle IZinordnung oder
Zusammenordnung der einzelnen Phéno-
mene, also keine sinnvolle Erklarung.

So ist auch die =zitierte Erkldrung
des  sinnlichen = Wahrnehmungsphéno-
mens ein Versuch, das zu Erklirende in
einen grossern Zusammenhang, zuletzt
offenbar in den Naturzusammenhang
iiberhaupt einzuordnen. Weil dieser Ver-
such zu gelingen scheint, halten wir das
Phidnomen fiir begriffen. Es ist wohl zu
beachten, dass diese Erklirung, so wenig
wie irgendein anderes naturwissenschaft-
liches Begreifen, es unternimmt, jenen
Zusammenhang selber erklaren zu wol-
len. Dass er bestehe, wird als ein lLetztes
vorausgesetzt. Aus guten Griinden, wie

wir hinzufiigen wollen, ohne es hier dar-
tun zu konnen.

Jener vorausgesetzte Zusammenhang
bedeutet nun aber nichts Geringeres, als
dass es Einzelnes im strengen Sinn der
Einzelheit nicht gibt. Die Einzelheit des
Einzelnen ist eingeschrdnkt durch die
Einheit, welche alle verbindet. Das ein-
zelne Ding ist nicht ein Isoliertes, die
reale Vielheit bedeutet nicht einen Ge-
gensatz zur Einheit, sondern das Viele
steht in Einheit, die Iinheit besteht
durch die Vielheit, sie wird durch diese
Vielheit « hergestellt ». Dies bedeutet
« Zusammenhang ». Der Strom des Ge-
schehens geht durch alles hindurch; das
Einzelne nimmt daran Anteil, auf seine
Weise zwar, aber gerade dadurch bringt
es die Finheit zum Ausdruck, ja konsti-
tulert es sie mit. Es ist fir die Voraus-
setzung, welche aller naturwissenschaft-
lichen Erkldrung zugrunde liegt, selbst-
verstiandlich, dass alles Kinzelne im
Ganzen Kines ist, dass also der Zusam-
menhang zwischen Einzelnem nicht erst
sozusagen vom Einzelnen her zu schaffen
oder zu begreifen ist, sondern dass er mit
und in aller Einzelheit von vornherein
ist. Eben auf Grund so gearteter Natur-
anschauung, und auf diesem Grunde
allein ist naturwissenschaftliche FErkla-
rung moglich. s gibt keine Erklarung
irgendeines Phéanomens ohne Voraus-
setzung der Einheit alles Besondern, und
zwar der [inheit als einer durchaus ur-
springlichen Ganzheit, welche alle Ein-
zelheit umgreift.

Sobald dies klar geworden ist, wis-
sen wir jetzt auch, warum uns das Phé-
nomen des Verstehens bisher unbegreif-
lich war. KEs muss ritselhaft bleiben,
solange immer gefragt wird, wie das
einzelne Individuum zu jenem innern
Miterleben mit dem andern komme.
Denn solange also gefragt wird, besteht
jene Voraussetzung, die Bedingung aller
moglichen FErklirung, nicht, vielmehr:
wird nicht anerkannt. Die Frage, wie das
einzelne Tier zur Anteilnahme am innern
Geschehen des andern komme, setzt ja
vielmehr im Gegenteil voraus, dass das

33



Charles Hug Kohlenzeichnung

Finzelne im strengen Sinne ein Kinzelnes
sei, ein sozusagen geschlossenes System,
welches am andern von vornherein nicht
Anteil habe. Es liegt auf der Hand, dass
unter diesen Umstdnden eine Erklirung
unmoglich ist. Wenn das Einzelwesen
isoliert gedacht wird, wie soll verstanden
werden, dass es aus der Isolierung heraus-
komme? Gerade dies aber miisste verstan-
den werden, wenn das Phinomen des
Verstehens erkldrt werden soll.

Das Begreifenwollen, das vor dem
unmittelbaren Sinnverstehen als vor
einem Ritsel stehenblieb, hat also wirk-
lich einen Fehler gemacht. Es hat nicht
beachtet, dass, wollen wir iiberhaupt ein
Phénomen begreifen, wir voraussetzen
miissen, dass alles Kinzelne, in unserm
Fall das einzelne Tierindividuum, von
vornherein mit allen andern eine Da-
seinseinheit oder Ganzheit bildet, dass es
also keineswegs ein isoliertes Stiick Wirk-
lichkeit ist, sondern auf bestimmte Weise

34

am Gesamtgeschehen Anteil nimmt. Wir
haben angedeutet, dass diese Voraus-
setzung wohl begriindet sei. Jedenfalls
aber gibt esnur dieAlternative: entweder
bekennt man sich zu ihr, und dann ist
das Begreifenwollen einzelner Phianomene
aussichtsvoll — oder man leugnet -cie,
dann aber muss man von vornherein auf
jede Erklarung verzichten. Sie aber nicht
anerkennen und dennoch eine Erklarung
wollen, das ist Widersinn. In diesen
Widersinn verfallen alle Versuche, die
Frage zu beantworten, wie das Tier zum
Verstehen des andern komme. Daher ent-
hiillen sie sich zuletzt als lauter untaug-
liche Scheinerklirungen, die, genau be-
sehen, beim Rétsel stehenbleiben — wie
im ersten Teil gezeigt worden ist.

Wir sind jetzt so weit, einzusehen,
dass wir auch fiir das tierische Geschehen
jene urspriingliche Einheit der « Natur »
annehmen miissen, wollen wir {iberhaupt
etwas davon begreifen. Warum tun wir
es denn nicht eben so selbstverstandlich,
wie es etwa heute in der physikalischen
Naturwissenschaft geschieht? Hatten wir
offene und unbefangene Augen, so miiss-
ten gerade Phidnomene wie das der tieri-
schen Verstindigung uns auf das Beste-
hen jener Einheit direkt stossen. Denn
dieses Phanomen stimmt nicht zur Vor-
aussetzung von der Isoliertheit der Indi-
viduen. Es offenbart uns, sofern wir un-
befangen sind, geradezu die Lebensein-
heit, ist ein Awusdruck davon. Warum
wollen oder kdnnen wir, wenigstens viele
von uns, hier nicht sehen, was uns in
physikalisch orientierter Forschung, also

gegeniiber der dinglichen Natur, zur
Selbstverstindlichkeit geworden ist?
Man kann sagen, bei Tieren, also

Lebewesen, stelle sich das einzelne deut-
licher als bei toten Dingen eben als ein
Individuum dar, ein Besonderes, in sich
Geschlossenes, das sein Kigenleben fiir
sich fithre, und also sei es nicht so leicht,
den Gedanken an die iibergreifende Einheit
des Lebens zu fassen oder festzuhalten.

Aber das ist doch wohl nicht alles.
Wenn die Idee der Ganzheit der Natur
zwar in physikalischem Zusammenhang



iiberall durchgedrungen ist, nicht aber in
der Betrachtung der Lebewesen (inshe-
sondere der « hohern »), so liegt das wohl
mit daran, dass es hier eben nicht nur
um Geschehenseinheit iiberhaupt geht,
sondern um Erlebnis- oder Lebenseinheit,
im Sinn des seelischen Zusammenhanges.
Diesen vorauszusetzen fallt uns nicht
ebenso leicht. Nicht allein deshalb, weil
wir geneigt sind, bei seelischen Phino-
men an eine Seele von jener individuel-
len Geschlossenheit zu denken, von wel-
cher soeben die Rede war. Sondern sicher
auch darum, weil man Seelisches nicht
« sehen » kann, und weil es daher auch
nicht moéglich ist, sich ein sinnliches Vor-
stellungsbild von seelischem Zusammen-
hang zu machen. Wir neigen {ibrigens,
meist ohne es zu wissen, kraft der durch-
aus  naturwissenschaftlich - physikalisch
beeinflussten Gestalt unserer Wirklich-
keitsidee, dazu, tiberhaupt nur das « Kor-
perliche », das heisst eben das sinnlich
Wahrnehmbare fur wirklich zu halten;
der allgemein verbreitete Naturbegriff
sieht die Realitit durchaus korperhaft-
dinglich; das ist noch ein Erbe der zwei-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts, des
« Maschinenzeitalters ». Darum fdllt es
uns schwer, an wirkliche Zusammenhinge
zu glauben, wo sie nicht sinnlich sein,
noch sinnlich vorgestellt werden kionnen.
Wir sind gewohnt, Zusammenhang so zu
denken, wie ihn die Teile einer Maschine
zeigen, also «mechanisch», leblos, seelen-
los, nur korperlich. Darum haben wir
Hemmungen, die Idee von der Einheit
des Daseins auf die seelische Realitédt aus-
zudehnen.

Aber darin sind wir ehen inkonse-
quent. Jene Idee besagt doch, dass alles,
was wirklich ist, ein Ganzes bildet. Nun
kann ja aber im FErnst doch niemand
leugnen, dass seelische Vorginge wirk-
lich seien (wie wirklichkeitsernst nehmen
wir doch zum Beispiel unsere Sorgen und
Schmerzen, aber auch die Gesinnung des
Nichsten gegen uns!). Also miisste doch
das seelische Geschehen in die voraus-
gesetzte Einheit einbezogen werden, und
zwar als seelisches, ohne vorher in Ge-

danken denaturiert zu werden. Das letz-
tere geschieht, kraft der mechanistischen
Verbildung, in der wir noch stehen, dort,
wo zwar ein iiberindividueller Zusam-
menhang zwischen seelischen Iixistenzen
angenommen, wo er aber seinerseits als
mechanisch-korperlicher gedacht wird.
So wird das Seelische selbst im Grunde
in die Kéorperlichkeit einbezogen; man
kann seelische Vorginge nicht in korper-
licher Zusammenhangsart denken, ohne
Seelisches selbst als « eigentlich » kor-
perlich aufzufassen.

Dem allem gegeniiber gilt es konse-
quent zu sein. Gibt es seelische Wirklich-
keit, so gibt es seelischen Zusainmenhang,
und zwar durchwegs. Wie immer man
sich diesen Zusammenhang im Verhiltnis
zur dinglich-physikalischen Einheit den-
ken mioge (dariiber wire einmal beson-
ders zu sprechen): wir kommen Xkonse-
quenterweise nicht um die Voraussetzung
einer Lebenseinheit herum, welche tiber
alle individuellen Sonderheiten hinweg
alles seelische Leben verbindet. Die Indi-
viduen sind auch seelisch nicht isoliert,
und zwar von vornherein nicht. Das
« Innenleben » jedes Wesens steht mit
dem jedes andern Wesens in (seelischem)
Zusammenhang. Wir leben unser Leben,
aber wir leben eben damit das Ganze des
Lebens auf unsere Weise.

Stellt man sich auf diesen Boden,
so verliert das Verstandigungsphdnomen
jedenfalls seine prinzipielle Unbegreif-
lichkeit. Denn nun kann es von vorn-
herein als ein bestimmter Ausdruck (oder
eine « Folge ») der innern Lebenseinheit
der Individuen begriffen werden. Und es
kann sich dann, fiir die gesuchte Lrkla-
rung, nur noch darum handeln, sich Ge-
danken dariiber zu machen, in welcher
Art oder Form hier, im Falle des Ver-
stehens, jener Zusammenhang in Anbe-
tracht der Besonderheit der Individuen
sich vollziehe. Die Frage kann dann
jedenfalls nicht mehr lauten, wie es zur
innern Anteilnahme komme, sondern
vielmehr: in welcher Form sie, die ja mit
dem Lebenszusammenhang vorausgesetzt
ist, sich gerade hier vollziehe. Und diese

35



Krage konnte ebensogut in die andere
gewandelt werden: woran es liege, dass
die Lebensgemeinschaft hier nur in die-
sen oder jenen Formen spiele und dass
sie in jedem besondern Fall auf eine ganz
bestimmte Weise « behindert » sei (Mog-
lichkeit des Missverstehens bzw. des par-
tiellen Nichtverstehens).

Wir kénnen nicht mehr ausfiihrlich
darauf eintreten; aber die Richtung einer
moglichen Antwort soll noch angedeutet
sein. Das Leben ist zwar eines im Gan-
zen, aber es vollzieht sich als individu-
iertes, in einzelnen Individuen. Das will
soviel besagen, dass der Zusammenhang,
die Einheit, in sich «auseinandergesetzt»
ist, mit andern Worten: dass sie, die Kin-
heit, sich stindig in der Awuseinander-
setzung zwischen Kinzelnem erhdlt und
zugleich bekundet. Die Einheit des Le-
bens ist nicht « ruhende » HEinheit, son-
dern Einheit in der Bewegung. Sie ist
daher identisch mit der Tatsache der
staindigen « Reaktion » des Einzelnen auf
das andere. Diese Reaktion vollzieht jedes
Finzelne auf seine besondere Weise —
eben darin seine Individualitdat lebend.
Es gehort dazu, dass jedes Kinzelne die
« Anregung » des andern (oder also das,
was in diesem vorgeht) auf seine Weise
« aufnimmt », und dies heisst zugleich:
seiner Art entsprechend mit der Auf-
nahme zugleich umformt, mehr oder we-
niger und in bestimmter Richtung. Oder:
jedes Linzelwesen reagiert zwar, und
« versteht », indem es reagiert; aber es
versteht auf seine Weise und daher, ge-
messen am Sinn der Anregung, nur mehr
oder weniger adiquat, unter Umstinden
direkt « falsch ».

Wenden wir dies auf unser Beispiel
an. Die Grundlage der Verstindigung der
Tiere ist die vorausgesetzte Grundtatsache
des einen seelischen l.ebenszusammenhan-
ges, in welchem sie gemeinsam stehen;
sie leben zusammen ein Leben. Aber diese
Einheit ist nicht als eine Gleichartigkeit
vorzustellen, so dass, was im einen vor-
geht, ebenso auch im andern vorginge,
noch so, dass die Vorginge im einen und
im andern sozusagen in der Gleichzeit

36

koordiniert oder « gekoppelt « wiren.
Vielmehr vollzieht die Iinheit sich als
individuelle Reaktion. Die erste Phase
dieser Reaktion auf der Seite des Rudels
ist die Kundnahme tberhaupt, das Be-
rithrtwerden und Sichberiihrenlassen vom
fremden Vorgang. Diese Kundnahme be-
deutet zugleich eine Einbeziehung des
Fremden in das Eigene, wobei also die
Kunde, welche das einzelne Tier erhilt,
seiner Art entsprechend mehr oder weni-
ger bedeutungsgleich oder verschieden ist
von der Bedeutung, die das Vorkommen
fiir das Leittier hat. Sofern das Verste-
hen ein addquates Sinnverstehen ist, wie
im Falle unseres Beispiels, heisst dies:
dass die Tierindividuen hier gewillt und
imstande sind, die « Anregung » ohne
wesentliche Transformation aufzuneh-
men. Zur Erklirung dieser Tatsache, also
des « richtigen » Verstehens, mag man
die Gleichheit der Konstitution, die Be-
wegung im selben Lebenskreis, die Zu-
sammengewOhnung, die « Sympathie »
oder d@hnliches heranziehen. Das alles hat
jetzt einen Sinn, aber erst jetzt, wo ein-
mal klar auf die Grundvoraussetzung
Bezug genommen ist.

Ob das Verstehen mehr oder weni-
ger richtig sei: als Verstehen ist es be-
griffen, wenn die reaktive Einheit der
Individuen als Grundtatsache des Lebens
eingesehen und weiter, auf Grund dieser
Finsicht, begriffen ist, dass es, als Kund-
nahme, eine erste Reaktion auf das
fremde Leben ist, also die primire Be-
kundung der Einheit in der Individuation.

Jene Grundtatsache des Lebens
selber freilich, die Voraussetzung aller
Erklarungsmoglichkeit, ist damit nicht
erklart. Weil sie Voraussetzung aller
moglichen Erklarung ist, kann sie auch
nicht erkldrt werden. Jedes Begreifen
ruht auf einem Grunde, der das Unbe-
greifliche selber ist. Und Begreifen heisst
nie etwas anderes als dies: ein Phanomen
in seiner Besonderheit als besondern Aus-
druck des Unbegreiflichen verstehen,
niamlich des individuierten und doch
einen lLebens.



	Naturbetrachtungen

