Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 11 (1935-1936)

Heft: 12

Artikel: Uber Minderwertigkeitsgefiihle

Autor: Haberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1065903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1065903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

N

NI \\K\\\ \\\\\\\\\\\\\ A
MMIMNHHj ‘s MHBHHHBHnttij @\\\ \\\\\\\\\\\\\\\ \\\\\\\\\\\\\
’ \‘e'" \\\\\\ NN ,g\\ ABHNN \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ \\\\\\\\\\\.\\ NI
2 A \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ MMM \\\\\\\
\\\\‘\\\\\\\\\\\\\ @\\*@y‘*@ @\\ NIRRT \\\\\\\\\ DI
N "\ WA & S S S \* BERAR ¢ S \\\> \\ \\\\ \\\\
\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\k\\\\\\\\\\\\\ N N
\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\N\\\\\N\\\\\\\ \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ NN
\\\\\\\\\\\\\\\\\ MR \\\\\ AN \\\\ \\\\\\\\\\\\\\\\ I 20 A HHHnN \\
MLIHKHRR \\ \\\\\\\\\\\\\\\\\ MMM TR \\ N \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ MNIN
AL &»\ R H L
\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ \\\\\\\ S Ak I T H]H;HhH R
AMMMMinnaa \\\\\\\\ MM \\\\\ M-I HHHIHIHIY \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\
\\ \\ \\\\\\\\\\\\\\ L \\\\\\\\\\\\\
ARHHBITIITmjjhiniy \\\\\\\\\\\\\\\\.\\

VON PAUL HABERLIN

ORDENTLICHER PROFESSOR AN DER UNIVERSITAT BASEL

\\\\\\\ R
At \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\

4

AP

In den ersten Artikeln hat der Verfasser aufgezeigt, dass das chronische Minderwertigheitsgefiihl seine
Ursachen nie in einem organischen Defekt hat, sondern stets aus dem schlechten Gewissen stammt. Das
chronische schlechte Gewissen tritt dann ein, wenn ein Mensch prinzipiell den sittlichen Kampf aufgege-
ben, und mit seinen Triebanspriichen den faulen Frieden geschlossen hat, den Hiberlin Kompromiss nennt.
Dieses prinzipielle Versagen wird durch jede Art Verwshnung begiinstigt, aber auch durch das Gegenteil :
durch unverniinftige Unterdriickung der T'riebwiinsche. Die chronische Unzufriedenheit auf Grund des mora-
lischen Kompromisses wird nie durch die Umwelt erzeugt, kann aber von thr verstirkt werden. In der
Entstehung.sgeschlchte des Kompromisses spielen auch die Maf3stibe der Selbstbeurteilung, iibersetzte und
schiefe Ideale, eine wichtige Rolle. Die unmittelbaren Folgen des chronischen Minderwertigkeitsgeyiihles sind
Unsicherheit, Ungeschicklichkeit, Unentschlossenheit. Die mittelbaren Folgen: Fluchtversuche aus diesem
unerquicklichen Zustand, ohne das schwere Opfer des Verzichtes auf den Kompromiss bringen zu wollen.

111,

Versteckenspiel

Was zunichst die Fluchtversuche be-
trifft, so ist ihre primitivste Form
die « Verdringung », d. h. in diesem
Falle das manchmal erfolgreiche Sich-
wehren gegen die Bewusstwerdung der
ganzen peinlichen Situation, insbesondere
also des moralischen Versagens, welches
im Kompromiss vorliegt, oder kurz: der
eigentlichen moralischen Insuffizienz.
Das Minderwertigkeitsgefithl selber ist
ja da und ldsst sich nicht umbringen.
Aber es gibt eine gewisse Erleichterung,
wenn man sich die Wahrheit, die es ent-
hill, wenigstens nicht immer ausdriick-
lich und klar wvorstellen muss. Es ist eine
Selbsttduschung in all diesem Verstecken-
spiel, aber sie kann einen gewissen Effekt
haben. Allerdings nur solange jenes Zu-
riickdringen gelingt. Die Erfahrung
zeigt, dass jederzeit Durchbriiche erfol-
gen konnen, und dann pflegt die Wahr-
heit um so verheerender zu sein.

Hand in Hand mit diesem Sich-Ver-

12

stecken vor sich selbst pflegt das Verber-
gen der innern Situation vor andern zu
gehen. Es ist gewissermassen notwendig
zur Aufrechterhaltung des Selbstbetru-
ges. Wer vor sich selbst etwas verbirgt,
muss Sorge tragen, dass auch andere es
nicht sehen; denn sidhen sie es, so wiren
sie fiir uns wie ein Spiegel, der uns unser
Bbild aufzwingt, das wir doch nicht sehen
wollen. Aus dem Selbstbetrug folgt so die
Verstecktheit, ja Verlogenheit nach aus-
sen; sie ist ein Schutzmittel gegen die
Aufdeckung des innern Betruges. Die
Empfindlichkeit, von der wir friiher spra-
chen, hingt damit zusammen. Sie ist
nichts anderes als die stindige Angst vor
der mir selbst verheimlichten Wahrheit,
oder vielmehr vor der Moglichkeit, sie
durch das Urteil anderer zu erfahren.
Darum kann der Fluchtcharakter auch
nicht das Geringste frei und offen zu-
geben, was man ihm etwa vorhilt; er hat
immer Angst, die ganze Wahrheit konnte
(vor seinem eigenen Bewusstsein) aus-
kommen. Diese Unzuginglichkeit gegen



jede Kritik macht ja den Verkehr mit
derartigen Charakteren so schwierig.

Pose

Vom Verbergen vor sich selbst und
vor andern ist nur ein Schritt zur eigent-
lichen Lebensliige oder Pose. Diese ist
nichts anderes als die systematisierte und
systematisch gesichterte Unwahrhaftig-
keit. Die Phantasie hilft uns, iiber das
blosse Nichtsehenwollen der Wahrheit
hinaus, zur Herstellung eines kiinstlichen
Selbstbildnisses, das sich sehen lassen kann.
Wir posieren, zunidchst vor uns selbst,
eine prasentable Figur unserer selbst,
mit welcher wir unsere wahre Figur zu-
decken, und gewdhnen uns krampfhaft
daran, zu glauben, so seien wir wirklich.
Wir fliichten uns foérmlich in dies ge-
machte Selbstbildnis, das wir vielleicht
einer Personlichkeit nachgebildet haben,
welche uns gerade wegen derjenigen
Eigenschaften imponiert, die wir selber
(wie uns das Minderwertigkeitsgefiihl
sagt) in Wirklichkeit nicht besitzen.
Auch hier unterstiitzen wir diesen poten-
zierten Selbstbetrug wohl dadurch, dass
wir die Pose auch nach aussen hin auf-
richten und verteidigen. Es gibt Men-
schen, die viel Energie und Kunst darauf
verwenden, als etwas ganz Besonderes zu
erscheinen, nicht aus simpler Kitelkeit
oder zu Geschiftszwecken, sondern aus
innerer Not: sie haben die dussere Pose
notig, um die innere aufrechterhalten zu
konnen und so dem nagenden Minder-
wertigkeitsgefiithl einigermassen zu be-
gegnen. Hinter der zur Schau getragenen
Sicherheit steht dann gerade die Un-
sicherheit.

Ein Charakter dieser Art fiihlt sich
nur noch in der Maske wohl. FEr ist
Schauspieler aus Zwang, Schauspieler des
Lebens. In der Maske ist er quasi ein
anderer als er ist, braucht er nicht zu
sich selbst zu stehen, fiihlt er sich frei
von sich selbst. Nur in der Verkleidung
stellt er gewissermassen einen richtigen
Menschen vor. Ich habe einen jungen
Mann gekannt, der iiberhaupt nur dann
ohne deutliche Hemmung sprechen und

agieren konnte, wenn er eine « Rolle »
vortrug. Die Pose ist im ganzen nichts
anderes als eine solche Rolle, aber sie ist
eine schwer erzwungene Rolle.

Falsche Hoffnung

Wenn der Flucht in die Pose die Phan-
tasie zu Hilfe kam, so kann sie nun auch
fiir einen andern Ausweg in Anspruch
genommen werden. Das ist der Ausweg
der sozusagen kiinstlichen, d. h. sachlich
unbegriundeten Hoffnung auf irgendein
Iireignis, das — ohne eigene Leistung —
die Erlésung bringen michte. Freilich
pflegt man sich dabei die Erlésung nicht
als das vorzustellen, was sie eigentlich
sein miisste, ndmlich Erlésung von der
Schuld; man erhofft sie vielmehr als Be-
freiung vom Schuldgefiihl, eben weil
man ja die Schuld selber, in ihrer eigent-
lichen Gestalt, sich nicht zugeben mag.
Viel sogenannter Wunderglaube und
sozusagen alle pseudoreligiose — natiir-
lich nicht die wirklich religiése — Heils-
hoffnung gehort hierher. Menschen die-
ser Art fallen allen moglichen illegitimen
Heilsverkiindigungen und Heilslehren
anheim, ob sie im Zusammenhang mit
Erndhrungstheorien oder Gesundheitsleh-
ren oder politischen Ideologien oder kos-
mischen Spekulationen oder religits sein
wollenden Bewegungen auftreten. Wohl-
verstanden, wir sprechen nicht von sach-
lich begriindeten Lehren oder Bewegun-
gen solcher Art. Es kommt iibrigens nicht
selten vor, dass der zwangshafte Erlo-
sungswunsch direkt in die Einbildung
oder Pose faktischer Erlostheit umschlagt;
die Menschen gebirden sich dann als Be-
freite, gerade weil sie dies wegen ihrer
tatsdchlichen Unfreiheit nétig haben.

Betaubung

Alle diese Fluchtversuche sind Unter-
nehmungen zum Verbergen der Wahrheit.
Nicht dem Sinn, sondern nur der Form
oder dem Mittel nach davon verschieden
sind diejenigen, welche auf dem Wege
eigentlicher Betaubung das Vergessen und
damit die Awusschaltung des quédlenden

13



Leidens suchen. Der geplagte Mensch
sucht sich zu erleichtern wie er kann. Es
kann eigentliche Betdaubung durch nar-
kotische oder dann durch erregende Mit-
tel sein, welche ein gewissermassen
kiinstliches Hochgefiihl erzeugen. Es gibt
davon leichtere und schwerere Kille, bis
zur pathologischen Sucht. Manchmal tritt
der Betdubungszwang periodisch auf, ent-
sprechend der periodischen Aktualisie-
rung des Minderwertigkeitsgefiihls. Aber
es gibt auch andere als physiologische
Betdubungen. Man kann durch allerart
Zerstreuungen tiiber sich hinwegzukom-
men suchen, oder auch dadurch, dass man
sich wie krampfhaft in die Arbeit stiirzt.
Im Zusammenhang mit der Wunder- und
Erlosungssucht wird der Betdubungs-
wunsch wohl auch in dem merkwiirdigen
Interesse fiir allerlei sogenannte mysti-
sche Lehren und Praktiken manchmal zu
finden sein, fiir Suggestion, Hypnose,
Okkultismus und #dhnliches: man hofft,
hier Zugang zu einer andern Welt zu
finden, in welcher man diese unsere reale
Welt mit ihren harten moralischen Wirk-
lichkeiten vergessen und abstreifen
konnte; man hofft zugleich auf das Wun-
der der innern Befreiung.

Flucht aus der Verantwortlichkeit

Wieder ein anderer Fluchtversuch
liegt dort vor, wo der an seinem Selbst-
vertrauen Erkrankte einfach den Situa-
tionen ausweicht, die — nach seinem un-
eingestandenen Unzuldnglichkeitsgefiihl
— diese seine Unzuldnglichkeit an den
Tag bringen miissten. Er weicht der Ver-
antwortung und der verantwortlichen
Situation aus. Das frither erwidhnte Zu-
riickweichen vor dem KExamen gehort
hierher, aber auch die Unfihigkeit, in
Sachen der Berufswahl oder iiberhaupt
der definitiven Lebensgestaltung einen
Entschluss zu fassen. Das kann sich stei-
gern bis zur Flucht aus dem verantwort-
lichen oder Verantwortung heischenden
Milieu iiberhaupt; man konnte sie die
Flucht aus der Kultur nennen. Sie kann

14

darin bestehen, dass man sich, sofern man
es sich leisten kann, aus aller aktiven
Mitarbeit am wirtschaftlichen, politi-
schen, gesellschaftlichen Geschehen zu-
riickzieht oder zuriickhilt (wozu vielleicht
noch die Pose besonderer Vornehmbheit in
dieser Zuriickhaltung tritt), sie kann
aber auch buchstiblich, ortlich gemeinte
Flucht aus einer Umwelt sein, welche
mit ihren Sitten, Anforderungen und Ur-
teilen stindig an die eigenen innern
Mafstiabe erinnert, denen nicht zu genii-
gen man gefiihlsmissig weiss. Man will
vorgeblich dem Druck der Sitte entgehen,
in Wirklichkeit flieht man vor sich selbst.
Man sucht in der weiten Welt, irgendwo
unter primitiven Verhiltnissen, einen
Ort, wo man nicht dem moralischen (wie-
wohl oft ja sehr wenig verstindnisvollen)
Urteil der Umwelt ausgesetzt wire, in
der Meinung, dort iiberhaupt vor mora-
lischem Urteil sicher zu sein. Man ver-
gisst dabei, dass das innere Urteil nicht
schweigt, wenn das &dussere verstummt,
und dass tibrigens dies fremde Urteil, so
verstindnislos es manchmal sein mag,
ertragen werden konnte, wenn wir mit
uns selbst im reinen wiren. Im ibrigen
ist von solcher Flucht aus dem verant-
wortlichen Leben natiirlich jede gesunde
Reaktion gegen die Verstindnislosigkeit
der Umwelt zu unterscheiden.

Nicht selten trdgt das Ausweichen vor
der Verantwortlichkeit den Charakter der
Flucht ins dasthetische l.eben, genauer:
in den Asthetizismus. Es ist nicht jeder
zur Kunst berufen, der sich, wie er meint,
kiinstlerisch betédtigt oder sonst mit Kunst
sich befasst. Nicht selten steckt dahinter
die Vorstellung, dass diese Art von Leben
gewissermassen der Verantwortung ent-
behre, dass man hier « frel» sei von
den Verpflichtungen des gemeinen Biir-
gers und erhaben iiber das Urteil der
Moral. Aus dieser Einbildung heraus
wird dieser angeblich freie Beruf gewihlt.
Man will mit den fiir allein verantwort-
lich gehaltenen Berufsarten der Verant-
wortung iiberhaupt entgehen, weil man
sie aus dem innern Grunde des Insuffi-
zienzgefiihls nicht ertragt.



Flucht in die Krankheit

Und wiederum gehort in dieselbe Reihe
die Flucht in die Krankheit. Auch sie
bedeutet ein Aushrechen aus der verant-
wortlichen Situation, sofern namlich das
Leiden zur Ausrede und zur Sicherung
gegen den Leistungsanspruch dient. Wer
krank ist, ist nicht leistungsfihig, und
die Umwelt verlangt von ihm nicht Lei-
stung. Wenn es also dem, der die ver-
antwortliche Leistung scheut, gelingt,
« im rechten Moment » oder auch dau-
ernd krank zu sein, so hat er fiir seine
Leistungs- und Entscheidungsscheu die
Legitimation erworben. HEs gibt verschie-
dene Formen und Grade dieser Iflucht,
angefangen von der bewussten oder un-
bewussten (aber dennoch willentlichen)
FErheuchelung gewisser lLeiden, bis zur
eigentlichen Provokation und Pflege
wirklicher Krankheit. Es gibt Personen,
die in der Tat ihre Leiden kultivieren.
Sie beschiftigen sich stindig damit und
wollen, dass andere sich damit beschaf-
tigen, indessen ja nicht um gesund zu
werden, sondern um den Profit davon zu
haben. Sie wiaren direkt ungliicklich,
wenn sie gesund wiirden. Ich vergesse
nicht die Enttauschung eines meiner Be-
kannten, der jahrelang seine Verdauungs-
beschwerden recht eigentlich kultiviert
hatte, in der Einbildung und Vorgabe,
schwer krank zu sein, als ihm eines
Tages der Spezialarzt erkldrte, er sei
tiberhaupt nicht krank und brauche nichts
als ein wenig Bewegung, damit auch der
Schein der Krankheit verschwinde. Lange
hatte er sich gegen eine griindliche Un-
tersuchung gestraubt; als er dazu endlich
gezwungen worden war und nun das Re-
sultat vernahm, war er eigentlich traurig
und sagte mit tragischer Miene: Nun,
wenn es nicht der Magen ist, dann muss
es etwas anderes sein.

Als letzte Konsequenz der Flucht in
einen Zustand, welcher die Leistungs-
unfihigkeit garantiert und also die Ver-
antwortung aufhebt, kann die Flucht in
den Tod gelten. Der Selbstmord wire in
diesem Fall zugleich das Eingestdndnis

der innern Unfdhigkeit zu leben, der tra-
gische Durchbruch des Gefiihls der
Lebensunzuldnglichkeit. Aber tragisch ist
ja der Hintergrund jeder Art von Lebens-
flucht; denn das eigentlich Tragische des
Lebens ist die gefiihlte Schuld. Tragisch
sind deshalb alle Formen der Flucht,
auch wenn sie #dusserlich harmlos oder
gar komisch wirken.

Wir haben jetzt noch einige beliebte
Arten zu charakterisieren, welche den
Ubergang zur aktiveren Gegenwehr bil-
den. Ks ist auch ohne die Grundlage des
chronischen Minderwertigkeitsgefiihls
eine iible Gewohnheit vieler Menschen,
die Schuld in erster Linie bei andern zu
suchen oder auf andere abzuladen, wenn
etwas ihnen schief geht. Man erkennt an
dieser verbreiteten Sucht nur wieder ein-
mal die Unertriglichkeit des Schuldge-
fiihls. Im Falle chronischen Schuldgefiihls
kann diese Sucht ihrerseits zur chroni-
schen Haltung werden. Das Abladen auf
andere erfiillt den doppelten Zweck einer-
seits der eigenen FEntschuldigung wund
anderseits der Sicherung gegen das Be-
wusstwerden der eigenen Unzuldanglich-
keit; im iibrigen ist es fiir den, dessen
Selbstschiatzung havariert ist, immer ein
Gewinn, wenn er sich sagen kann, dass
andere nichts taugen; auf dieser Folie
hebt sich der eigene Wert eher heraus.

Abladen der Schuld

Die sozusagen undifferenzierte Form
des Abladens dussert sich als allgemeine
Unzufriedenheit mit der Welt und dem
Schicksal. Die Welt wird schlecht ge-
macht, sze hat die Schuld an allem, was
nicht in Ordnung ist. Diese Missver-
gniigtheit ist ein fast sicheres Zeichen
des Insuffizienzgefiihls. Aber mit Vor-
liebe sucht es sich dafiir ganz bestimmte
einzelne Objekte aus, die als Schuld-
trager herhalten miissen. Die Fehler
und Schwichen der Mitmenschen z. B.
sind willkommene Gelegenheiten, und
man freut sich eigentlich iiber sie.
Fremde Schuld lenkt vom Gefiihl der
eigenen Unzuldnglichkeit ab. Daher su-
chen solche Menschen mit Leidenschaft

15



die Schwiichen der andern auf und sind
wie Detektive hinter allem her, was etwa
Ungerades in der Welt passiert. Sie be-
maianteln diese Sucht wohl dadurch, dass
sie ihr den Namen der Kritik und der
Moral geben; die gehdssige Intoleranz
muss sich ja in ein moralisch prisenta-
bles Gewand kleiden, um ihre Funktion
vor dem eigenen Gefiihl zu rechtfertigen.
So wird Lieblosigkeit zur Tugend gestem-
pelt. Wir kennen die Leute, denen es
nicht wohl ist, wenn es irgendwo nichts
zu tadeln, zu kritisieren, zu verhéhnen
gibt. Sie haben das notig, um sich in der
Kritik ihr eigenes Existenzrecht zu doku-
mentieren. Ja, weil sie es in einigermas-
sen harmonischer Umgebung oder im
Anblick innerlich ausgeglichener Men-
schen nicht aushalten, gehen sie wohl
direkt dazu {iiber, Verwirrung, Dishar-
monie, Unzufriedenheit zu stiften. Wenn
man wissen will, wie es mit einem Men-
schen innerlich steht, muss man zusehen,
woran er sich freut.

Wenn die aus innern Griinden er-
zwungene Schiarfe und Intoleranz des
Urteils zum Prinzip wird, so entsteht das,
was wir den moralischen Rigorismus
nennen. Der Minderwertigkeitscharakter
neigt dazu. Er macht aus der Tadelsucht
leicht ein ethisches Prinzip, und dieses
Prinzip richtet sich am schiarfsten gerade
gegen die Schwichen, an denen der Tri-
ger selber krankt. Wenn man in geschrie-
bener oder ungeschriebener «Ethik» den
Rigorismus oder Moralismus antrifft,
wird man sich immer fragen miissen, ob
nicht dahinter ganz persénliche Notigun-
gen stehen, und ob jene sogenannte Ethik

nicht einfach die moralisch aufgezogene

Unfihigkeit zur Giite ist.
Flucht in eine Welfanschauung

Und weil wir schon bei den sogenann-
ten Prinzipien oder Theorien sind, so
mag zum Schluss noch eine sehr kaschierte
Form des Abladens der Schuld erwihnt
werden: das Abschieben auf Welt und
Schicksal in der Form einer philosophisch
sein wollenden « Weltanschauung ». Von
der Neigung des Minderwertigkeitscha-

16

rakters zum Pessimismus und zur allge-
meinen Unzufriedenheit ist schon gespro-
chen worden. Entsprechende Weltanschau-
ungen oder Geschichtstheorien sollen
diese Stimmungen gewissermassen wis-
senschaftlich rechtfertigen, und sie sollen
zugleich die gefiihlte Unzuldnglichkeit in
das Schicksal verlegen. In diesem Sinne
kultiviert man leidenschaftlich gewisse
deterministische oder mechanistische Theo-
rien; auch Vererbungslehren verschiede-
ner Art miissen dafiir herhalten. Immer
im Sinne der sozusagen trostlichen Mei-
nung, dass es fiir den einzelnen keine
Verantwortung und keine Schuld geben
konne, weil er nichts als ein Glied einer
fatalen Kette sei, und dass alles Ubel und
alles Bose im mechanischen Prozess als
solchem liege und somit nicht dem indi-
viduellen Verhalten anzurechnen sei.
Oder man kultiviert einen sogenann-
ten Relativismus, welcher die Objektivi-
tat der sittlichen Werte leugnet. Es tut
wohl, sich sagen zu konnen, dass es der-
artige Werte gar nicht gebe; denn wenn
es sie nicht gibt, dann gibt es keine wirk-
liche Verantwortung und auch keine
wirkliche Schuld. Alle diese Weltanschau-
ungen, auch gewisse Formen des Atheis-
mus {iibrigens, sind trostlich fiir den
an Minderwertigkeitsgefiihl krankenden
Menschen. Nur schade, dass die furchtbare
Realitat dieses Gefiihls sie alle Liigen
straft. Die wirklich gefiihlte Schuld
weicht vor keiner Theorie, und wenn die
Theorie nicht mit ihr iibereinstimmt, so
geht sie eben einfach an der unmittelbar
innegewordenen Wirklichkeit des mensch-
lichen Lebens vorbei. Theorien sind Ge-
michte, oft aus sehr durchsichtigen Mo-
tiven gebildet; das Minderwertigkeits-
gefiihl aber ist dort, wo es ist, eine Rea-
litat. Tm tibrigen werden auch Theorien,
die an und fir sich Sinn hitten, zum
Unsinn entstellt, wenn sie zu subjektiven
Entlastungszwecken ausgelegt werden.

Verschiebung auf Organminderwerﬁgkeii

Wir wenden uns zu denjenigen mittel-
baren Folgen des Minderwertigkeitsge-
fiihls, welche wir als Versuche der .4b-

Photo: Steiner/Heiniger, Ahrenfeld



wehr oder aktiven Gegenwehr gegen die
gefithlte Unzuldnglichkeit angekiindigt
haben. Schon jenes Abladen auf andere
oder auf die Welt weist in diese Rich-
tung. Deutlicher noch eine neue Form
dieses Abladens, ndmlich die « Ferlage-
rung » der gesplirten Minderwertigkeit
oder ihrer Ursache aus der moralischen
Sphire, zu der sie in Wirklichkeit gehort,
auf ein moralisch sozusagen unverfing-
liches Gebiet. Natiirlich kann auch diese
Abschiebung nur mit Hilfe der Einbil-
dung geschehen, aber sie geschieht um
so leichter, wenn die Wirklichkeit irgend-
eine Handhabe dafiir bietet.

Fine solche Handhabe bieten dem, der
am Gefiihl moralischer Unzulanglichkeit
leidet, korperliche oder intellektuelle
Schwichen oder Benachteiligungen, die
er zu tragen hat. Es ist schon frither auf
die falsche ILehre hingewiesen worden,
dass derartige Defekte die Grundlage des
chronischen, eigentlichen Minderwertig-
keitsgefiihls bilden. Dieser Lehre folgt
derjenige gerne, der ein Interesse daran
hat, sein peinliches Gefiihl aus einem
Umstand herzuleiten, fiir den er nichts
kann, also z. B. aus einem leiblichen De-
fekt oder einem bestimmten Begabungs-
mangel, die beide nicht von seinem Ver-
halten abhéngen.

Derartige Verschiebung ermangelt fiir
den Beobachter oft nicht der Komik, so
tragisch ihr Hintergrund auch ist. Ich
erinnere mich eines Maéadchens, welches
seine auffallende Menschenscheu, ja Le-
bensunsicherheit, zusammen mit andern
Symptomen schweren chronischen Min-
derwertigkeitsgefiihls, darauf zuriick-
fiihrte, dass es so hissliche Ohren habe.
Sie fiihle sich immer daraufhin beob-
achtet und konne sich nirgends mehr
zeigen. Die Ohren waren in Wirklichkeit
nicht viel anders als bei andern auch,
und ausserdem waren sie durch die Haare
weitgehend verdeckt. Aber sie mussten
quasi als Siindenbock herhalten, damit
der wahre Grund des peinlichen Gefiihls
nicht zum Vorschein komme. So wehrt
sich die Einbildung gegen die gespiirte
Unzulinglichkeit, die sich in diesem Fall

Photo: Atelier Eidenbenz, Blick durchs Fenster

als ganz typischer Kompromiss zwischen
dem moralischen Gefiihl und einer lieb-
gewordenen Masslosigkeit des Trieb-
lebens herausstellte. Als spdter das Mad-
chen den Riickweg zum energischen
Kampf dagegen wieder gefunden hatte
und als damit selbstverstindlich das In-
suffizienzgefithl sich verfliichtigte, da
war es hochst amiisant zu sehen, dass die
Ohren iiberhaupt keine Rolle mehr spiel-
ten. Auf eine Frage danach erhielt ich
die lachende Antwort: Ach, daran habe
ich gar nicht mehr gedacht.

Kompensatorische Bemithungen

Wir setzen solche Verlagerungen an
den Anfang der Abwehrphinomene, weil
sie zumeist die Grundlage zur typischen
Form der Abwehr, nimlich zu den kom-
pensatorischen Handlungen oder Leistun-
gen bilden. Das sind relativ grosse An-
strengungen auf irgendeinem Gebiet,
welche den Sinn haben, ein sogenanntes
moralisches Plus zu schaffen, welches
womoglich das moralische Minus des vor-
handenen Minderwertigkeitsgefiihls kom-
pensieren soll. Man kann nicht sagen,
dass derartige Leistungen der moralischen
Bedeutung entbehren; denn schliesslich
hat jede Willensanstrengung auch eine
derartige Bedeutung, selbst wenn sie
nicht der eigentlich moralischen Sanie-
rung dient. Aber eben dies ist charakte-
ristisch fiir die Kompensationsleistungen:
dass sie nicht dort ansetzen, wo das In-
suffizienzgefiihl eigentlich die Anstren-
gung und das Opfer erforderte, ndmlich
beim liebgewordenen Kompromiss, son-
dern anderswo, wo sozusagen keine akute
Notwendigkeit vorliegt, und dass sie also
am dringensten Ziel vorbeigehen. Wenn
sie also wirklich eine innere Genugtuung
bringen mégen (sofern sie Erfolg haben),
so ist es doch nicht diejenige, die geeignet
wire, das peinliche Gefiihl zu beseitigen;
sie konnen es nur betduben, iiberténen,
sie konnen nur die Illusion der (morali-
schen) Voll- oder sogar Uberwertigkeit
erzeugen, solange der brennende Defekt
seinerseits nicht in Angriff genommen
wird.

19



irnst Morgenthaler

Federzeichnung

Am beliebtesten sind natiirlich diejeni-
gen kompensatorischen Leistungen, wel-
che von der Umwelt besonders geschatzt
oder bewundert werden, weil sie am ehe-
sten jenes ersehnte moralische Plus erge-
ben. In unseren Verhéiltnissen sind es
besonders intellektuelle oder dann sport-
liche oder auch « gesellschaftliche » Vor-
zlige und Fidhigkeiten, die also bevorzugt
werden. Also wird derjenige, der es aus
inneren Griinden nétig hat, sich gerade
auf diesen Gebieten anstrengen und aus-
zuzeichnen suchen. FEr wird womdglich
ein Vielwisser, intellektueller Streber und
Akrobat, oder dann ein Held werden
wollen, um nicht zu sagen: miissen. Der
Stachel des Insuffizienzgefiihls kann so
scharf sein, dass es ihm wirklich gelingt,
sofern seine Amnlage einige Moglichkeit
dafiir enthdlt. Ich habe erstaunliche Lei-
stungen bei Personen gesehen, von denen
ich wusste, dass sie an schwerem Ver-
trauensmangel, ja an ausgesprochener
Insuffizienz-Depression litten. Ich habe

20

schwer dngstliche Naturen gesehen, wel-
che bedeutende Proben anscheinender
Furchtlosigkeit ablegten, man mochte
sagen: Helden aus Angst. Ich habe intel-
lektuell sehr méassig Begabte im Examen
glinzen sehen, und erfolgreiche Ménner
des Weltlebens, die nur durch den
krampfhaft erreichten Erfolg imstande
waren, sich innerlich tiber Wasser zu
halten.

Wenn derartige Leistungen trotz ihrer
fragwiirdigen Hintergriinde schon als
Leistungen, dann aber auch gerade durch
die Tragik der Situation unser ernstes
Mitgefiihl wecken, so gibt es anderseits
doch auch Fille, die mehr licherlich wir-
ken. Wer konnte ernst bleiben, wenn ihm
ein junger Mann stolz erzidhlt, er sei
dabei, Meyers kleines Konversationslexi-
kon auswendig zu lernen (immerhin nur
das kleine), und sei mit dem Buchstaben
C schon bald fertig. Nach dem Grunde
dieses sonderbaren DBeginnens befragt,
bekennt er, dass ihm immer mehr sein
Bildungsmangel zum Bewusstsein gekom-
men sei und dass er beschlossen habe,
dieser seiner Minderwertigkeit abzuhel-
fen. Der Kundige merkt am Unsinn die-
ser Argumentation wie des ganzen Be-
ginnens ohne weiteres, dass da etwas an-
deres dahinter ist. Die kompensatorische
Anstrengung erfolgte, wie so oft, nach
Verlagerung der gespiirten Unvollkom-
menheit, hier auf das Feld der sogenann-
ten Bildung.

Kompensatorische Phantasien

Wenn die Leistung selber dem kompen-
sationsbediirftigen Menschen zu schwer,
der Erfolg allzu unwahrscheinlich ist,
begniigt er sich wohl mit kompensatori-
schen Phantasien. Er kultiviert ein Zu-
kunftsbild seiner selbst, das ihn als ganz
besonders hervorragend zeigt; dieses kom-
pensatorische Selbstbild ist nicht eigent-
lich dazu da, erfiillt zu werden, es dient
vielmehr der trostlichen Einbildung, man
kénnte so sein, wenn man nur wollte, und
ist so wiederum eine Art von Rausch-
mittel, kann sich iibrigens auch mit der
Pose verbinden, von der frither die Rede



war. In manchen dieser Phantasien han-
delt es sich nur um einzelne hervorra-
gende Qualitdten, die man sich fiir die
Zukunft sozusagen gutschreibt. Aber die
Mboglichkeit ist immer vorhanden, dass
sich daraus ein allseitiges Vollkommen-
heitsideal und damit in gewissem Sinne
ein Vollkommenheitswahn herausbildet.
Entweder mehr als blosse Phantasie des-
sen, was man eigentlich sein konnte oder
einmal sein werde, oder dann mehr im
Sinne des eigentlichen Ideals, dessen Rea-
lisation, wiewohl natiirlich mit unzurei-
chenden Mitteln, immerhin noch mehr
oder weniger angestrebt wird.

Die kompensatorischen Anstrengungen
sind eine Art der Abwehraktion des am
Gefiihl eigenen Ungeniigens Leidenden.
Sie bedeuten immerhin Gegenwehr gegen
das Ungeniigen selbst, wenn sie auch am
eigentlichen Ungeniigen vorbeigehen und
dadurch den wirklichen Erfolg verfehlen.
Es gibt nun aber eine andere Art des
Abwehrversuches; er gilt diesmal nicht so
sehr der Insuffizienz selbst als vielmehr
den klarer oder weniger klar gefiirchteten
Folgen der darin gesplirten Schuld.
Schuldgefiihl bedeutet ja immer Gefiihl
der Siihne oder Strafwiirdigkeit; wir
haben darauf hingewiesen, dass dem so
Belasteten die Zukunft diister, unheim-
lich, ddmonisch zu erscheinen pflegt; er
hat einfach Angst davor, weil er in sei-
nem Unzulinglichkeitsgefiihl der Uber-
zeugung ist, dass einmal etwas eintreten
miisse, was die verdiente Siihne brichte.
Man weiss, wie unertrdglich Zukunfts-
angst ist. Aus diesem Zustand heraus sind
deshalb all die Versuche verstiandlich, die
darauf ausgehen, das (dem Gefiihl nach)
drohende Unheil abzuwenden oder abzu-
wehren und sich also der Zukunft zu
versichern.

Aberglaubische Sicherungen

Weil derartige Abwehr- oder Siche-
rungsversuche im Grunde immer den
siithnenden Maichten gelten, tragen sie
ihrerseits in der Regel deutlich ddmonolo-
gischen oder also abergldubischen Charak-
ter, sofern man als Aberglaube eben den-

Ernst Morgenthaler

jenigen Glauben an {ibermenschliche
Michte bezeichnet, welcher aus der A4ngst
geboren ist. Sie sind Versuche, das Un-
heimliche zu beschworen oder zu besdnf-
tigen, welches die Angst im Walten des
Schicksals sieht. Auch unsere Zeit und
unsere aufgekldarte Zivilisation ist voll
von solchen Dingen. Die Magie hat un-
ter uns vielleicht andere Formen als bei
sogenannten Primitiven; ob sie eine ge-
ringere Rolle spielt ist fraglich. Es gibt
auch unter uns vielerlei Geheimlehren

21

Federzeichnun



und Geheimkulte, die gar keinen andern
Sinn haben als den: Das Dadmonische in
der drohenden Zukunft entweder zu er-
kennen oder direkt zu beschwéren, beides
eben im Sinne der Abwehr. Ddmonisches
aber flrchtet nur der, welcher unter der
Angst leidet, und Angst ldsst sich von
Schuldgefiihl nicht trennen.

Aber auch abgesehen von magischen
Lehren und Kulten pflegen doch viele
unter uns einen griossern oder kleineren
ganz privaten Aberglauben. Wir wollen
nicht von der Zahl 15 oder vom Klopfen
auf Holz sprechen, sondern nur eine
Gruppe hervorheben, die sogenannten
Zwangshandlungen. Jemand hat die zwin-
gende Idee, er miisse etwas Bestimmtes
tun, mit Vorliebe etwas ganz Zweckloses,
ja Unsinniges, sonst trete Unheil ein.
Oder: er diirfe etwas, und wire es an sich
ganz harmlos, nicht tun, sonst folge Un-
glick. Geht man der Sache auf den
Grund, so wird man immer zunachst
jene stirkere oder schwichere Weltangst
finden, eben die allgemeine Erwartung
unheimlichen Schicksals, welche die
sichere Begleiterscheinung des Gefiihls
der Strafwiirdigkeit ist. Das moralische
Unsauberkeitsgefiihl verlangt Opfer oder
Siithne. Es ist eigentlich der Zwang, der
auf uns lastet. Und der Schluss ist ganz
richtig: etwas muss geschehen, um die
Ordnung wieder herzustellen. Wenn aber
das, was eigentlich geschehen sollte, ndm-
lich die Aufhebung des Kompromisses
und also der chronischen Schlamperei,
nicht mehr gewollt oder gekonnt ist, und
wenn also der Mensch an Stelle der Lei-
stung die blosse Ersatzleistung zu setzen
sich anschickt (wie es ja auch in kompen-
satorischer Form der Abwehr geschieht),
dann kann es wohl geschehen, dass diese
Ersatzhandlung, da sie doch ihrem #esen
nach eigentlich sinnlos ist, auch ganz un-
sinnige Formen annimmt, die nur noch
sozusagen unterirdisch auf ihren eigent-
lichen Grund hinweisen. Trotzdem geht
der Zwangscharakter, den das Minder-
wertigkeitsgefiihl als solches hat, auf sie
iiber: man bildet sich ein, dies und das
miisse getan werden, obwohl es ja nur

22

Ersatz oder sogar nur Symbol fiir das-
jenige ist, was eigentlich geschehen
misste.

So gibt es Leute, die vor dem Schlafen-
gehen dreimal unters Bett schauen miis-
sen, oder die ihre Sachen in ganz be-
stimmter Ordnung hinlegen miissen, oder
die eine Stufe der Treppe iiberspringen
miissen, wenn nicht ein Unheil geschehen
soll. Ein Junge sagt seine drei Abend-
gebetle stets in einer bestimmten Reihen-
folge her und antwortet auf den Einwand,
dass es doch auf die Reihenfolge nicht
ankomme, prompt: sonst wird ein Ein-
brecher kommen, oder der Vater wird in
der Nacht sterben, oder das Haus wird
abbrennen. Jemand « muss» beim Ver-
lassen des Hauses immer noch einmal
umkehren, angeblich weil er nicht sicher
ist, ob der Gashahn zugedreht sei; in
Wirklichkeit ist diese Unsicherheit das
Anzeichen dafur, dass in ihm selbst die
Ordnung nicht hergestellt ist. Wie ein-
mal ein sonst ganz verniinftiger Mann,
der die ihm selbst peinliche Zwangs-
gewohnheit hatte, alle seine Siebensachen
auf dem Waschtisch in genau geometrisch
bestimmte Lage zu bringen, in bemer-
kenswerter Selbsterkenntnis sagte: Wis-
sen Sie, ich habe immer das Gefiihl, dass
in mir elwas nicht in Ordnung sei, da
muss ich wenigstens in meinen Sachen
peinliche Ordnung haben.

Busshanc"ungen

Wir wollen uns im tiibrigen nicht bei
den tausenderlei Formen solcher Zwangs-
handlung aufhalten; wenn nur ihr Zu-
sammenhang mit dem innern Unsicher-
heitsgefiihl erkannt ist. Es sind nicht alle
Formen so harmlos wie die angedeuteten;
manche komplizieren das Leben auf un-
ertrigliche Weise. Sie ndhern sich dann
in ihrer Bedeutung der eigentlichen Buss-
handlung oder Selbstbestrafung. Auch
hier liegt in der Tat eine Art von Ab-
wehr der geahnten und gefiirchteten
Sithne vor. Man will ihr dadurch zuvor-
kommen, dass man sie gewissermassen
selbst ausfithrt. Wer aus der Angst heraus
auf das Unheil eingestellt ist, fiir den



E. Chambon

bedeutet es fast eine Erlosung, wenn Un-
heil wirklich eintritt. In diesem Sinne
bestrafen viele sich selbst, ohne es im
iibrigen immer zu wissen. Sie tun damit
zugleich Busse und tragen etwas von der
Schuld ab, die sie qualt, ohne dass natiir-
lich diese Abzahlung, insbesondere weil
sie nicht eigentlich ein Opfer am rechten
Ort bedeutet, die wirkliche Entlastung
bringen konnte.

Eigentliche Selbstbestrafungen kom-
men bel allen Altersstufen vor; sie sind
aber am ehesten bei Kindern zu beobach-
ten, weil der Erwachsene alles, was mit
dem Minderwertigkeitsgefiihl zusammen-
hiangt, eher zu verbergen imstande ist.
Die Selbstbestrafung kann auch darin be-
stehen, dass man sich diimmer oder un-
geschickter betrdgt als man eigentlich ist,
oder dass man den Vorteil, der sich einem

=N

EXFECUTION pE VN FRANCISCO VERA

Holzschnitt 1935

bietet, zogernd voriibergehen lésst; es gibt
Leute, von denen man sagt, dass sie noch
zu spdt in den Himmel kommen werden,
um anzudeuten, dass sie zwangslaufig
jede Chance verpassen.

Auch die Busshandlungen im engern
Sinn sind sehr mannigfaltig, angefangen
von der sogenannten Wohltitigkeit (so-
fern sie eben als eine Art Abschlagszah-
lung und also eigentlich um unsert-
willen geschieht), iiber alle mdgliche
Werkgerechtigkeit bis zu direkten Buss-
iibungen und Kasteiungen aller Art. Man
wird nicht verkennen, dass diese Form der
Abwehr der gefiihlten Strafnotwendigkeit
einen Kern echter Busse, d. h. moralischer
Selbsteinkehr enthalten kann. Insofern
namlich, als immerhin ein Opfer perstn-
licher Wiinsche gebracht wird. Die In-
addquatheit der Leistung besteht aller-

23



A ‘ﬁ
/”ra KA %‘nn 'i‘

h [g'lf? <
B | o N

)

Ll

A

Federzeichnung

Ernst Morgenthaler

dings darin, dass sie wiederum nicht am
rechten, zentralen Ort erfolgt, ndmlich
eben als Kampf gegen die faule Stelle in
uns, welche jeder Kompromiss bedeutet.

Die Busshandlung geht iiber in die
zwangshafte 4skese, wenn sie zum Grund-
satz der Bekdmpfung und Vernichtung
der personlichen Triebbediirfnisse tiiber-
haupt wird. Wohlverstanden: es gibt eine
echte Askese, die dann nichts anderes be-

24

deutet als Ubung des sittlichen Willens
im Kampf gegen die Ungehdorigkeiten
personlicher Anspriiche. Davon verschie-
den ist aber jene zwangshafte Askese mit
ihrem fanatischen Charakter, welche be-
reits die innere Unfreiheit verrdt. Wer
sich jede Freude verkneift nur eben
darum, weil sie Freude wére und jeden
personlichen Wunsch verdammt, bloss
weil er Wunsch ist, der zeigt dadurch
an, dass er sich furchtbar misstraut
und eigentlich in Feindschaft mit sich
selber lebt. Man wird bei jedem Enthalt-
samen dieser Art finden, dass er insge-
heim gerade dort seinem lieben Ich
front, wo es darauf ankdame, sich davon
zu befreien. Ganz abgesehen von der
héchst personlichen Wollust und der eiteln
Selbsterh6hung, die in der falschen Askese
liegen: keiner hitte diese Askese notig,
wenn er die innere Freiheit besisse, die
ein mutiger sittlicher Kampf gewdhrt.
Alle fanatischen Radikalismen zeigen an,
dass ihr Triger am rechten Ort nicht
radikal genug ist.

Scmussl)emer'(ung

Nun wollen wir aber dieses unerfreu-
liche Kapitel schliessen. Wir haben daraus
nur Proben vorgetragen; das Gebiet der
Minderwertigkeitsgefiithle mit ihren Ent-
stehungsmoglichkeiten und Folgen ist in
Wirklichkeit viel ausgedehnter. Jene
Proben mussten manchmal etwas kriftig
ausfallen, weil es sich darum handelte, das
Wesen der Sache zu zeigen, wozu eben
ausgesprochene, starke Félle am besten
dienen. Wie es aber tiefere und weniger
tiefe, umfassendere und geringfiigigere
Kompromisse gibt, so gibt es auch alle
Grade des Minderwertigkeitsgefiihls von
geringerem innern Unbehagen, das nur
gelegentlich zu stéren vermag, bis zum
lebenstorenden Affekt. An der Stirke des
Gefiihls ist aber neben der Schwere des
Kompromisses auch die griossere oder ge-
ringere Schirfe der moralischen Reak-
tionsfahigkeit beteiligt. Nur Menschen



von einiger moralischer Empfindlichkeit
sind imstande, ihre fehlerhaften Gewohn-
heiten mit kraftigem Unsauberkeitsgefiihl
zu ahnden; der moralisch Stumpfe ver-
fallt ihm kaum.

Nicht diese Tatsache allein aber wird
uns verbieten, dem an diesem Gefiihl
Krankenden mit Tadel oder Missachtung
zu begegnen. So etwas verbietet sich ganz
einfach aus Anstand; denn hier sind
Menschen, und erst noch leidende Men-
schen. Dem wirklichen Anstand ver-
schligt es nichts, dass sie nicht ohne
eigene Schuld leiden. Wir sind nicht dazu
da, zu Gerichte zu sitzen; wer hitte die
innere Legitimation dazu? Auch die vor-
stehenden Ausfithrungen, so sehr sie um
der Wahrheit willen die Zusammenhinge
ohne Schonung aufdecken mussten, méch-
ten nicht im moralisierenden Sinne miss-
verstanden werden. Sie wollten zur Er-
kenntnis beitragen, weiter nichts, oder
allenfalls durch die Erkenntnis zur Hilfe.

‘Wer sie verstanden hat, der weiss in
der Tat auch, was zu tun wire, um das
Ubel zu verhindern oder zu beseitigen,
soweit beides eben in menschlicher Még-
lichkeit liegt. Verhiitung und Heilung
muss auf die Wurzel zielen, jenen Kom-
promiss, jenen faulen Frieden, in wel-
chem der Kampf gegen die gefiihlten Un-
gehorigkeiten unseres Wunschlebens un-
tergeht. Alles was geeignet ist, diese Fehl-
entwicklung zu fordern — wir haben
davon gesprochen — muss bekdmpft,
alles was geeignet ist, sie zu verhindern,
muss getan werden, vom Menschen selbst,
aber auch von denen, die mit ihm ver-
kehren. Auch wenn das Ubel bereits ein-
gerissen ist, gibt es nichts anderes als den
Versuch, den Kompromiss nachtriglich
abzubauen, mit allen ihn begiinstigenden
Suggestionen, falschen Idealen, Selbst-
tduschungen. In der Regel wird es dazu
fremder Hilfe bediirfen, wund sie ist
manchmal nicht leicht anzubringen. Wir
wollen dafiir keine Rezepte geben. Eines
aber ist sicher: wer dem an sich selbst
Leidenden Hilfe bringen will, muss im-
stande sein, ihm wieder zum Vertrauen
zu helfen. Das kann nicht durch allge-

meine Trostungen und noch weniger
durch moralisierende Ermahnungen ge-
schehen. Der heilsame Einfluss vollzieht
sich nur auf der Grundlage echter Ge-
meinschaft, in Wahrhaftigkeit und Giite.
Lirst auf dieser Grundlage hilft auch die
Kenntnis des Menschen und seiner
Situation.

Die Erfahrung zeigt aber zum Gliick
auch, dass wirklich Hilfe moglich ist.
Grundsitzlich ist weder das Minderwer-
tigkeitsgefiihl selbst noch irgendeine sei-
ner Folgen unheilbar. Man muss die
Sache aber in Angriff nehmen, und zwar
je eher desto besser. Und man darf sich
nicht scheuen, fremde Hilfe in Anspruch
zu nehmen, wenn man selber mit sich
nicht fertig wird.

Die Stufen der Befreiung sind durch
die Natur und die Entstehung des Lei-
dens vorgezeichnet. Die erste ist die Ein-
sicht in den Schuldcharakter des pein-
lichen Gefiihls und seiner Symptome
oder Folgen. Erst auf dieser Grundlage
ist es moglich, seiner Ursache zuleibe zu
gehen. Dies geschieht, {iber den Abbau
fataler Suggestionen der Umwelt und die
Preisgabe aller falschen Ideale, zuletzt
nur dadurch in wirksamer Weise, dass
der Mensch wieder den Mut und den
Willen aufbringen lernt zum sittlichen
Kampf, und zwar gerade an der Stelle,
an welcher er, durch den Kompromiss,
bisher versagt hat. Zur Heilung ist es
nicht nétig, dass er in Zukunft nicht
mehr unterliegt. Wir wissen aus vielen
Erfahrungen, dass dazu schon die Wie-
deraufnahme der tapfern Anstrengung
geniigt. Die Uberwindung der Resigna-
tion ist das Wesentliche. Ernster und ehr-
licher Wille ist niemals aussichtslos.

Wir freuen uns, unsern Lesern mit-
zuteilen, dass diese Artikel unter dem
Titel ,Minderwertigkeitsgefiihle, Wesen,
Entstehung, Verhiitung, Uberwindung<,
von Paul Hiberlin, Ende Oktober im
Schweizer - Spiegel - Verlag in Buchform
erscheinen.

25



	Über Minderwertigkeitsgefühle

