Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 11 (1935-1936)

Heft: 3

Artikel: Die Ehe fordert Heiterkeit

Autor: Guggenbihl, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1065817

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1065817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tuschzeichnung von Johann Martin Usteri 1813

Staat und Familie

ott behiite mich vor meinen Freun-
den, mit meinen Feinden werde
ich von selber fertigl»

Eine gewisse Art von Moralpadagogen
hat durch ihr Eintreten {iiir die Fami-
lie dieser mehr geschadet als alle Ehe-
stirmer zusammen. Es sind jene Leut-
chen, welche ununterbrochen betonen,
dass die Familie geschiitzt werden miisse,
weil sie die Grundlage des Staates sei.
Threr Ansicht liegt wahrscheinlich {fol-
gender Cedankengang zugrunde: Mit
der Verheiratung verliert ein Mann das
Unstete, Abenteuerliche, Gefahrliche. Er
wird ruhiger, vorsichtiger. Aus dem Re-
volutiondr wird ein Untertan. Familien-
viater sind leichter zu regieren als Jung-
gesellen. Wer die Familie {ordert, {ordert
ausserdem die unter militdrischen Ge-

28

EHE

FORDERT
HEITER-

KEIT

Von
Adolf Guggenbﬂhl

sichtspunkten wichtige
vermehrung.

Bevoélkerungs-

Man kann der Idee der Familie auf
keine Art mehr schaden, als wenn man
sie auf diese Weise zum Mittel zum
Zwecke degradiert. Die Familie an sich
ist ein hohes Gut. Sie ist nichi haupt-
sachlich deshalb wertvoll, weil sie eine
tichtige Magd des Staates ist.

Ubrigens ist die Behauptung, die Familie
sei das Fundament, auf dem der Staat ruhe,
nur sehr beschrankt richtig. Im Gegenteil,
ein Teil der Bedeutung der Familie, wie
der Kirche, wie jeder andern Gemein-
schaift, liegt gerade darin, dass sie ein
Gegengewicht zum Staate bildet. Der
wirklich totalitare Staat ist deshalb sei-
nem Wesen nach durchaus nichit restlos
familienfreundlich. Die Spartaner be-
kémpften die Familienerziechung. Es ist
kein Zufall, dass das kommunistische



Russland anfanglich wversuchte, die Be-
deutung der Familie zu verringern. In
allen modernen Diktaturstaaten stehen
sich Staat und Familie in vielen Fallen
feindlich gegeniiber. Es ist keine Frage,
dass der politische Organisationszwang
der Jugend in diesen Landern familien-
zerstorend wirkt. Einem Staate, der keine
andern Goiter neben sich duldet, ist
nicht nur eine starke Kirche, sondern
auch eine starke Familie ein Dorn im
Auge, vor allem wegen des Einflusses
auf die Jugend.

Die Familie ist ja mehr als eine Ge-
meinschaft von Mann und Frau. Sie ist
gleichzeitig Erziehungsstatte der Kinder,
also Lebensgemeinschaft von wverschie-
denen Generationen. Zu ihrer vollen
Auswirkung kommt sie iliberhaupt erst,
wo sie sich iiber Mann und Frau hinaus
erweitert.

Die Bedeutung der Familie als Er-
ziehungsgemeinschaft kann {berhaupt
nicht hoch genug eingeschéatzt werden.
Es ist sehr wohl méglich, Kinder auch
ausserhalb der Familie zu rechten Men-
schen zu erziehen. Aber die Erfahrung
lehrt doch, dass keine noch so muster-
haft geleitete Anstalt gleich giinstige
Erziehungsméglichkeiten bietet wie eine
rechte Familie.

Von den vielen Verbrechern und ge-
scheiterten Existenzen, deren genauen
Lebenslauf ich Gelegenheit hatte, ken-
nenzulernen, gingen meiner Erfahrung
nach weit mehr als die Halfte nur des-
halb zugrunde, weil sie nie die Wohltat
eines richtigen Familienlebens empfan-
gen haben. Sie waren nicht weniger
intelligent, meistens auch durchaus
nicht amoralischer als ihre gliickliche-
ren Mitmenschen, aber es fehlte ihnen
der sittliche Halt, den oft nur eine Fami-
lienerziehung geben kann.

Im Lebenslauf eines Spielers findet
sich folgende Stelle, wo einer dieser ge-
scheiterten Menschen deutlich sagt, was
andere vielleicht nur dumpf fihlen :

« Ein Mensch, der in geordneten Fami-
lienverhalinissen aufgewachsen ist, kann
sich gar nicht vorstellen, wie es einem
Menschen zumute ist, dem niemand et-
was nachfrdgt. Immer, wenn das Ziing-
lein der Waage meines Schicksals auf
der Entscheidung stand, immer dann
habe ich versagt. Da, wo andere der
Versuchung widerstehen konnten, habe
ich nachgegeben. Nicht, weil ich ein be-
sonders schlechter Mensch war, sondern
weil im entscheidenden Moment der
moralische Riickhalt, welcher die Erinne-
rung an einen Vater oder an eine Mut-
ter gibt, fehlte. Ich konnte nicht sagen
wie andere: ,Was wiirde der Vater, was
wiirde die Mutter denken 2" Gerade in
solchen entscheidenden Momenien hatte
ich immer das Gefiihl: ,Es hat ja doch
alles keinen Wert, was du machst, es
kiimmert sich doch niemand um dich”.

Auch mein Weg zur Holle war mit
guten Vorsdtzen gepflastert, sie haben
mir nicht geholfen. Ich war zu sehr
allein. »

Aus diesem Gefiihl der Verlassenheit,

der Verstossenheit heraus, erfolgt der
erste Schritt zum Verbrechen. Und wenn
dann der Ungliickliche einmal in die
Rader der Justiz geraten ist, wird er mei-
stens zermalmt.

Wir sind ja alle mehr oder weniger
haltlos, ein schwaches Rohr, das jeder
Sturm zerknickt. Die Gewissheit, zu
einem Familienverband mit einer rich-
tigen sittlichen Tradition anzugehodren,
verzehnfacht unsere Widerstandskrait.

LO!) des iugendsamen Herlcommens

Worin beruhie und beruht zum Teil
noch die Stdrke der aristokratischen Fa-
milien? Nicht im Adelstitel, denn der ist
ja oft auf sehr fragwiirdige Art begriindet
worden. Nicht in besondern Geistes-
gaben, denn diese waren ja durchaus
nicht immer da. Nicht in einer &usseren
Machtstellung, denn diese ging ja oft
verloren. Nein, hauptsachlich in der star-
ken Ausbildung der Familienidee. Der
einzelne konnte auf eine lange Reihe
von angesehenen Ahnen zurlckblicken.
Das verpilichtete und gab zugleich Kraft.
Der Mensch ist ja nicht eine gegebene
Grosse. Er wéchst mit seinem hdheren
Zwecke. Mahnend blickten die Vorfah-

~

29



ren auf den Enkel hinab, der im Begriif
war, sich selbst aufzugeben. «Ein von
Soundso tut so etwas nicht!» schienen
sie zu sagen. Damiit war die Versuchung
tberwunden. Nicht die Erbmasse, nicht
das Blut machien den adeligen Men-
schen aus, sondern die geistige Tradi-
tion.

Eine solche Tradition ist tubrigens
durchaus nicht auf den Adel beschrankt,
sie ist ebensosehr, gerade in unserem
Lande, bei den Bauern und den Biirgern
vorhanden. Auch da, wo die Vorfahren
mit keinem Adelsbrief prunken konnen,
sondern ehrliche Handwerker und freie
Bauern waren, hat das Lob des tugend-
samen Herkommens seine Bedeutung.
Da heisst es: « Der Grossvater ist ein
rechter Mann gewesen, der Vater ist ein
rechter Mann gewesen, soll ich nun ein
Halunke sein ¢ Auch ich werde alles
daran setzen, ein rechter Mann zu blei-
ben und so Goit will, meine Kinder zu
rechten Méannern erziehen.»

Die historische Idee der Familie gibt
dem einzelnen Menschen Widerstands-
kraft, nicht nur in China, wo der Ahnen-
kult das ganze Leben entscheidend be-
einflusst, nein, auch bei uns. Der ein-
zelne wird zum QGlied einer Kette. Uber
das Grab hinaus reicht er den Verstor-
benen die eine Hand, die andere streckt
er in die Zukunft.

Eine gute Familientradition gibt auch
Standesbewusstsein, das echte Standes-
bewusstsein, das auf der Anerkennung
bestimmter sittlicher Verpilichtungen
aufgebaut und das in allen Klassen an-
zutretfen ist. Es gibt, wenn man alter
wird, nichts Faszinierenderes, als zu be-
obachten, wie die gute Familientradition
das Leben wverschiedener Generationen
antscheidend beeinflusst.

Der Eltern Segen baut den Kindern
Hauser. Das ist kein naives Sprichwort
einer iberwundenen Epoche, sondern
eine Erkenntnis, die auch nicht falsch
ist, wenn sie wortlich aufgefasst wird,
und die heute genau so gut gilt, wie vor
hundert Jahren.

30

Gerade die Psychoanalyse, die ja
sicher nicht in traditionellen Vorurtei-
len befangen war, ist dazu gekommen,
immer wieder die iberragende Bedeu-
tung von Vater und Mutter und deren
gegenseitiges Verhalinis fiir das Leben
eines Menschen zu betonen.

Allerdings darf man nicht wvergessen,
dass der Einfluss der Familie auf die
Kinder nicht nur im Positiven, sondern
auch im Negativen bestimmend ist.
Nicht nur in alten Schléssern geht ein
Familiengeist um, der den spatern Ge-
nerationen Gliick oder Ungliick bringt,
uberall, auch in modernen Mietswoh-
nungen wohnt dieses Phantom. Es ist
nicht immer ein guter Geist, sondern oft
ein Damon. Nicht nur Krankheiten wir-
ken verheerend bis ins dritte und vierte
Glied, auch schlechte Familiengewohn-
heiten vererben sich durch Generatio-
nen hindurch. Wer einen tyrannischen
Vater hat, dem {fallt es schwer, seinem
Sohne gegeniiber nicht ebenfalls den
Tyrannen zu spielen, wenn er nicht in
den gegenteiligen Fehler verfdllt und,
was vielleicht ebenso schlimm ist, ein
zu schwacher Vater wird.

Es ist nicht leicht fiir die Kinder, eine
gliickliche Ehe zu fiihren, wenn die El-
tern ungliicklich verheiratet waren. Es
ist sehr schwierig, in ein natirliches
Verhalinis zum andern Geschlecht zu
kommen, wenn die Eltern im Streit leb-
ten. Dadurch wird das Kind frith ge-
zwungen, fiir den Vater oder die Mutter
Partei zu ergreifen und so die Grundlage
fir alle mdglichen Fehlentwicklungen
gelegt. Wohl die meisten Neurosen ha-
ben ihren Ursprung in einer gequalten
Beziehung der Eliern. Wenn die Eltern
sich klar darliber wéren, dass davon, ob
sie es fertigbringen, eine rechte Ehe zu
fihren, nicht nur ihr eigenes Gliick, son-
dern auch das Schicksal ihrer Kinder ab-
hangt, so wiirden sie vielleicht die Flinte
nicht immer so rasch ins Korn werfen.

Der Konflikt der Generationen

Es wird oft die Ansicht vertreten, erst
Kinder bildeten den rechten Kitt einer



guten Ehegemeinschaft. Das ist aber nur
dort der Fall, wo die Ehe von vornher-
ein vom richtigen Geist erfiillt ist. Denn
so wenig das Heiraten eine Therapie fiir
seelische Schwierigkeiten der Ehegatten
bildet, so wenig sind Kinder durch ihr
blosses Dasein in der Lage, die Ehe-
schwierigkeiten der Eltern kurieren zu
helfen. Im Gegenteil, sie werden in vie-
len Fallen die Schwierigkeiten ver-
scharfen.

Wo  kein  richtiger Familiengeist
herrscht, da sind gerade die grossern
Kinder oft die Quelle des Unfriedens.
Kleine Kinder, kleine Sorgen; grosse Kin-
der, grosse Sorgen, sind sie klein, tram-
pen sie einem auf die Fisse; sind sie
gross, trampen sie einem auf das Herz.

Der Konflikt der Generationen macht
an vielen Orten das Familienleben Jahre
hindurch zu einer Hoélle. Kein Essen wver-
geht ohne Streit, chne dass entweder
der Vater oder der heranwachsende Schn
mit der Faust auf den Tisch schlagt und
das Zimmer verldsst. Fast noch schlim-
mer sind die Verhalinisse dort, wo es
nicht einmal mehr zum Streite kommt,
wo die Entfremdung bereits so forige-
schritten ist, dass man gar nicht mehr
miteinander spricht.

« Wo bist du gewesen ¢ »

« Nirgends. »

« Was habt ihr gemacht 2»

« Nichts. »

Der Sireit der Generationen ist so alt,
wie die Menschheit selbst. In vielen
Fallen lasst er sich einfach nicht vermei-
den. Es kommt eine Zeit, wo sich die
Kinder von den Eltern ablésen miissen.
Die Eltern, vor allem die Mitter aber,
sind immer geneigt, diese Trennung als
eine personliche Beleidigung zu emp-
finden. Sie betrachten die Kinder nicht
als ein von Gott empfangenes Lehen,
sondern als ihr Eigenium, vor allem als
ein ihnen gehdriges Liebesobjekt, auf
das sie nicht verzichten wollen.

Die Eltern sind auch zu &ngstlich. Sie
firchten, die Kinder wiirden sich dau-
ernd entfremden. Aber solche Falle sind
ja selten. Auch wenn die Kinder sich

ausserhalb der Familie, in der sie auif-
gewachsen sind, eine neue Welt zim-
mern, wenn die Selbstdndigkeit einmal
erlangt ist, so kommen sie meistens wie-
der zurlick. Ueberall, wo die Familie
eine richtige Gemeinschait bildete, ubt
diese eine solche Anziehungskraft auf
die Kinder aus, dass sie sich ihr, solange
sie leben, nicht entziehen kénnen.

Jede echte Familiengemeinschaft, wie
iiberhaupt jede echte Gemeinschaft, hat
ihre Wurzeln in der Religion. « Ich und
mein Haus, wir wollen dem Herrn die-
nen. »

Sobald die Eltern die Autoritat nicht
in ihrem personlichen Namen, sondern
im Dienst einer Idee geltendmachen,
reizt sie ohne weiteres die Kinder nicht
mehr zur Opposition. In einer richtigen
Familiengemeinschaft iibt der Vater seine
Funkiion nicht im eigenen Namen aus,
sondern nur als Vertreter. Uberall, wo er
sich hingegen seine Befehlsgewalt selbst
schafft, wird er als unertraglicher Tyrann
empfunden. Die Respektlosigkeit, welche
heute Kinder an vielen Orten an den
Tag legen, kommt daher, dass sie in
ihrem Vater nichts anderes als ihren Er-
zeuger sehen. « Der Grund, dass du zu-
fallig mein Vater bist», sagen sie, « gibt
dir kein Recht, mir Befehle zu erteilen. »

Nur wo die Eltern nicht nur als die
nachsten Blutsverwandten, sondern als
Reprasentanten der Familiengemein-
schaft anerkannt werden, haben die Kin-
der vor ihnen Respekt.

Wenn die Eltern friher mit Sie oder
IThr angesprochen wurden, so geschah
das nicht, weil die Kinder Furcht, son-
dern weil sie Ehrfurcht hatten. Sobald
die Beziehung lediglich als natiirlich-
biologische betrachtet wird, hort diese
Ehrfurcht auf, und es ist dann nur kon-
sequent, wenn das Kind seinen Vater,
wie das heute haufig geschieht, mit dem
kameradschaftlichen Vornamen benennt.

Also: Kann man den Konfliki zwischen
Eltern und Kindern in der Pubertdt auch
nicht beseitigen, so kann man ihn doch
entgiften. Das geschieht iiberall dort, wo
eine rechte Gemeinschaft vorhanden ist.

31



Uber den subjektiven Anspriichen
steht dann immer noch die Gemein-
schaft. Der Kampf wird vielleicht eben-
so scharf, aber nicht mehr mit vergiite-
ten Waifen gefiihrt.

Der Sohn und die Tochter, die in
einer richtigen Familiengemeinschaft le-
ben, bekommen dadurch ohne weiteres
eine bessere Einstellung zu der ganzen
altern Generation. In der Familie haben
die jungen Leute gelernt, dass auch die
Generationen in ihrem tiefsten Wesen
frotz verschiedener Lebensideale weni-
ger getrennt sind, als es scheint. Unsere
gesellschaftliche Struktur ist viel starker
nach Generationen unterteilt, als wir
gewdhnlich glauben. Der Jahrganger-
verein ist keine absurde Idee. Er griin-
det auf einem psychologischen Tat-
bestand. Die gleiche Generation ist
schicksalsmassig stark unter sich verbun-
den und steht deshalb in einem natiir-
lichen Gegensatz zur vorhergehenden
oder zur nachfolgenden Generation. Ge-
nau wie im Berufsverband Konkurren-
ten zu einer Gemeinschaft verbunden
werden, so werden in der Familie gegen-
satzliche Generationen verbunden.

Kinderlose Ehepaare

Wer der materialistischen Auffassung
huldigt, der Haupizweck der Ehe sei die
Fortpflanzung, fiir den ist jede Ehe ge-
fehlt, aus der keine natiirlichen Nach-
kommen entspriessen. Es ist aber durch-
aus nicht so, dass eine Ehe ohne Kinder
sinnlos ist. Allerdings besteht dort, wo
keine Kinder geboren werden, die Ge-
fahr, dass die Gemeinschaft der Ehegat-
ten allméhlich verkndchert, dass sie im-
mer mehr in einen Egoismus zu Zweit
ausartet. Wer keine Kinder hat, sollte
deshalb viel haufiger, als das jetzt ge-
schieht, solche adoptieren. Weil der
Geist und nicht das Blut die Familie
ausmachen, so ist es ebensogut mog-
lich, mit angenommenen Kindern eine
Familiengemeinschaft zu bilden, wie mit
eigenen. Ubrigens werden die Adoptiv-
eltern das seltsame Schauspiel erleben,
dass ihnen nach einigen Jahren ihre

32

Pflegekinder sogar a&usserlich zu glei-
chen beginnen. Die geistige Verbunden-
heit schafft das gleiche Wunder, wie es
sich bei alten Ehepaaren ereignet, die im
Lauf eines Lebens &hnliche Gesichiszlige
bekommen.

Kommt eine Kindesannahme aus ir-
gend einem Grunde nicht in Frage, so
findet jedes kinderlose Ehepaar sicher
mehr als genug verwandte oder be-
kannte Kinder, die man wenigstens vor-
ibergehend in die Familiengemeinschaft
auinehmen kann.

Die Gefahr, sich in liebloser Weise von
der Umwelt abzuschliessen, besteht nicht
nur fir kinderlose Ehepaare, sondern
auch fiir Familien, welche nur eines oder
zwei Kinder haben. Was der heutigen
Familie oft etwas Enges, Philistroses
gibt, ist ihre Kleinheit. Wo wenige Per-
sonen sind, ist auch die Gefahr, sich
aneinander zu reiben, viel starker. In
den frihern patriarchalischen Familien,
wo zehn und zwdlf Kinder waren, kam
es deshalb weniger zu Konflikten, weil
die Anspriiche des einzelnen von vorn-
herein auf das richtige Mass reduziert
wurden. Nach meinem Empfinden haben
die alten landlichen Familienverbande,
wie sie Gotthelf beschreibt, wo eine
ganze Sippe zusammenwohnte, wo ne-
ben dem eigentlichen Ehepaar ledige
und verwitwete Verwandie unter dem
gleichen Dach wohnten, eine innerliche
Grésse, welche der heutigen kleinen Fa-
milie oft abgeht. Ich glaube auch, wir
sollten die Familie wieder erweitern,
nicht nur dadurch, dass wir die Kinderzahl
weniger beschranken, sondern auch in-
dem wir unsere alleinstehenden Ver-
wandten in den Familienverband aui-
nehmen. Das Familienleben wiirde da-
durch, nicht zum mindesten fiir die Kin-
der, weiter, unterhaltender, anregender.
Gleichzeitig wiirden dadurch viele
alleinstehende Menschen aus einem
freudlosen Dasein erldst.

Die Unverheirateten

Nicht jeder Mann und jede Frau kén-
nen heiraten. Es eignen sich auch nicht



alle zum Heiraten, aber fiir die meisten
der Ledigen wére es doch besser, wenn
sie einem familiendhnlichen Verband
angehorten. Der tbertriebene Individua-
lismus des 19. Jahrhunderts hat es soweit
gebracht, dass die meisten Unverheira-
teten ein vollkommen isoliertes Dasein
fihren. Es kam schliesslich soweit, dass
in immer mehr Fallen sogar der verwit-
wete Elternteil nicht mehr zu den ver-
heirateten Kindern zog. Es gébe ja doch
nur Streit, hiess es.

Gegenwirtig baut man in verschiede-
nen Stadten Hauser fliir alleinstehende
Frauen und kommt dadurch sicher einem
grossen Bediirfnis entgegen. Aber besser
ware es in vielen Fallen, wahrscheinlich
tir alle Teile, wenn sich diese ledigen
Frauen einer Familiengemeinschaft an-
schliessen wirden.

Noch wviel schlimmer sind heute die
alleinstehenden Maénner daran. Die Lage
der Chambregarnisten schreit zum Him-
mel. Ob sie in einem Wirtshaus essen,
ob sie sich in die traurige Atmosphare
einer Kostgeberei begeben, ob sie sich
den Launen einer Haushalterin aussetzen,
es ist immer das gleiche Elend. Man
muss einmal einen Abend lang in einer
der vielen Weinwirtschaiten zubringen,
um zu sehen, welch seelischer Jammer
unter diesen 40- und 50jahrigen Jung-
gesellen und Witwern herrschi. Diese
gehemmten, etwas vernachléssigten Man-
ner, welche ihr Elend in einem Zweier
nach dem andern ersdufen wollen, sind
eine beliebte Witzblattfigur. In Wirk-
lichkeit missen sie einem leid tun. Hin-
ter dem unsympathischen Téatscheln der
Kellnerin versteckt sich viel hautiger als
man meint, die Sehnsucht nach etwas
Liebe, nicht nach koérperlicher, sondern
nach seelischer Liebe, nach Anteilnahme.
Sie lechzen nach einem freundlichen
Blick der Serviertochter, wie ein Verdur-
stender nach einem Schluck Wasser.

« My home is my castle », ist der Wahl-
spruch vieler heutiger Miniaturfamilien.
Schon recht, wenn wirklich gentigend
Schlossbewohner vorhanden sind. Wenn
sich aber ein Ehepaar mit einem oder

Charles Hug Federzeichnung

zwei Kindern vollkommen abschliesst, so
wird aus dem Heim eine Hohle. Der
Individualismus, den man in der Gemein-
schaft iiberwinden wollte, hat dann nur
die Form gewechselt.

Sicher, jede Gemeinschaft hat die Ten-
denz, sich gegen aussen abzuschliessen.
Wenn aber diese ihre negative Funktion
allzu stark betont wird, so ist das immer
ein Zeichen der Schwiache. Das gilt fiir
den Staat wie fir die Familie. Wer eine
richtige Familiengemeinschaft besitzt, der
ist nicht auf &ngstliche Isolierung be-
dacht, der lasst auch andere daran teil-
nehmen, vor allem solche, die allein in
der Welt stehen. Wer ein offenes Haus
fihrt, schadet dadurch der Familien-
gemeinschaft durchaus nicht. Im Gegen-
teil, etwas Durchzug ist nur von Gutem.

Ich glaube, dass es librigens gerade zu
den Aulgaben der Unverheirateten ge-
hort, der Familie etwas von ihrer Starr-
heit zu nehmen. Auch die unverheiratete
Frau und der unverheiratete Mann ge-
héren in die Schépiungsgeschichte hin-
ein. Eine ihrer Aufgaben beruht darin,
zwischen den Normalfamilien in ihrer
Abgeschlossenheit Faden zu spinnen.

Die beste Lebensversicherung
Der Familienverband gibt den Men-

33



schen nicht nur den sittlichen Halt, ohne
den wviele zugrunde gehen, er schafft
auch die notwendige wirtschaftliche
Sicherheit.

Wir alle emplinden, wie unsicher die
dkonomischen Grundlagen jeder Haus-
haltung heute geworden sind.

Noch um die Jahrhundertwende konnte
jemand, der sein Vermogen in soliden
europaischen Renten angelegt hatte,
ruhig zehn Jahre nach den Kolonien
verreisen, nach seiner Ruckkunit war
bestimmt kein Rappen verloren gegangen.
Diese Sicherheit hat aufgehdrt. Wah-
rungsabwertungen, Zahlungseinstellun-
gen grosser Staaten sind an der Tages-
ordnung, nicht zu sprechen vom Zusam-
menbruch anderer Werte. Diese wirt-
schaitliche Unsicherheit macht wvielen
Menschen grossen Kummer. Sie denken
mit Besorgnis an ihre alten Tage, sie
machen sich schwere Gedanken liber die
Zukunft ihrer Kinder; manche sind sogar
so kleinglaubig, dass sie die Ansicht
vertreten, man sollte iberhaupt keine
Kinder mehr in die Welt setzen, da ihnen
doch ein so ungewisses Schicksal drohe.

‘Wir alle machen den Fehler, dass wir
die ruhige Periode der zweiten Halfte
des letzten Jahrhunderts als geschichtli-
chen Normalzustand betrachieten. Wir
haben vergessen, dass die standige Ge-
fahrdung von Gut und Blut fiir den mit-
telalterlichen Menschen eine Selbstver-
standlichkeit war. Das Leben ist gefahr-
lich. Es ist dem Menschen nicht gegeben,
in vollkommener Sicherheit zu leben.
Es ware auch nicht gut. Heute ist es uns
wieder ganz klar, dass eine restlose Ver-
mogenssicherung unmoglich ist. Es kann
einer seine Vermdgensanlage auf ver-
schiedene Lander verteilen und trotzdem
alles wverlieren. Er kann Gold kaufen,
und dieses kann konfisziert werden. Eine
restlose wirtschaftliche Sicherung der Zu-
kunft ist deshalb unméglich, weil nie-
mand die stdndig wechselnden Verhali-
nisse voraussehen kann. Aber hier taucht
wieder der Familienverband als Retter in
der Not auf. Er garantiert in wirtschaftli-
cher Beziehung fiir seine Mitglieder die

34

grosste Sicherheit, welche tiiberhaupt
moglich ist. Eine gréssere Familie, deren
Glieder wirklich zusammenhalten, kann
unter einigermassen normalen Umstan-
den ftberhaupt nicht untergehen. Der
Einzelne kann wverarmen, kann krank
werden, kann in Not und Elend kommen,
ohne dass es ihm gelingt, sich heraus-
zuarbeiten. Wird er aber von den tbri-
gen Familienmitgliedern durchgehalten,
so wird er nie ganz wversinken. Es geht
ja selien allen gleichzeitig ganz schlechit.

Einer fir alle, alle fir einen

Einigkeit macht stark. In diesem Zu-
sammenhalten liegt nicht zum kleinsten
Teil die Kraft des Judentums. Man muss
einmal gesehen haben, in welcher Weise
in einer glaubigen jidischen Familie die
ganze Verwandtschaft zusammenhalt.

Da kommt ein Neffe aus Paraguay zu-
rick, entmutigt, verzweifelt, einer, der
unter die Rader des Schicksals gekommen
ist. Aber es vergehen nicht vier Wochen
und Onkel X oder Cousin Y haben einen
Platz fir ihn gefunden.

Da ist ein Schlemihl, der nichts arbei-
tet, seine Familie vernachlassigt. Kommen
die Kinder ins Waisenhaus? Werden sie
proletarisiert? Durchaus nicht. Nun taucht
die Grossmutter auf, die beriihmte jidi-
sche Grossmutter, die heute in so schlech-
tem Ansehen siehi, und die doch eine
Figur ist, um die wir die Juden beneiden
kénnten. Und sie wverteilt nun die Kin-
der des schlecht geratenen Sohnes, ochne
auf Widerrede zu stossen, an die besser
situierten Verwandten.

Aber muss denn Familiensinn auf die
Juden beschrankt sein? Wo stehi es
denn geschrieben, dass die christliche
Familie nicht ebenso zusammenhalten
kann? Auch bei einer christlichen Fa-
milie sollte es zur selbstverstandlichen
Tradition gehoéren, dass man einen An-
gehdrigen nicht untergehen lasst. Soll
ich meines Bruders Hiiter sein?, fragen
heute so und so wviele Selbstgerechte
und entschlagen sich dann ihrer Verant-
wortung, als ob nicht sie und ihre Kin-
der auch einmal in eine Lage kommen



konnen, wo sie froh sind, wenn sich ein
anderer seiner Hiiterpilicht erinnert.

Solche Hilfsbereitschaft wird nur ge-
iibt, wo Familiensinn vorhanden ist, wo
das geistige Band der Familiengemein-
schaft die einzelnen verbindet. Die na-
tiirliche Sympathie bildet dazu keine
genlugende Grundlage. Wer nur auf die
Stimme des Blutes hort, versagt. Denn
gerade zwischen Verwandten besteht in
vielen Fallen nicht nur keine natiirliche
Sympathie, sondern eher ein natiirlicher
Hass. Schwager und Gegenschwaher ste-
hen, rein nattirlich betrachtet, haufiger
auf gespanntem Fusse miteinander, als
dass sie Freunde sind. Briider haben ein
Gebliite, aber selten ein Gemdiite. In einer
natiirlichen Ordnung sind Kain und Abel
typischer als Kastor und Pollux. Die
Grundlage des Familiensinnes ist nicht
die blutméassige Sympathie, tberhaupt
nicht die Sympathie, sondern der Geist,
der Wille zur Gemeinschaft.

Bis zu welchem Grade der Verwandt-
schaft soll die Verpilichtung gehen? Das
ist eine Frage der praktischen Ethik, die
man nicht mit einer Regel beantworten
kann. Jeder muss das mit seinem eigenen
Gewissen ausmachen. Auf alle Falle geht
die Unterstutzungspflicht weiter, als sie
im Gesetz vorgeschrieben ist. Sie hort
nicht bei den Verwandten ersten Grades
auf, sondern erstreckt sich zum minde-
sten noch auf die Neffen und Nichten,
Onkel und Tanten, vielleicht sogar auch
auf Verwandte dritten Grades.

Moralismus

Das Leben ist voller Widerspriiche.
Der grossen ldee der Familie drohen
heute zwei Gefahren: die eine ist der
Materialismus, welcher den Sinn fiir die
Grosse der tlberpersdnlichen Gemein-
schaften verloren hat, die andere kommt
von der entgegengesetzien Seife: es ist
der Moralismus. Es zeig: sich die merk-
wiirdige Erscheinung, dass haufig gerade
bei solchen Menschen, welche die Ehe
sehr ernst nehmen, welche sich ihrer
sittlichen Bedeutung voll bewusst sind,
tiir welche sie weder hauptsachlich eine

wirtschaftliche noch eine erotische An-
gelegenheit bedeutet, das Familienleben
etwas Unerfreuliches hat.

Jede moralische Einstellung lauft Ge-
fahr, moralistisch zu werden. Diese Ge-
fahr bedroht gerade in der Schweiz die
Familie in hohem Masse. Sie macht, dass
trotz der bessern Absichten aller Betei-
ligten die Familie haufig statt zu einem
Paradies, nicht gerade zur Holle, aber
doch zu einem sehr qualvollen Aufent-
haltsort wird. Die Familie ist an vielen
Orten allzu padagogisch eingestellt. Der
Vater sieht in seinen Kindern mit Recht
junge Menschen, die ihm zur Erziehung
anvertraut sind. Nun verfallt er aber in
den Fehler, dass er sich jeden Tag, jede
Stunde, jede Minute als Erzieher fiihlt
und dadurch erreicht, dass die Kinder in
ihm schliesslich nur noch den Erzieher
sehen. Auch die Ehegatten selbst kom-
men in ihrem Bestreben, sich gegenseitig
ein sittlicher Halt zu sein, mit der Zeit
in ein gegenseitiges Korrigieren hinein,
von dem sie nicht mehr loskommen. So
wird die Familie zu einer freudlosen mo-
ralischen Anstalt, in der nicht die ge-

ringste Frohlichkeit mehr aufkommen
kann.
Es ist nicht so, dass die einzelnen

Familienglieder das Lachen verlernt hat-
ten. Die Kinder lachen mit ihren Spiel-
kameraden, die Mutter lacht, wenn sie:
mit ihren Freundinnen beim Kaffee sitzt,
das drohnende Lachen des Vaters ist am
Stammtisch beruhmt, aber im Schosse
der Familie konnen sie nicht mehr lachen.

Es fehlt nicht an periodischen Versu-
chen, aus dieser tiberpadagogischen Ein-
stellung herauszukommen. Man be-
schliesst, zusammen mit den Kindern
einen Familienausflug zu machen. Aber
man bringt die harmlose Frohlichkeit,.
welche zum Wandern notwendig ist,
nicht mehr auf.

Die Kinder wollen die Eltern an der
Hand halten; aber da man sie nicht ver-
wohnen will, sagt man zu ihnen, sie
seien gross genug, um allein zu gehen.
Diese Zuriickweisung argert die Kinder,
und sie fangen an aus Protest mit den.

35



neuen Schuhen Steine vor sich hin zu
stossen, was wiederum Anlass zu uner-
freulichen Auseinandersetzungen gibt.

Dann kommt man bei einer Wirtschaft
vorbei. Die Kinder wollen einkehren.
Die Eltern aber, eingedenk des Grund-
satzes, dass man die Kinder zur Bediirf-
nislosigkeit erziehen soll, wollen weiter.
Schliesslich wird doch eingekehrt. Die
Kinder winschen zur Limonade noch ein
Weggli. Der Vater sagt, zu Hause gebe
es dann Brot, Brot sei iiberhaupt gesiin-
der als Weggli. Die Kinder fangen an
zu zwangen, und schliesslich zieht alles
verargert und gereizt nach Hause.

Die Kinder wehren sich urspriinglich
verzweifelt gegen diese Atmosphéare der
Freudlosigkeit. Solang sie ganz klein
sind, gelingt es ihnen meistens, die
Eltern durch ihre naturliche Heiterkeit
mit sich zu reissen. Aber sobald sie in
das Alter kommen, wo die eigentliche
Erziehung beginnt, andert sich das Bild.

« Tu nicht so dumm!» heisst es, sobald
das Kind seine gute Laune auf eine Weise
aussert, die den Erwachsenen missfallt.
So kommt es allmahlich zur Vorstellung,
dass Frohlichkeit und Lustigkeit im Kreise
der Familie offenbar ein Vergehen sind.
Nach einigen Jahren fiigen sich dann
die Kinder in diese padagogische Fami-
lienatmosphare entsprechend ein. Die
heitern Seiten ihres Wesens reservieren
sie flir ihre Kameraden. Sie bringen es
nicht mehr fertig, sich mit ihren Eltern
zusammen richtig zu freuen, so wie sie
es haufig nicht mehr fertig bringen, in
der Familie Kiisse, Zartlichkeiten, sogar
einen Handedruck auszutauschen.

Lachen ist Siinde

Etwas von diesem philistrosen Moralis-
mus haftet wohl jeder Familie an. Es ist
sehr schwierig, sich vonihm zu befreien,
und doch wére das Familienleben soviel
segensreicher fiir alle, wenn es gelange.

Gewiss, wir miissen unsere Familien-
pflichten ernst nehmen, aber daneben
sollten wir doch immer eingedenk sein,
dass unsere menschliche Moral nicht der
Weisheit letzter Schluss ist. Wir sollten
es nicht nur fertigbringen, tiber die Dis-
krepanz, die zwischen Erstrebtem und
Erreichtem immer klafft, manchmal herz-
lich zu lachen, wir sollten sogar nicht
allzu selten die Moral tberhaupt bei-
seite lassen, uns einfach aneinander
freuen und singen: « Und wir sitzen so
fréhlich beisammen und haben einander
so lieb. »

Wir sollten nicht nur die Padagogik,
auch die Frohlichkeit und die Schénheit
am Familientisch zu Gaste laden. Natiir-
lich ist es nicht leicht. Chindli trage isch
nid Hiehnli gnage. Die Insel der Seligen
mag wohl tber dem Sofa hangen, den
eigenen Garten kann man nicht zum
Paradies gestalten. Mann und Frau stehen
in der harten Wirklichkeit, Schulter an
Schulter kdmpfen sie gegen Krankheit,
wirtschaftliche und seelische Sorgen.
Aber gerade weil das Leben sie zwingt,
zusammen durch den Staub zu gehen,
sollten sie manchmal auch zusammen
tuber blihende Wiesen schreiten.

Ich habe einmal gesehen, wie sich ein
Mann und eine Frau ehrlich entriisteten,
wie sie horten, dass ein ihnen bekanntes
Ehepaar in tbermiitiger Laune eine Fla-
sche Champagner zusammen getrunken
habe. Die Betreffenden hatten sicher
nichts dagegen gehabt, wenn sich ihre
Bekannten diese Ausgabe irgend einmal
in den Ferien oder sonst in lustiger Ge-
sellschaft in einem Restaurant gestattet
hatten. Aber diese Ausschweifung im
eigenen Hause kam ihnen wie eine Art
Tempelschandung vor.

Warum eigentlich? Der finstere Ernst
gehort so wenig zum Wesen der Familie
wie zum Wesen der Kirche.

«Die Ehe fordert Heiterkeit »,
Jean Paul.

sagte

Dies ist der sechste und letzte Artikel des Verfassers liber das Thema «Zerfall und Erneuerung der Gemeinschaften».
Die im eSchweizer-Spiegel» erschienenen Beitrage werden anfangs des ndchsten Jahres erweitert in Buchform
erscheinen

36



	Die Ehe fordert Heiterkeit

