Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 11 (1935-1936)

Heft: 1

Artikel: Religiose Erziehung : das Ergebnis unserer Rundfrage
Autor: Schohaus, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1065799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1065799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

il

7 77

¢

Das auf unsere Rundfrage eingelaufene Material ist so interessant, dass es Dr. W. Schohaus, Semi-
nardirektor, Kreuzlingen, in einer Serie von drei Artikeln verarbeitet. Der Titel des ersten war:
«Vom religiésen und sittlichen Lebenn, des zweiten: «Das Kind und sein Gebet». Hier ist der dritte:

Religion und Gemeinschatt

eligion ist Privatsache. Sie ist

der Inhalt unseres persdnlichsten, in-
timsten Erlebens. Sie ertragt keinen
Zwang, keine Bevormundung, keine Auf-
dringlichkeit und keine Gleichmacherei.
Den Weg zum Heil kann kein anderer
fir uns gehen. Es ist unser ganz indivi-
duelles Schicksal, ob wir die Ruhe in
Gott zu finden vermdgen.

Religion ist aber nichtsdestoweniger
Gemeinschaftssache. Das war sie
bei allen Vélkern und zu allen Zeiten.
Alles religidse Erleben drangt zur Mit-
teilung. Der religi¢s Ergriffene kann nicht
schweigen. Im Kultus der Gemeinde aber
steigert sich das religiose Gefiihl des ein-
zelnen, und es wird auch der religios
weniger begabte Mensch durch die ge-
meinsame Welle der Herzenserhebung
erfasst. In Zeiten des Niederganges der
grossen Kirchen blithen die Sekien auf.

Die christliche Religion aber ist
noch in einem ganz besondern Sinn Ge-
meinschaftssache: Die Lehre Christi hat

40

nicht nur ein neues Verhaltnis des Men-
schen zu Gott, sondern auch ein neues
Verhdlinis der Menschen untereinander
begriindet. Nach dem Evangelium Jesu
kann es keine wahre Gotteskindschaft
geben ohne menschliches Bruderfum.
Vom Kirchenvater Tertullian stammi das
Wort « Extra ecclesiam nulla salus ». Der
Satz ist falsch und ungeheuerlich, wenn
mit ihm der Anspruch einer einzigen
Konfessionskirche erhoben wird, allein-
seligmachend zu sein. Die These ist aber
durchaus richtig, wenn unter ecclesia
allgemein eine geistig festgepragte reli-
giose Gemeinschaft wverstanden wird.
Dann handelt es sich um eine einfache
psychologische Feststellung, die durch
die Geschichte immer wieder aufs neue
bestatigt wird: Wo irgendwo ein starkes
und gesundes religioses Leben autbliiht,
da hat es seine Wurzeln im Geiste einer
festen Gemeinschaft. « Religidser Indivi-
dualismus » ist im Grunde ein Wider-
spruch in sich selbst. — Der Buddhismus



scheint hier eine Ausnahme zu bilden;
er ist eine individualistische Heilslehre,
in deren Zentrum der Gedanke der Selbst-
erlésung steht. Aber gerade hier bestatigt
es sich mit besonderer Deutlichkeit, wie
alles religidse Leben nach Gemeinschaft
diirstet: Der Buddhismus fiithrte selbst in
seiner extremen Entwicklung nicht etwa
zum Einsiedlertum, sondern zum Ménchs-
tum, — aller Logik der orthodoxen Lghre
zum Trotz.

Man kann in unserer Zeit von Men-
schen, welche dem sonntaglichen Gottes-
dienst fernbleiben, beliebig oft den Aus-
spruch héren: «Ich gehe am Sonntag-
morgen lieber in die Natur hinaus als in
eine dumpfe Kirche, um hier eine mittel-
massige Predigt anzuhoren; in Wald und
Feld und Flur finde ich viel leichter An-
dacht und Erbauung.» Das ist in der
Regel das etwas wichtigtuerische Gerede
von Individualisten, denen eine tiefere
religiése Erlebnisfahigkeit abgeht. Sie
verwechseln bestenfalls eine romantisch-
pantheistische Stimmung mit religidser
Ergriffenheit. — Gewiss, Gott offenbart
sich auch in der « Natur», und es gibt
Menschen, die gerade dieser Offenba-
rungsform weit offenstehen. Aber das
nach der Verbindung mit dem Ewigen
hungernde Gemiit will Gott nicht nur
spuren — es will ihm dienen. Es will
Kultus, d. h. eben Gottesdienst. Es sehnt
sich nach einem konzentrierten und ak-
tiven Ausdruck seiner Ergebenheit. Es
will knien und opfern, beten und singen.
Das alles aber erfordert die Teilhabe an
der Herzenserhebung einer religiosen Ge-
meinschaft.

Keine Naturbetrachtung und wohl auch
keine Andacht im stillen Kammerlein
kann die gotterfiillte Stimmung erzeugen,
die als religiéses Gemeinschaftserlebnis
z. B. im Gesang bestimmter Kirchenlieder
zum Ausdruck kommt. Denken wir an das
Lied von Zinzendorf:

« Herz und Herz vereint zusammen,
Sucht in Gottes Herzen Ruh»,

oder an das andere, ebenso ergreifende
von Gellert:

«Wir haben einen Gott und Herrn,
Sind eines Leibes Glieder. »

DerWegdesMenschenzur Ge-
meinschaft mit Gottfihrtdurch
diemenschliche Gemeinschaft
hindurch. Das hat wohl in der gan-
zen padagogischen Literatur niemand so
klar dargestellt wie Heinrich Pestalozzi:
Die Hinleitung des Kindes zur Gottes-
verehrung nennt er den «SchluBstein
meines ganzen Systems». Der Mensch
soll zum Vatergott in ein Kindesverhélinis
kommen. Das Lehren von Glaubenssatzen
kann aber nie zu diesem Ziele fiihren.
Das Kind muss in seiner n&dchsten Um-
gebung, d. h. im Elternhause fiihlen und
verstehen lernen, was Liebe, was Ver-
trauen, was Dankbarkeit ist. Nur durch
das Medium des Menschlichen hindurch
kann das Kind auf das Gottliche hin-
gelenkt werden: « Das sehe ich bald, die
Getiihle der Liebe, des Vertrauens, des
Dankes und die Fertigkeiten des Gehor-
sams miissen in mir entwickelt sein, ehe
ich sie auf Gott anwenden kann. Ich
muss Menschen lieben, ich muss Men-
schen trauen, ich muss Menschen danken,
ich muss Menschen gehorsamen, ehe ich
mich dahin erheben kann, Goit zu lie-
ben, Gott zu danken, Gott zu vertrauen
und Gott zu gehorsamen: denn, wer sei-
nen Bruder nicht liebt, den er sieht, wie
will er seinen Vater im Himmel lieben,
den er nicht sieht?»

Im besondern ist es — nach Pestalozzi
— das Verhalinis des Kindes zur Mut-
ter, aus dem dann spater die rechte
Gottesverehrung entkeimt. Das « Heilig-
tum der Wohnstube » formt alle die Ge-
fihlseinstellungen vor, die spater eine
echte Frommigkeit ausmachen. Dass die
Religiositat vorwiegend eine Sache des
Gefiihls und nicht des Verstandes (oder
eines bestimmten Wortbekenntnisses) sei,
das betont Pestalozzi immer wieder: « Ich
glaubte an meine Mutter, ihr Herz zeigte
mir Gott; Gott ist der Gott meiner Mutter,
er ist der Goit meines Herzens, er ist der
Gotit ihres Herzens; ich kenne keinen an-
dern Gott, der Gott meines Hirns ist ein

41



Hirngespinst..., er ist ein Gotze, ich ver-
derbe mich in seiner Anbetung; der Gott
meines Herzens ist mein Gott, ich veredle
mich in seiner Liebe.»

So haben die Erzieher, und vornehm-
lich die Miitter, das unvergleichlich hohe
Anmt, fir die kleinern Kinder Gottes Stell-
vertreter zu sein. Je mehr aber die
¢ Selbstkraft » im Kinde waéchst, desto
mehr muss der Erzieher aus dieser autori-
tativen Stellung heraustreten, um ihm den
Weg zu seinem Gott freizumachen, denn
es wird ja nun fahiger, zu Gotf in eine
unmittelbare Beziehung zu treten. «... sie
(die Mutter) driickt ihr Geliebtes fester
als je an ihr Herz und sagt mit einer
Stimme, die es noch nie hoérte: Kind! es
ist ein Gott, dessen du bedarist, wenn
du meiner nicht mehr bedarist... Die
Gefithle der Liebe, des Dankes, des Ver-
trauens, die sich an ihrer Brust entfaltet
hatten, erweitern sich und umfassen von
nun an Gott wie den Vater, Gott wie die
Mutter.» So tritt die absolute gottliche
Autoritat an die Stelle der nur mensch-
lichen. Der Erzieher aber soll diese Ab-
lIésung und Umstellung bewusst und
selbstverleugnend férdern.

So sahen wir: Durch das Medium der
Gemeinschaft im engsten Kreise (d. h.
eben in der Familie) wachst das Kind in
die Gottesgemeinschaft hinein. Die Fa-
milie erfiillt diese frémmigkeitsbildende
Funktion um so vollkommener, je starker
sie von echtem Glaubensgeist durchdrun-
gen ist. Auf zwei geistige Elemente kommt
es dabei vor allem an: auf Ehrfurcht und
rechte Liebe.

Ehrfurcht bedeutet Anerkennung
des Uberlegenen. Sie bedeutet Respekt
vor allem Ewigen, auch gegeniiber allen
irdischen Formen, da es in Erscheinung
tritt. Ehrfurcht ist nichis anderes als der
Ausdruck des Respektes vor Gott, wel-
cher die tiefe Achtung vor Gottes Schop-
fung mit einschliesst. (Man kann die
geistige Notlage unserer Zeit wohl durch
die Feststellung kennzeichnen, dass sie
sehr arm ist an rechter Ehrfurcht.) — Ehr-
furcht sollte das Familienleben beherr-
schen als Achtung der Eltern vor den

42

Kindern und vor sich selbst, — als Ach-
tung der Kinder untereinander, gegen-
tber den Eltern und vor sich selbst und
als tiefer Respekt aller gegeniiber dem
durch Gott geheiligten Geist der Gemein-
schaft.

Die rechte Liebe des Erziehers be-
steht in seiner Fahigkeit, die Kinder dank-
bar so hinzunehmen, wie Gott sie ge-
schaffen hat, — mit all ihren Vorziigen
und Mangeln. Eltern, die von dieser
wahrhaft frommen Liebesfahigkeit erfullt
sind, werden sich deshalb nicht weniger
bemiihen, ihre Kinder sittlich zu fordern.
Aber sie werden es nicht an jener reli-
giosen Toleranz fehlen lassen, welche in
dem demiitigen Bewusstsein wurzelt, dass
die Anderung der Wirklichkeit letzien
Endes nicht innerhalb der menschlichen
Kompetenz liegt. Sie werden es einem
Kinde niemals iibelnehmen, dass es nun
eben das Schicksal hat, in bestimmter
Weise unvollkommen zu sein; sie werden
dartiber nicht einmal trauern, weil sie
wissen, dass die Kinder nicht so sein
kénnen, wie wir sie wiinschen, sondern
so sein mussen, wie sie geschaffen wur-
den. Das ist auf Gottergebenheit gegriin-
dete, wahre Erzieherliebe. In der Atmo-
sphére solcher Elternliebe kann die From-
migkeit der Kinder ungehemmt gedeihen,
weil sich diese in der Gilite des Schép-
fers anerkannt und geborgen fiithlen.

Solcher Geist der Ehrfurcht und der
frommen Toleranz bildet die Voraus-
seizung daflir, dass die religidosen
Hausgebrauche sich natirlich in
den Lebensstil der Familie einfligen und
demgemass auch die Kinder in ihren
Bann zu ziehen und seelisch zu formen
vermogen. Ist diese Voraussetzung er-
fiillt, dann verliert die Frage, ob man im
Familienkreise religiése Gebrauche pfle-
gen soll, jede grundsétzliche Bedeutung.
Hausandachten, Vorlesen aus der Bibel,
gemeinsames Beten und Singen, — all das
kann ganz natlrlicher Ausdruck eines
Verbundenseins in Gott sein. Es kommt
nur darauf an, ob man zu solchem Tun
den eindeutigen Willen und die nétige
Besinnlichkeit aufbringt.



Es gibt Vater und Miitter, die solche
Hausfeiern nicht nur aus irgendwelchem
Pflichtgefiihl, sondern aus echter Sehn-
sucht nach einer religiésen Orientierung
des Familienlebens gerne einfiihren méch-
ten. Sie finden aber den Mut nicht dazu.
Sie kommen tiiber eine lahmende Befan-
genheit nicht hinweg. Es fehlt ihnen vor
allem am rechten Selbstvertrauen; sie lei-
den am Bewussisein der mangelhaften
eigenen Glaubensfestigkeit und getrauen
sich deshalb nicht, in ihrer Familie laut
zu beten, heilige Texte vorzulesen oder
gar in Betrachtungen dem persénlichen
religiosen Erleben Ausdruck zu geben.
(Das ist ja im Grunde auch in der Fa-
milie viel schwieriger, als vor fremde-
ren Menschen, weil im intimsten Kreise
jeder unechte Unterton mit Sicherheit
registriert wird.) Und so verzichtet man
dann leicht auf diese hausliche Glaubens-
pilege.

Das ist schade. Man sollte all diesen
Gutwilligen, aber Zaghaften dies zum
Bewusstsein bringen: Das rechie Verhalt-
nis zu QGott ist nicht etwas, das man ein
fiir alle Male « hat». Gott nahezukom-
men ist fiir uns Menschen eine ewige
Aufgabe. Auch der frémmste Mensch ist
nur mit einem Teil seines Wesens auf
Gott gerichtet; ein anderer Teil strebt
auch bei ihm stets von Gott weg. Diese
Wahrheit ist im neuen Testament unver-
gleichlich klar in dem Worte jenes Vaters
ausgedriickt, der um das Heil seines
Sohnes bangt: « Herr, ich glaube, hilf
meinem Unglauben » (Mc. 9,24). Es ist ja
gerade eine Forderung wahrer Religio-
sitdt, dass wir auch uns selbst demiitig
so ertragen, wie wir nun einmal sind;
dazu gehort es auch, dass wir unser
Schicksal, unzulangliche Gottesireunde
zu sein, bejahen. In dieser Erkenninis
sollte sich die Scheu vor der Religions-
tbung im Familienkreise tiberwinden
lassen.

Die Frage, ob die genannten religidsen
Hausgebrauche den seelischen Bediiri-
nissen der Kinder enisprechen, ist
grundsatzlich zu bejahen: Das normale
Kind hat ein gut entwickeltes religises

N

3

%
.:?\5’{;4
N

s
MR RN
SN\
Y
N

-~

S

N
N
\:\\\

i

XN
NNy A S
=

N N\

N

S
——
S may
“\{

.‘\
N
N

S
—

N

/_

£
<
= W

.
oo,

<7
<1

R

¢§

= ;"“a
4

A /;:/ A2 ’
5 s
4%% AN w4
% St B )
ff’h "l”‘d' <N ’
\ "‘n”l" A "j"' ‘4 N
(A (‘ggﬁf’iﬁ;"‘,’j /“HI' '.‘ﬁ }[:»."\?‘
M A L
.\Vﬁﬂ TS
=\\gall gy v vty
?“ \ﬁ%u' 52
VAR [ O~
27

\\)
e
\\\\\ \}5‘
AL
\\\\

\
\

|
[N
)

i

\
A

-&

{\

i

Albert Haubi Federzeichnung

Ahnungsvermdgen. Es hat einen ausge-
sprochenen Sinn fiir das Symbolhafte und
das Kultische. Es ist so gut der Andacht
tahig wie der Erwachsene und hat eben-
sosehr wie er Verstandnis fur die Ge-
barden der Frommigkeit.

Es gibt allerdings zahlreiche Leute, die
sich spéter nur ungern, z. T. sogar mit
grossem Widerwillen, an solche hé&us-
lichen Gepflogenheiten erinnern. Das
liegt aber durchaus nicht an der Sache
selbst, sondern an der unrichiigen Art
ihrer Durchfithrung: Diese Feiern sollten

43



freibleiben von jedem Einschlag von Fa-
natismus und Muckertum. Vor allem aber
muss man bei diesen Ubungen Mass hal-
ten; jede Uberbetriebsamkeit fiihrt bei
den Kindern zu fataler Ubersattigung
und innerer Abkehr. Wichtig scheint mir
vor allem der Grundsatz zu sein, dass
diese gemeinsamen Erbauungen fiir alle
Hausgenossen und selbstverstandlich auch
tir die Kinder véllig freiwillig sein mis-
sen. Wer aus irgendeinem Grunde nicht
mitmachen will, soll ruhig wegbleiben
dirfen, ohne dass ihm dies irgendwie
veriibelt wird. Nicht nur ein &ausserer,
sondern auch der leiseste moralische
Zwang hat zu unterbleiben. Man soll
niemals einen Menschen zu Gott hin-
stossen oder hinschleppen wollen.

Schwierigkeit liegt
darin, bei dieser hauslichen Frommigkeits-
pilege die natiirliche Schamhaf-
tigkeit des Kindes gebiihrend zu
schonen. Ich erinnere mich sehr lebhaft,

Eine besondere

wie peinlich es mir als Kind oft war, Er-
wachsene mit milder Stimme vom « Hei-
land », von den «lieben Engeln» usw.
reden zu horen. Da stimmte irgend etwas
nicht. Besonders scheu war ich in der
Kundgabe eigener religioser Gefiihle.
Unbefangen beten konnte ich nur allein
mit der Mutter; schon mit dem Vater
wére es mir eine Qual gewesen. Einmal
stellte ein erwachsener Gast recht unver-
mittelt die Frage an mich: «Hast du
eigentlich den Heiland lieb?» Ich war
wie vor den Kopf geschlagen, und heute
noch gehdrt diese Episode zu den pein-
lichsten Erinnerungen meines Lebens.

Das entspricht wohl ganz der normalen
Reaktion eines gesunden Kindes. In der
Jugend empfindet man eine elementare
Abneigung, seine intimeren Gefiihle zu
zeigen. Man redet als Kind doch auch
nicht von seinen Angstirdumen, von sei-
nen geheimen Wiinschen, von seinen
Verliebtheiten und von seinen tieferen

44

Idealen. Diese Scheu der Preisgabe des
Personlichsten besteht auch gegeniiber
den religiésen Gefiithlen; das Kind ist der
Profanierung dessen, was ihm heilig ist
durchaus abhold. — Die Erwachsenen
aber sollten dieses Takigefithl der Kin-
der selbst takivoll respektieren. Sie soll-
ten ihm nie durch eigene seelische Ent-
bléssungen ein Argernis geben, — noch
viel weniger aber das Kind selbst zu
irgendwelchen Gefiihlsindiskretionen ver-
anlassen. Das heisst mit andern Worten:
die gemeinsamen Erbauungen sollen von
einer saubern Sachlichkeit erfiillt sein.
Nicht die Subjektivitat unserer Gefiihle
soll dabei im Vordergrund stehen, son-
dern die Objektivitat Gottes. Das schliesst
nicht aus, dass diese Stunden dennoch
erfullt
nahme, von inniger Andacht und echter
Weihe.

1

sind von personlichster Anteil-

Man muss damit rechnen, dass die jun-
gen Leute sich im Pubertatsalter
diesen hauslichen Erbauungen entziehen.
Das liegt in den psychologischen Ge-
gebenheiten dieser Lebensphase begriin-
det.
Alter verschlossener, in sich gekehrter als
friher. Sie sind stark mit sich selbst be-
schaftigt. Sie geraten mit der altern Ge-
neration, und besonders mit den Eltern,
in mannigfaltige Konflikte hinein. Sie

Die Jugendlichen sind in diesem

rebellieren innerlich mehr oder weniger
sind
von einem starken Selbstandigkeitsdrang
erfillt. All dies entfremdet sie dem reli-
gidsen Hausgeist. Man soll das nicht tra-

gegen samiliche Autoritdten und

gisch nehmen, sondern als das ansehen,
was es ist: als ein entwicklungsnotwen-
diges Zwischenstadium. Wenn die reli-
gidse Erziehung im ganzen echt war, darf
man in zuversichtlichem Vertrauen hof-
fen, dass der junge Mensch sich am Ende
seiner Garungszeit auch zur religidosen



Gemeinschaft seines Elternhauses zuriick-
findet.

3 *
*

Wir sahen, wie durch die Gemeinschaft
mit Menschen ein Weg zu Gott bereitet
wird. Die Gemeinschaft mit Gott aber
fithrt immer wieder zuriick zu den Men-
schen. So schliesst sich der Kreis. — Es
gibt kein starkeres Band unter den Men-
schen als gemeinsamer Glaube. Das zeigt
sich in der Geschichte besonders deut-
lich immer wieder in Zeiten der kulturel-
len Auflockerung und des Zerfalls. Das
starkste menschliche Brudertum wird
nicht durch Kunst, nicht durch Wissen-
schaft, nicht durch Technik, nicht durch
Sitte geschaffen, auch nicht durch die
Gleichheit des wirtschaiftlichen Schick-
sals, des politischen Bekenninisses oder
der Rasse. Im gemeinsamen Sireben nach
Erlésung aus der Daseinsangst liegt das
beste und zuverléassigste Verstandigungs-
mittel der Menschen. Der tragfahigste
Gemeinschaftsgrund ist die Religion.

# - &

Wir lassen hier noch einige Antworten
auf unsere religionspadagogische Rund-
frage folgen, welche zeigen, wie sich der
Familiengeist auf die religiése Entwick-
lung der Kinder auswirkt.

)

'/
|-
. "

\' =
Ao
N ot

2\

Albert Haubi

Das Beispiel ist starker als die Lehre

Die Frage nach der religiosen Erzie-
hung des Kindes l0st bei mir zuerst eine
ganz andere Frage aus: Wie finde ich
den Weqg aus der Gottesferne zu einem
Gottesleben ? . . .

Meine Eltern hatten ein Gasthaus auf
dem Lande. Kamen des Tages auch we-
nig Gdste, so fanden sich immer einige
Hockeler zur Zeit des Zunachtens ein.
Damit begann fiir meine Mutter eine Zeit
der strengeren Titigkeit. Um der Sorge
fiir ihr einziges Kind enthoben zu sein,
beforderte sie mich in diesem Zeitpunkt

einfach ins Bett. Aber gerade, wenn die
Schatten durch die Dorfstrasse krochen,
begannen die Kinderspiele grausig-schin
zu werden. Und gerade dann, wenn das
Tageslicht allmdéhlich erlosch, sehnte ich
mich, das Alleinkind, nach Gemeinsam-
keit.

So war dieses Zubettgehen immer von
recht starken Unlustgefiihlen begleitet.
Und diese Unlustgefiihle wurden noch
gesteigert durch die Art, wie ich beten
musste. Gebetet musste werden. « Mach
schnell ! » hiess es gewdhnlich. Dann war

45

Federzeichnung



Albert Haubi

es mir immer, meine Mutier horche schon
wihrend des Gebetes in die Wirtsstube
hinunter, ob nicht ein Gast nach Bier
oder Wein rufe. Oft blieb ich wach, bis
meine Eltern das Bett aufsuchien. Ich
stellte mich schlafend, lauschte aber
ihren Worten. Sie hatten Sorgen, schwere
finanzielle Sorgen. Nie aber hiorte ich,
dass sie in ihren Noten auf die Hilfe
dessen rechneten, den ich im Gebet an-
rufen musste. Das machie mir einen tie-
fen Eindruck. Oft wurden in der Wirt-
schaft Ungliicksfille, Lebensschicksale
erzdhlt. Dann hiess es : « Es wird ihim so

Federzeichnung

46

bestimmi gewesen sein.» « Was einem
angetan ist, dem kann man nicht entrin-
nen.» Also die Erwachsenen rechneten
mit einer grausamen, dunkeln Macht
hinter wunserem Leben, aber mnicht mit
dem Gott meiner Gebele.

Damit aber meine Jugendzeit nicht
ganz ungesegnet bleibe, trat dann wund
wann ein Mann in mein Leben ein, der
im grossen Gegensatze zu meiner Um-
gebung stand. Mein Grossvater. Ein wun-
derbar abgekldrter, tiefreligioser Mensch.
Katholisch. Wenn ich als kleiner Knirps
staunend an seiner Hand iber die Fel-
der schritt, so durfte ich die ganze Welt
in einem neuen Lichte sehen. Da erziihite
er dem hungrigen Biiblein vom heiligen
Franz und seinen Tieren, sprach einige
Verse aus dem Sonnengesang. All die
Blumen und die kleinen Lebewesen wver-
klirten sich im Scheine irgendeines Hei-
ligen. Und an leuchtend warmen Herbst-
tagen durfte ich in der [limmernden
Luft die goldenen Fdden des Gewandes
der « Lieben Frau > sehen. Wenn mich
seit Grossvaters Zeiten bis heute auch in
den dunkelsten Tagen eine tiefe Sehn-
sucht nach Reinheit, nach Liebe wund
Giite nie werliess, so danke ich es auch
jenem Greis, der die Zerrissenheit unse-
res heutigen Geschlechtes noch mnicht
kannte. — Ich bin heute Vater mehrerer
Kinder. Eine gewisse Schew hdlt mich
davor zuriick, mit ihmen zu beten oder
gar Andachien einzufiihren.

Ich bin mir bewusst, dass meine heu-
tige Stellung kein Idealzustand ist. Mein
tiefstes Bestreben ist, dariiber hinauszu-
kommen.

Das eine aber ist sicher, lieber nichts,
als ein einziges religioses Wort, das nicht
zu den Fundamenten unseres Lebens ge-
hort. Lieber will ich spdter im Andenken
meiner Kinder weiterleben als ein wdih-
rend seines ganzen Lebens suchender
Mensch, mit tiefer Ehrfurcht vor jedem
religiosen Bekenntnis, als ein Vater, der
ein einziges Mal etwas Religioses vortrug,
ohne im Innersten won seiner Wahrheit
iiberzeugt zu sein. H. K.



Gelebtes Christentum

Denn positives Christentum ist
kein Spaziergang in sommerlichen Gdr-
ten, sondern erfordert einen ganzen Men-
schen alliiberall. Erziehung zum Autori-
titsbewusstsein, zur Opferbereitschaft,
zur Berufstiichtigkeit und Berufsfreudig-
keit, zu werniinftiger Eheauffassung, all
das muss getragen sein von einem Sstar-
ken Gottesglauben, von einer tiefen Re-
ligiositdt. Es ist nicht leicht, in den
Stromungen der modernen Zeit unbeirr-

Wir singen

... Mit dem regelmdissigen Gesang bei
der Abendandacht haben meine Eltern
uns Kindern die Herzenstiire weit gedff-
net fir religiose Eindriicke und uns fiir
den ganzen Lebensweg tiefe Ehrfurcht
und Liebe zum Worte Gottes -einge-
pilanzt.

Auch wir halten mit unsern Kindern
eine Hausandacht mit frohem Gesang,
doch tun wir das nicht alle Tage, aus
Furcht wor Ubersdttigung. Bestimmi
zweimal in der Woche und gewiss in
Tagen, wo es etwas zum Sichfreuen oder
zu erbitten gibt. Bei Festen (Familien-,
Haus- und Kirchenfesten). Die Kinder
merken somit, auch ohne dass man es
besonders hervorhebt, dass das Religiose,
dass Gott ein Lebenselement ist, mit dem
wir rechnen sollen und diirfen zugleich.
Wir gehoren ihm, wir sind ihm Dank
und Rechenschajt schuldig — er ist aber
auch die Liebe, zu der wir freudig gehen
diirfen in Not und Freude. Bei dieser
Abendandacht wird ein Lied gesungen,
das irgend jemand der Anwesenden vor-
schligt; ein zweites und drittes, wenn
der Wunsch dazu ausgesprochen wird
(die Mutter kann oft aus dem Liedervor-
schlag ihres Kindes seine innere Seelen-
verfassung herausspiiren). Seitdem die
Kinder grosser sind, lesen wir aus der

bar christliche Geisteshaltung zu be-
wahren. Darum wollen wir in unserm
Heim leben, fiihlen mit der Kirche,
wir wollen das Kirchenjahr miterleben,
an Weihnachten jubeln, in der Fasten-
zeit entsagen und trauern und an Ostern
mit dem auferstandenen Heiland uns
freuen. So wird wunsern Kindern als
Stern, der ins Leben hinausleuchtet, eine

dankbare «Glaubensfreude>» ste-
hen. Frau E. E.
Kirchenlieder

Bibel einen Abschnitt oder eine Betrach-
tung iiber ein Bibelwort, der Vater
spricht hernach ein kurzes Gebet, in
welchem er der leidenden oder sich
freuenden Geschwister und Freunde ge-
denkt. Zum Abschluss singen wir noch
ein Lied.

Meines Erachtens ist es eben dieser
Gesang, der insbesondere dem Erzieher
hilft, dem Kinde eine solch ernste Stunde
lieb zu machen. Das gesungene Wort
dringt tiefer ein in die Seele als das
bloss gesprochene oder gar gehirte. Das
wissen auch alle Volksfiihrer und Re-
klamedurstigen. Jede Nationalhymne,
jeder Schiager, jeder Vereinskantus sind
Zeugen dieser Einsichi.

An mir selbst und an vielen Freunden
habe ich es erfahren, dass das Lied, das
wir in der Kindheit gelernt und gesun-
gen, in spdteren Tagen wieder neu und
segensreich in uns erstehen durfte wund
somit manches friher wvielleicht unver-
stindliche Wort erst verstanden wurde.
Der Same, der durch das Lied und ganz
besonders durch das religiose Lied in
die Kinderseele gelegt wird, kann nach
Jahren der Diirre plitzlich wieder auf-
blithen und in der Seele des Mannes oder
der Frau seine schinsten Friichie tragen.

Frau M. Z.

47



Religidse Kunst als Hilfsmittel

... Unser dltester Bub ist knapp vier
Jahre alt. Vor zwei Jahren etwa begann
mein Mann, ihm an Hand von ganz guten
Reproduktionen von Werken grosser Ma-
ler, hauptsdichlich Fra Angelico da Fie-
sole, Abschnitte aus dem mneuen Testa-
ment zu erzihlen. Die grossen Feste wie
Weihnachten wund Ostern gaben einen
natiirlichen Anlass dazu und schufen die
Verbindung zwischen Erzihlung und Le-

ben. Es kommt einer Weihestunde gleich,
wenn der Sohn das « Heilandbuch », wie
er es mennt, holen darf wund mit dem
Vater die Bilder anschaut. In der Musik
versucht mein Mann einen dhnlichen
Weg einzuschlagen, aber da miissen wir
noch etwas warten, bis das Verstindnis
fur die Musik grosser ist. Vorliufig ist
es mehr ein unbewusstes Empfangen.
Frau A. K.

Eine Mutter weiss zu sterben

Unsere Familienerziehung ist aufs
tiefste mit Religion und Gottesglauben
verbunden. Wir sind sieben Kinder, im
Zeitraum wvon knapp zehn Jahren ge-
boren, immer gesund wund wvon Natur
dusserst lebendig und haben alle Schulen
ohne besonderen Glanz, aber in wvorderer
Linie bestanden. Die Ehe unserer Lltern
war immer auf echiem Glauben fundiert,
so dass es selbstverstindlich war, uns
Kinder im selben Sinne zu erziehen. Re-
ligiose Erziehung als Selbstverstindlich-
keit war willkommene Mithilfe und Mit-
triager in allen Familienerziehungsfragen
und Lasten wirtschaftlicher Art.

Tief in jedem Kind war Gliubigkeit
eingewachsen, seelischer Bestandteil un-
seres Innersten geworden, aber, und hier
liegt der entscheidende Punkt, in dem
Wert unserer religiosen Erziehung, nicht
die von den Eltern planvoll betriebene
religiose Familienhaltung, war der Grund
zu unserem Glauben, sondern ein be-
stimmtes Erlebnis priglte uns seinen un-
cusloschlichen Stempel auf. Wie meine
Geschwister diese Heldenleistung der
Mutter erlebten, kann ich nur ahnen, mir
aber formie sie mein innerstes, tiefstes
Gefiill.

Ich ging in die oberste Sekundarschul-
klasse, als mir die Mutter eines Tages
erklirte, sie sei schwer krank, krebs-
krank und miisse ins Spital, sie verlange
von mir, ihrem Schosskind, flotte Hal-
tung und Hilfeleistung dem Vater gegen-
iiber besonders, in allem grossen Mut.

48

Von diesem Tage an sah ich die Mutter
sterben wund erschrak nicht im gering-
sten, als der Tod wvor der Tiire stand.
Eine Mutter musste von sieben unfer-
tigen Kindern weg, und ich wusste, dass
sie es wusste. Da lebte ich mit und sah
diesen gefassten wund schliesslich noch
ersehnten Tod eintreffen und das Liebste
wegraffen, und da sah ich diesen un-
begreiflichen Gottesglauben helfen wund
wirken im ganzen Hinsterben der Mut-
ter, im ganzen Erleben der Familie. Un-
fihig, das Ausmass und die Folgen die-
ses Verlustes zu erfassen, erlebte ich in
einem einzigen Taumel die Konfirmation
und das Examen ins Staatsseminar, tau-
melte ins Leben hinein, das ganz anders
war als Sonntagsschule und Predigt. Im
Seminar kam mir meine ganze Frdmmig-
keit abhanden. Meine Mutter hatte ge-
winscht, dass man mich nicht ins evan-
gelische Seminar schicke. So lebte ich
in tiefster Verwirrung jahrelang und
suchte, was mir in der Kindheit noch
so wertvoll gewesen war. Noch betete ich
jeden Abend ganz selbstverstdindlich und
auch mechanisch, bis sich endlich doch
das durchsetzte, was die Mutter als Chri-
stin gezeigt und geleistet hatte. Dieser
einfache, tiefe wund wunbedingte Gottes-
glaube setzte sich iiber meine Philoso-
phie, Wissenschaft wund Religion weg
und gab mir die tiefste Uberzeugung und
Prlicht, ein Christ sein zu diirfen und zu
konnen. Ohne den Tod meiner Mutter
wdre ich dem Elternhause ewig wverloren-
gegangen. H. M.



	Religiöse Erziehung : das Ergebnis unserer Rundfrage

