
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 10 (1934-1935)

Heft: 11

Artikel: Religiöse Erziehung : das Ergebnis unserer Rundfrage

Autor: Schohaus, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1066139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1066139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


/ / //

Das auf unsere Rundfrage eingelaufene Material ist so interessant, dass es Dr. W. Schohaus,
Seminardirektor, Kreuzlingen, in einer Serie von drei Artikeln verarbeitet. Der Titel des ersten war :

«Vom religiösen und sittlichen Leben». Hier ist der zweite:

Das Kind und das Gebet
Soll man die Kinder beten lehren?

Der Gegner religiöser Erziehung
verneint natürlich diese Frage. Mit ihm
setzen wir uns hier nicht auseinander.

Es gibt aber auch unter den Erziehern,
welchen die religiöse Erziehung der
Jugend am Herzen liegt, Leute, welche
die Anleitung zum Gebet für kleinere
Kinder (etwa bis zum 8. oder 9. Lebensjahre)

ablehnen. Es ist immer wieder
dasselbe Argument, das zugunsten dieses
Standpunkts ins Feld geführt wird : «

Beten geschieht in Worten. Diese Worte
aber kann das kleinere Kind noch nicht
recht verstehen. Es wird daher zu einem
gedankenlosen Tun angehalten. Es wird
zu Reden veranlasst, die es noch gar
nicht verantworten kann. Das Beten wird
so unausweichlich zum Plappern
herabgewürdigt. »

Ist diese Gedankenfolge stichhaltig?
Es war im frühen 18. Jahrhundert, als

diese Denkart aufkam, ein Bestandteil
der Aufklärungsphilosophie. J. J. Rousseau

hat als Pionier dieser rationalistischen

Weltanschauung gefordert, dass

dem jungen Menschen bis zu seinem
15. Lebensjahre keinerlei religiöse
Unterweisung zuteil werden solle. Erst mit
diesem Alter beginne die Fähigkeit zur
vernunftmässig-kritischen Auffassung
religiöser Lehren. Jede frühere Vermittlung
religiöser Anschauungen und Begriffe
bedeute deshalb eine autoritative
Vergewaltigung der kindlichen Seele.

Die Auffassung, dass das Erfassen
religiöser Wahrheiten wesentlich eine Sache
des Verstandes sei, hat sich vielfach
über das Aufklärungszeitalter hinaus
erhalten,- sie hat in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts neuerdings an Boden

gewonnen und macht sich auch heute
noch als intellektualistische Trübung
religiöser Seelenhaltung bei unzähligen
Menschen bemerkbar.

Angesichts dieser Tatsache ist es auch
in unserer Zeit immer wieder notwendig,
dass man sich auf das wahre Wesen der
Religion besinnt:

Religion ist das Gerichtetsein des
Menschen auf Gott. Sie ist zugleich das
Fundament unserer gesamten Einstellung

28



zur Well und zum Leben. — Religion isl
ihrem Wesen nach immer Angelegenheil

des ahnenden Gemüles, des Gefühls
für das Eine und Ganze. Das Vorslell-
bare, das Begriffliche, das in Worte Fassbare

isl immer nur Zulal. Es sind
stammelnde Versuche, dem grossen Erleben
Ausdruck zu geben.

Glaube im religiösen Sinne isl nicht
wesentlich ein Fürwahrhalten bestimmter

Lehren, d. h. bestimmter Behauptungen
über Geschehnisse und Beziehungen.

Glaube ist vielmehr eine Hingabe
unserer Person,- er ist das Aufgeben
unserer individuellen Interessen zugunsten

des Aufgehens in Gott.

Und Frömmigkeit ist die ergriffene

Hingabe an das Ewige. Sie schliessl
in sich die demütige Bejahung des
Schicksals, das ja den « Willen » des

Ewigen ausdrückt.

Religion ist somit nur sehr sekundär
Sache des Verstandes. Sie kann nicht
« gelehrt » werden wie etwa Geschichte
oder Geometrie. Wohl kann man sie ein
Stück weit in die Sphäre des Begrifflichen

ziehen. Man kann über
Angelegenheiten der Religion reden, man kann
Urteile darüber bilden und Lehrsysteme
aufstellen. Aber man ist damit so weit
vom Wesen der Religion entfernt, wie
man vom wirklichen Kunsterleben
entfernt ist, wenn man etwa ein Gemälde
nach seiner gegenständlichen Darstellung

analysiert.
So ist auch das Beten keine verstandes-

mässige Handlung. Beten ist eine
Gebärde der Hingabe. Beten ist ein
Eintauchen in den Einheitsgrund alles
Seins.

« Beten ist in der Religion, was Denken

in der Philosophie ist,- der religiöse
Sinn betet, das Denkorgan denkt »

(Novalis)

Zumeist geschieht das Beten nun zwar
in Worten. Aber der begriffliche Gehalt
dieser Worte ist von ganz untergeordneter

Bedeutung. Gebetsworte sind ledig¬

lich Symbole für das im Grunde
Denkuntaugliche und Unaussprechbare.

Da ist zwischen dem Beten des Kindes
und dem Beten des Erwachsenen gar
kein wesentlicher Unterschied. Was sich
der Erwachsene bei seinen Gebetsworten
« denkt », ist im Hinblick auf seine wahre
Andacht belanglos. Das naivste
Gebetssprüchlein aus der Kindheit kann daher
dem gelehrtesten Menschen zur
Erreichung der Gebeisversenkung genügen.
Der rechte Beter ist immer ein Kind
insofern, als er unter Ausschaltung des
eiieln Verstandes vor Gott zu treten
vermag.

So können wir denn die Kinder
getrost beten lehren! Es kommt ja nicht auf
den Denkinhalt der Worte an.

Das Gebet bringt dem Kinde denselben

Segen wie dem Erwachsenen: Es

bringt ihm Beruhigung, Trost, Bannung
der tiefen Ängste und ein seliges
Gefühl des Geborgenseins. Schon vom dritten

Lebensjahre an haben die Kinder
den Sinn für das Heilige und demgemäss
stehen sie dem Gebetserlebnis offen.

Man fürchtet etwa, das Beten der Kinder

könnte zu einer äusserlichen
Gewohnheit werden. Wohl ist ein Beten
aus Gewohnheit weniger wert als ein
Beten aus spontanem Bedürfnis. Aber das
Gewohnheitsbeten bietet doch dem
Menschen die einzige Gewähr, dass die
Verbindung mit Gott nicht abgebrochen
wird. Ein Gewohnheitsgebet ist immer
noch eine Gebärde der Hinwendung
zum Ewigen, wenn auch eine schwache
Gebärde. Solches Beten erhält einen
Zustand, der jederzeit der Vertiefung fähig
ist. Deshalb sollen wir versuchen, unsere
Kinder ans Gebet zu gewöhnen.

* *¥

Die Antworten auf unsere Rundfrage
enthalten eine Reihe schöner Zeugnisse
über den Wert der Gebetsübung in der
Kindererziehung, von denen wir hier
eine Auswahl folgen lassen:

29



Vorsätze eines j

Ich bin seit einem Jahr verheiratet und
hoffe, in nicht allzu ferner Zeit auch Vater
zu sein. Was werde ich tun und was lassen

Mein Kind wird regelmässig sein
Abendgebetchen aufsagen. Dieses Gebetchen

muss ein inniges, kindertümliches
Verschen sein und mit dem goldenen
Schein der unbewussten, kindlichen
Frömmigkeit in tiefer Harmonie stehen. Nicht
religiöses Wissen, komplizierte Sprüche,
sondern Märchenglanz ins Kinderland
Diese unbewusste Ahnung, dieses zauberhaft

Himmlische, für das sich die Kinderseele

so empfänglich zeigt, ist keine
Verschleierung von Wahrheit, wie oft
behauptet wird. Dieses innere Klingen, er¬

igen Ehemannes

zeugt durch sonnenhaftes Einführen ins
Religiöse, verklingt ein Leben lang nicht
und ist ein guter Wächter, wenn das harte
Leben später mit groben Fingern den
Staub von den Schmetterlingsflügeln nehmen

will.
Tischgebet? Nein. Meine Eltern

machten einst auch Anstrengungen, dieses
Gebet einzuführen. Als mein Vater sah,
wie ich hungrig von der Schule nach
Hause gekommen, den herrlichen Duft in
der Küche gierig einsog und das Gebetchen

mit Tempo herunterleierte, damit der
Magen bald sein Knurren einstellte, Hess

er sein Vorhaben wieder fallen. Er hat da
recht getan. F. G.

Späte

Wenn ich meine Kinder noch einmal
erziehen könnte, würde ich beim Abendgebet

mit ihnen mehr über Gott reden
und würde ihnen regelmässig aus dem
Neuen Testament erzählen. Anschliessend
würde ich die Wichtigkeit des Gebetes bei
jeder Gelegenheit betonen, um in den
Kindern ein bleibendes Bedürfnis nach
einem täglichen Gebet zu erwecken.

Ich glaube, dass die Kinder auf diese

Einsicht

Weise religiös würden, dem Leben noch
mutiger entgegengehen könnten und alles
Schwere im Leben leichter tragen würden.

Da nach meiner Erfahrung auf Gott
vertrauende Menschen auch leichter den
inneren Frieden erlangen als Ungläubige,
hätten religiöse Kinder mehr Aussicht,
gute und glückliche Menschen zu werden.

M. M.

Gebetsgewöhnung

Wohl ward das Beten zu einer
Gewohnheit, einem oft gedankenlosen
Plappern; wenn ihm deshalb — ausgenommen
in Fällen leiblicher Not und empfundenen
Bedürfnisses — die innere Ehrlichkeit und
der gläubige Ernst meist fehlen mochten,
so freue ich mich heute doch dieser
Gewohnheit, die ihren guten Einfluss ebensowenig

verfehlte, wie die vielen bösen
Gewohnheiten nicht deshalb weniger
einflußschwer sind, weil sie gewohnheits-
mässig sind, im Gegenteil : das Gewohn-
heitsmässige hat allmählich selbst Eigenleben

bekommen, nachdem die spätem

Jahre des Kampfes um eine Weltanschauung

überwunden waren und die innere
Entscheidung zugunsten der religiösen
Gewohnheitserziehung ausfiel. Ja, alles
religiös Angelernte, die Sprüche und Lieder

in der Schule damaliger Zeit mit
eingeschlossen, hat sich für die spätere freie
Entscheidung segenvoll ausgewirkt. Also
sollte niemand aus « Angst », Beten und
Bibellesen könnten eine leere « Gewohnheit

» werden, diese wichtigen
Lebensgrundlagen zu legen vernachlässigen.

W. B.

30



Segen der Gewohnheit

« Englein komm, mach mich fromm,
Bass ich zu Dir in Himmel komm »

betete ich mit meinen ganz kleinen
Kindern, um ihnen eine religiöse Gewohnheit
zu geben. Später und sobald das
Verständnis dafür da war, hielt ich darauf,
sie neben diesen Gewohnheitsgebeten
durch das eigene, freie Gebet zum Erlebnis

von Gott, zur religiösen Erfahrung zu
führen. Zudem wollte ich sie sehr früh
unabhängig machen von menschlichen
Bindungen. Sie gewöhnten sich deshalb, Gott
alles zu sagen, was sie bewegte : ihre
Freude, ihren Kummer, ihre Wünsche,
ihre Schulsorgen. Dieses Vertrauen in
Gott, das Mit-ihm-Verbundensein in grossen

und kleinen Geschehnissen, in jeder
Situation, zu jeder Stunde, und die Un¬

abhängigkeit von menschlicher Mithilfe
war mir das Wichtigste in der religiösen
Erziehung. Es hat sich dies besonders in
einem schweren Krankheitsfall und
monatelanger Abwesenheit der Mutter
bewährt. Meinem siebenjährigen Knaben las
ich während seines langen Krankenlagers
und auf seinen Wunsch täglich aus West-
phals « Ancien Testament » vor.

Die äussere Haltung beim Gebet ist
auch für Kinder von grosser Wichtigkeit.
Etwas mehr katholische Form würde uns
Schweizer Protestanten gar nicht schaden.

Gerade unserem « formlosen »
Geschlecht könnte durch das demütige,
ehrfürchtige Knien der Abstand, zwischen
der Majestät Gottes und unserer
Armseligkeit bewusster werden. M. A.

Der Same geht oft spät auf

Unsere drei Kinder sind heute junge,
erwachsene Menschen. Sie besuchten den
Religionsunterricht und wurden konfirmiert.

Als sie noch klein waren, haben sie
jeden Abend gebetet, mit mehr oder
weniger Innigkeit, so wie es Kinder etwa
tun. Sie wollten nie einschlafen, ohne ge¬

betet zu haben. Später habe ich, durch
eine Predigt dazu angeregt, das Tischgebet

eingeführt. Ich musste es aber wieder

aufgeben; nie wurde dazu die rechte
Sammlung aufgebracht. Hätte ich als
Mutter vielleicht selber einige Dankesworte

gesprochen, hielten wir wahrschein-



lieh diesen schönen Brauch heute noch
inne. Jetzt lässt er sich nicht mehr gut
einführen. Ich hätte auch jetzt die Freiheit

nicht, plötzlich vor den erwachsenen
Kindern laut zu beten. Wir lesen hin und
wieder ein paar Worte eines Dichters vor.
Doch auch das lieben sie nicht sehr, weil
es eben so ein bisschen nach Tischgebet
aussieht. Keines unserer Kinder besucht
eine Kirche oder liest etwas Religiöses.
Es scheint, als ob für die Religion zu den
erledigten Schulfächern gehöre.

Ich dachte deshalb später oft mit
tiefem Bedauern, dieser Same sei auf steiniges

Erdreich gefallen. Er sei nicht
aufgegangen, um Früchte zu bringen. Da
hatte ich letzhin ein Meines, schönes
Erlebnis — ja, es war ein Erlebnis.

Ich verabschiedete mich schriftlich von
einem Emigranten, der über die französi¬

sche Grenze geschoben werden sollte, in
eine dunkle, ungewisse Zukunft hinein.
Er ist Kommunist und lehnt als solcher
alles Religiöse ab. Ich schloss meinen
kurzen Brief mit den Worten : « .und
nun trotz allem ein herzliches „Gott
befohlen /".» Meinem Sohne, der mit ihm
befreundet ist, zeigte ich den Brief und
sagte : « Vielleicht spottet er über meinen
Wunsch, mir aber kommt er von Herzen. »

« 0 nein, im Gegenteil », erwiderte er
rasch, « er wird sich darüber freuen, er
wird spüren, dass Du ihn der stärksten
Macht, an die Du glaubst, anempfiehlst. »

Das sagte er mit soviel Wärme, dass ich
die Gewissheit hatte, auch er glaubt, wenn
auch unbewusst und uneingestanden, an
diese Macht. Und der Glaube, der im
Kindergebet lag, ruhe still und geborgen
in der Tiefe. L. W.-F.

Das Abendgi

Ich pflege mit meinen Kindern, sobald
sie reden können, ein kleines Abendgebet
zu sagen. Diese kleine Viertelstunde ist
den Kleinen besonders lieb, denn daran
knüpfen sich wichtige Gespräche, die
auch Fragen wie die oben genannte zur
Sprache bringen. Hier haben sie das
Gefühl, dass die Mutter nur ganz für sie da
ist, und man braucht mit den andern
Geschwistern nicht zu teilen. Wurde das
Kindergebet mit der Zeit zu abgedroschen
hergeplappert, machte ich mit den
Kindern aus, sie sollten von sich aus und in
ihrer Sprache mit dem lieben Gott reden.
Manchmal möchten sie vielleicht für
etwas besonders Schönes danken, das ihnen
tagsüber widerfahren sei oder aber, man
könne auch den lieben Gott um etwas
bitten, wenn man spüre, da könne einem

ät als Einkehr

kein Mensch helfen. Und wieder kommt
es vor, dass wir irgendein Liedlein
zusammen singen, das aber keinen religiösen
Inhalt zu haben braucht. Auf diese Art
möchte ich den Kindern nur eine kleine
Zeit der Einkehr verschaffen und möchte
sie am gedankenlosen Hersagen verhindern.

— Freilich kann es dann vorkommen,

dass der Dank für eine besonders
gute Speise so dargebracht wurde oder
man erbat sich den göttlichen Beistand in
der Sehlde beim Aufsatz usw. Ich mache
nie Einwände, ich hörte doch immer die
Aufrichtigkeit und die Ernsthaftigkeit des
Kindes aus seinem Gebetlein heraus; für
sie ist der liebe Gott der Helfer, und man
wurde ruhig und zuversichtlicher.

A. K.-H.

über das

Das Tischgebet vor jedem Essen
ist gänzlich zu verwerfen. Abgesehen da-

Tischgebet

von, dass man beim Beten schon die
ablenkenden Speisegerüche verspürt und

32



man, kaum dass das Amen gefallen ist,
den Magen zu stopfen beginnt, so ist zu
sagen, dass die Nahrung wohl das elementarste,

aber nicht das höchste Geschenk
unseres Gottes ist. Ich musste einmal mit
einer Frau während dreier Wochen
Kartoffeln aushacken. Wir begannen gewöhnlich

morgens um 7 Uhr, aber jedesmal,
wenn wir zirka eine Viertelstunde
gearbeitet hatten, faltete die Frau die Hände
und dankte Gott dafür, dass sie arbeiten

dürfe. Unter der strikten Einhaltung nun
des Tischgebetes liegt die Tatsache nahe,
dass das Gebet in einer schädlichen
Beschränkung bleibt. Wir müssen Gott für
die Nahrung danken, wir müssen ihm
aber weit mehr Flank sagen dafür, dass
wir arbeiten dürfen und können, dass wir
gesund sind und dass wir ein normales
Benken unser eigen nennen. Jene Frau,
die zur Arbeit betete, darf uns sicher als
Beispiel dienen. H. G.

Wenn Eltern nicht dazukommen, zu
Hause Andacht, Bibellesen oder Gebet
mit den Kindern einzuführen, so ist es
sehr ivertvoll für die Kinder und ihren
späteren Lebensinhalt, für ihre
Widerstandskraft gegen Leid, Not, Schlechtigkeit

und Missgeschick, für ihre Liebe und
Güte zu den Mitmenschen, wenn sie schon
früh mit den Eltern zur Kirche oder zur
Andacht gehen und neben oder zwischen
ihnen Platz nehmen. Nicht wie es noch oft
geschieht, dass Kinder und Eltern, und
auch diese wieder nach Mann und Frau,

ch mit Kindern

weit auseinander getrennt sitzen. Wenn
ein Kind auch nur in der Kirche seine
Eltern andächtig neben sich sitzen sieht,
sie singen und beten hört, mit der ihm
wohlvertrauten Stimme, ihre Ergriffenheit
fühlt, dann bedarf es zu Hause nicht mehr
viel des Bekennermutes. Die Berührung
mit dem Ewigen, Unerforschlichen und
Tröstlichen, mit dem Glauben an eine
höhere Ordnung und Sicherheit ist hergestellt,

das Kind nimmt einen Wert mit
ins Leben, dem kein anderer
gleichkommt. E. B.

Chinde, bätte!

« Buebe ufstoh » rief's. Wir hüpften
aus dem Bett, fuhren in die Hosen,
wuschen die verschlafenen Augen. Dann
öffnete die Mutter die Türe zum Schlafzimmer

unserer kleinern Geschwister und
sagte freundlich zu allen : « Chinde,
bätte Machid 's Chrüz » Im Chor setzte
es ein : « I Gotts Name ufgstande, alles
zur Ehr Gottes und zum Trost für die
arme Seele im Fegfüür » und so weiter.
So ging unser Morgengebet vonstatten.
Aber als eine noch liebere Erinnerung
klingt mir das gemeinsame Abendgebet
nach. Vor einem Bild der heiligen Familie
rückten wir zusammen — acht Geschwister,

die Mutter, und, wenn er von der
Arbeit schon heim ivar, auch der Vater —

und beteten laut das Nachtgebet. Im
Mittelpunkt stand immer das Vaterunser.
Darum herum reihten sich einige andere
kurze Gebete. Ab und zu wurde ein
Vaterunser beigefügt für ein besonderes
Anliegen, für einen uns teuren Kranken oder
leidenden. Oft aber sagte die Mutter
nicht wofür. Das stachelte dann ein
bisschen unsere Neugier. Aber wir waren
auch stolz, dass wir der Mutter in ihren
Sorgen auf diese Art beistehen durften.

Bevor wir einschliefen, kam die Mutter
stets in unsere Kammer und bekreuzigte
und kiisste uns. Vater rief : « Bhüet ech
Gott », und war er besonders guter Laune,
fügte er hinzu : « und d'Muettergottes,
der heilig Schutzängel, de Brueder Klaus,

83



die vierzäh heilige Nothalfer und 's ganz
himmlisch Heer! — So, jetz wird's es

tue, schlofid wohl »

Der erste tiefe Eindruck vom Wert des
Gebetes wurde mir zuteil, als meine um
ein Jahr jüngere zwölfjährige Schwester
schwer erkrankte und starb. Es war die
erste tief-bittere Stunde meines jungen
Lebens. Wie wollten wir Geschwister die
Gesundheit unseres Schwesterleins damals
erbeten Es ward uns keine Erhörung
zuteil, und doch fühlten wir in all unserer
Not einen unsichtbaren innern Trost; wir
sahen darin die Erfüllung jenes
Bibelwortes, das damals ein liebevoller Priester
an unsere Eltern richtete : « Denen, die
Gott lieben, gereicht alles zum Besten. »

Ich wurde älter, kam von Hause fort.
Ich musste allein beten. Hätte ich es noch
getan, wenn es mir nicht von jung auf
Gewohnheit geworden Wandlung des
Charakters, das Hervorbrechen kritischer
Neigungen, innere Angriffe auf meine sitt¬

liche Haltung, Veräusserlichung durch
beständige Betriebsamkeit Hessen mein
Beten zeitweilig bedrohlich
zusammenschrumpfen, aber noch öfter reinigten sie
die schwache Flamme, belebten und
entzündeten sie und lehrten mich ein starkes
Gefühl der Geborgenheit in Gott erringen.

Am Vorabend meines Hochzeitstages
sagte meine Mutter zu mir : « Tüend de
doch all Tag mitenand öppis bätte We
mer afot, so haltet mer's später » Ich
bin heute der Mutter noch dankbar für
dieses Wort. Schon bevor wir Kinder hatten,

ist dadurch jenes gemeinsame Gebet
aus der Jugendzeit wieder zu Ehren
gekommen und im Gefolge damit ein Gefühl
der Sicherheit und Kraft. Heute haben wir
zwei herzige Kinder, einen Bub und ein
Mädchen. Wer wird sich wundern, dass
wir ihnen täglich am Morgen und Abend
freundlich rufen : « Chinde, bätte »

R. R.



Der Trost des Gebets und die Gebetsfürbitte

Als es mir dann vergönnt war,
eigene Kinder zu erziehen, hielten mein
Mann und ich sehr darauf, schon als sie
noch in der Wiege lagen, mit ihnen, d. h.
für sie zu beten und etwa ein Abendliedlein

zu singen. An unserer kurzen Morgen-
und Abendandacht nahmen sie schon
frühe teil. Nun sind die Kinder zwischen
vier und elf Jahren; aber ich habe nicht
das Gefühl, dass ihnen die Andacht
überdrüssig wäre. Allerdings sind sie nicht nur
stumme Zuhörer, sondern Mitbeteiligte.
Wir lesen gegenwärtig in der Stuttgarter
Jugend- und Familienbibel (mit Bildern).
Die Kinder stellen ruhig mitten im Lesen
ihre Fragen, ohne dass dies etwa störe,
im Gegenteil, es kommt oft zu einer regen
Diskussion. Die Bilder dazu werden mit
Interesse angeschaut; aber erst nach der
Andacht. Nach dem Lesen wird gebetet,
und zwar auch für arme, kranke oder
sonst in Not geratene Mitmenschen.
Dadurch lernen die Kinder den hohen Wert
der Fürbitte kennen und wenden sie selbst
an. Das Beten der Kinder wird kein Plappern,

denn wenn sie merken, wie ernst es
den Eltern ist, ihre Anliegen vor Gott zu
bringen, so ist es ihnen ebenso ernst
damit. Was schadet es, wenn auch die kind¬

liche Bitte einmal etwas ungeschickt
herauskommt? So z. B. betete unser
fünfjähriger Hans längere Zeit für den kranken

Vater seines Freundes. Der Mann
wurde gesund, und am selben Abend, als
es H. erfahren hatte, wollte er zuerst noch
einmal für ihn beten. « Nein, liebe Gott »,
korrigierte er sich selbst, « es isch falsch,
ich ha der ja welle danke und der sage,
du bruuchsch jetz nüt meh mit em mache.»

Eines unsrer Mädchen konnte trotz
grosser Geduld seitens des Lehrers und
uns die Buchstaben nicht im Zusammenhang

miteinander lesen. Eines Abends, als
das Kind sein Nachtgebet gesprochen
hatte, fügte es noch bei : « Liebe Heiland,
hilf mir au lese » Am andern Tag waren
die Hemmungen weg und die Schwierigkeiten

überwunden.
Ich glaube, solche und andere Erlebnisse

können das Gottvertrauen nur stärken

und den Kindern fürs Leben ein
grosser Gewinn werden. Das gibt einen
innern Reichtum, von dem in Zeiten der
Not gezehrt werden kann. Um diesen
Schatz möchte ich meine Kinder nicht
bringen; sie sollen nicht haltlos im Leben
dastehen, wie so viele Junge heute, die
ganz frei erzogen wurden. E. Chr.

Der Segen des Gebetes

Wir haben unsere Kinder beten gelehrt,
sobald sie überhaupt sprechen konnten.
Natürlich verstehen sie am Anfang den

verstandesmässigen Sinn der Gebete noch
nicht. Aber trotzdem erfassen sie gefühls-
mässig, um was es geht. Ich erinnere mich
noch an die Inbrunst, mit der ich als
Fünfjähriger betete. Ich bin überzeugt,
dass meine Gottesbeziehung zwar anders,
aber nicht tiefer ist als dazumal. Wenn
die Kinder älter werden, kommen ihnen
die ersten Kindergebete mit Recht in der
Formulierung als nicht mehr ihrem Alter
entsprechend vor. Es ist deshalb wichtig,

sie neue Gebete zu lehren, die ihrem Alter
angepasst sind. Überhaupt sollte mit den
Gebetlein abgewechselt werden, damit sie
nicht mit der Zeit zur gedankenlosen Formel

erstarren. Später ist an Stelle der
Kindergebete das Unser-Vater-Gebet
getreten, das ich auch immer mit den
Kindern zusammen betete.

Die Menschen können sich so verschieden

entwickeln, wie sie wollen. Sie werden

selten jemanden finden, der seinen
Eltern nicht dankbar ist, dass sie ihn als
klein beten lehrten, viele aber, die ihren
Eltern zeitlebens Vorwürfe machen, dass
sie es nicht taten.

35



Tischgebet
Da die Kinder vor dem Essen

ausserordentlich hungrig sind, ist selten die
richtige Stimmung für ein Tischgebet
vorhanden. Wir haben deshalb das Gebet
nach Schluss des Essens eingeführt. Eine
Zeitlang wollten die Kinder nicht mehr
beten, da beteten nur noch meine Frau

und ich. Später, nach der Pubertät, beteten

sie wieder mit. Nie aber habe ich in
religiösen Dingen, weder beim Tischgebet,
noch beim Abendgebet, noch beim
Kirchenbesuch irgendeinen Zwang ausgeübt.
Wenn eines der Kinder nicht mitmachen
wollte, stand ihm das vollkommen frei.
Religion verträgt keinen Zwang. G. A.

Wir möchten diese Reihe von Bekenntnissen

mit einigen kurzen Betrachtungen
abschliessen:

Man soll sich hüten, von den Kindern
das Beten wie die Erfüllung einer
sittlichen Pflicht zu fordern. Darin liegt eine
Vermoralisierung des Gebetes. Beten ist
nicht eine Angelegenheit des moralischen

Lebens,- es ist vielmehr ein
Ausdruck der Frömmigkeit. Der Mensch
muss nicht beten, er darf beten. -
Wir sollen deshalb nie zu einem Kinde
sagen: «Du bist brav, wenn du betest»
oder « du bist nicht brav, wenn du nicht
betest». Wir sollen etwa sagen: «Der
liebe Gott freut sich, wenn man ihn liebt
und wenn man sich an ihn wendet »,

oder « dein Herz wird leichter werden,
wenn du betest ». - Es trägt wohl nichts
so sehr dazu bei, den Kindern das Beten
überdrüssig zu machen und sie vom
Gebet abzubringen, als die sehr verbreitete

Gewohnheit, ihm Pflichtcharakter
beizulegen. Betenkönnen ist letzten
Endes Gnade, sowie Glaubenkönnen
Gnade ist.

Besonders fatal ist es, wenn wir
Erzieher den lieben Gott als Stütze unserer
menschlichen Autorität missbrauchen.
Auch beim besten Verhältnis entstehen
zwischen Kind und Erzieher immer wieder

Konflikte, Differenzen in bezug auf
das sittliche Verhalten des Kindes. Da
liegt es nahe, dass der Erwachsene Gott
irgendwie als seinen Parteigänger
ausspielt, als wenn Gott der Anwalt der von
ihm vertretenen moralischen Gesetze
wäre. Das ist zwar sehr bequem, man
richtet damit aber den religiösen Sinn

des Kindes zugrunde. An Stelle von
Liebe und Vertrauen entwickeln sich
dann diesem vermeintlichen Verbündeten

der Erwachsenen gegenüber Zweifel,
Unbehagen und Angst. Zu einem sol-
chermassen entgöttlichten (vermenschlichten)

Gott mag er nicht beten.
Der eigentliche Gehalt des echten

Gebetes liegt immer darin, dass es eine
Gebärde der Hingabe, des Vertrauens und
der Demut ist. Auch das Bittgebet
kann nur den Sinn haben, dass wir in
ihm zum Ausdruck bringen, dass wir uns
in allen Dingen von Gott abhängig wissen

und dass wir diese Abhängigkeil
demütig bejahen und uns in ihr geborgen

wissen. « Werfet alle euere Sorge
auf ihn. » Wo das Bittgebet getan wird,
um irgendeinen Vorteil von Gott zu
erreichen, da ist es im Grunde unreligiös,
da ist die religiöse Haltung «verzweckt».
— Die Gefahr solch selbstsüchtiger Ge-

betsentslellung liegt aber schon bei
Kindern sehr nahe. Neben dem Bittgebet
sollte deshalb mit den Kindern viel
mehr, als es allgemein geschieht, das

Dank - und Lobgebel gepflegt werden.

Solches Beten bleibt viel leichler
ein ungetrübter Ausdruck reiner
Frömmigkeit. - —

Noch ein Wort zum Bibellesen. Es

ist etwas tief Beschämendes, dass es in
allen Schichten unseres Volkes so viele
Leute gibt, die weder das alte noch das

neue Testament jemals ernsthaft studiert
haben - dass man einigermassen
bibelkundigen Menschen nur ganz ausnahmsweise

begegnet.

36



Albert Häubi

Es liegl ein ungemein grosser religiöser

Bildungswert z. B. in der Beschäftigung

mit den um ihren und ihres Volkes
Glauben ringenden Gestalten des allen
Testamentes. Es liegt eine unerschöpfliche

Quelle seelischer Erhebung und
Läuterung in der Geschichte vom Leben
und Wirken Christi. Es liegt eine
hinreissende und begeisternde Kraft in dem
Kampfe der Männer des apostolischen
Zeitalters um die Bewährung ihres Glaubens.

- Es scheint mir eine unbestreitbare

Wahrheit zu sein, dass wir die
Jugend um die besten und tiefsten
Bildungswerte betrügen, wenn wir ihr die
gute Bekanntschaft mit denjenigen Werken

der Weltliteratur vorenthalten, in
denen sich die Kraft der religiösen
Gesinnung am eindrucksvollsten offenbart.

Es gibt in unserem Lande längst keine
Analphabeten mehr und die Bibel ist
ein ausserordentlich wohlfeiles Buch.
Trotzdem wird in dieser Offenbarungsgrundlage

unserer Religion wenig, viel
zu wenig gelesen. Daran ist zum guten
Teil eine Erziehung schuld, die es
versäumt, die Kinder schon angelegen!-

Federzeichnung

lieh zum Buch der Bücher hinzuführen.
Es sollte allen christlichen Eltern ganz

selbstverständlich sein, dass sie den
kleineren Kindern immer und immer
wieder die fesselnd schönen biblischen
Geschichten erzählen und ihnen
gelegentlich Bilder dazu (etwa aus der Doré-
Bibel) zeigen. Später sollte man den
Kindern eine geeignete Bibel schenken.
Man macht die Erfahrung, dass sehr
viele Kinder diese biblischen Erzählungen

mit Begeisteiung und immer von
neuem lesen und so mit diesem
unvergleichlichen Stoffe innig vertraut werden.

Natürlich können die Kinder den
tiefsten Sinn der biblischen Erzählungen
und Gleichnisse oft nicht verstehen. Aber
irgendwie ahnen sie doch die Tiefe und
die Kraft der darin enthaltenen Weisheil.
Jedenfalls aber schaffen wir ihnen so
einen Schatz von Erinnerungen, aus dem
ihnen im Erwachsenenalter die hilfreichsten

Lebenswahrheiten geschenkt werden.
* **

(Unser dritter religionspädagogischer
Aufsatz wird sich mit dem Thema « Religion

als Gemeinschaftssache » befassen.)

37


	Religiöse Erziehung : das Ergebnis unserer Rundfrage

