
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 10 (1934-1935)

Heft: 4

Artikel: Die Sackgasse

Autor: Guggenbühl, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1066061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1066061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E SACKGASSE
G u g g e n^b ü h I

Verlassen, verlassen

Zu den merkwürdigsten Episoden mei¬

ner Lehr- und Wanderjahre gehören
die Wochen, wo ich bei einer amerikanischen

Zeitung als « Einsamer Seelen-
Redaktor » tätig war.

Die grossen Tagesblätter der Vereinigten
Staaten haben für ihre Leser aus

werbetechnischen Gründen eine
Unmenge von unentgeltlichen Auskunfls-
diensten eingerichtet. Man kann sich in

Illustration von H. Tomamichel

Mode-, Bau-, Rechtssachen, in juristischen,

kosmetischen und hauswirtschaftlichen

Angelegenheiten beraten lassen.
Einer der vielen Briefkastenonkels leitet
die « Einsame Seelen-Redaktion ». Die
Abonnenten, die sich einsam fühlen,
haben das Recht, diesem Herrn zu schreiben
und erhalten dann unentgeltlich einen
Brief, der Balsam für ihre Wunden
bedeutet.

Dieser Posten wurde mir nicht etwa

DI
Von Adolf

Bild links. Victor Surbek, Zirkus Knie



deshalb zugewiesen, weil er besondere
Fähigkeiten, sondern vielmehr, weil er
fast gar keine Kenntnisse erforderte. Es

hatte sich nämlich gezeigt, dass alle
Anfragen auf drei Kategorien reduziert werden

konnten: da waren junge Leute, die
sich nach Liebe sehnten, weil sie noch
niemanden hatten, alte Leute, die sich
nach Liebe sehnten, weil sie niemanden
mehr hatten und mittelalterliche Leute,
die sich nach Liebe sehnten, trotzdem
ihnen, wenigstens in den Augen des
Gesetzes, ein Partner nicht mangelte. Für
jede dieser Kategorien wurde nun ein
Standard-Formularbrief vervielfältigt, so
dass die redaktionelle Arbeit nur darin
bestand, das passende Formular
auszuwählen und die Adresse hinzusetzen.

Was mir bei der ganzen Sache einen so

grossen Eindruck machte, war weniger
der Betrieb an sich, als die grosse Anzahl
von Anfragen, welche täglich eingingen.

Wie lässt sich das erklären? Es war
sicher nicht so, dass die Einsender glaubten,

sie hätten nun hier wirklich einen
Freund gefunden, der an ihrem Geschicke
Anteil nähme. Die Amerikaner sind viel
zu gewitzigt, um nicht den ganzen
Formularschwindel zu durchschauen. Und
trotzdem gingen bei diesem Aufomaten-
redaktor täglich Dutzende von langen
und sehr persönlichen Briefen ein. Die
Erklärung liegt offenbar darin, dass das
Einsamkeitsgefühl der Absender einen
solchen Grad erreichte, dass sie sich um
jeden Preis die Illusion verschaffen
wollten, jemand nehme an ihrem
Geschicke Anteil.

Das Adresseneinsetzen war eine ziemlich

langweilige Arbeit, aber dabei wurde
mir das erstemal so richtig klar, wie gross
die Anzahl der Menschen ist, die unter
ihrer Einsamkeit fast zusammenbrechen,
nicht nur in Amerika, auch in Europa,
auch bei uns, gerade bei uns.

Ich sitze uf em ä ehalte Stei
Und wer mi lieht, dä holt mi hei.»

Dieser alte Kinderspruch charakterisiert

die seelische Situation von Tausen¬

den, nur dass sie, im Gegensatz zum
Kinderspiel, von niemandem erlöst werden.

Höchsfes Glück der Erdenk inder ist dodi
die Persönlichkeit

Nun ist es ja sicher, es ist menschliches
Schicksal, dass der Mensch in letzter
Linie einsam durchs Leben gehen muss.
Das Wasser des Lebens ist zu lief, als
dass man auch mit denen, die man liebt,
so wie man möchte, zusammenkommen
könnte. Aber so gross wie heute war die
Isolierung des einzelnen früher doch
nicht. Äusserlich haben ja die technischen

Errungenschaften des Verkehrs die
Menschen viel näher gebracht. New York
liegt heute näher bei Zürich als früher
Genf bei Rorschach. Und trotzdem leiden
wir viel mehr an Vereinsamung als
unsere Grosseltern. Wie ist das gekommen?
Dieser Zustand ist die Folge der Zerstörung

der Gemeinschaft und diese
wiederum das Resultat des extremen
Individualismus des 19. Jahrhunderts. Man muss
sich einmal richtig vergegenwärtigen,
wie fern dem mittelalterlichen Menschen
die Persönlichkeitsidee in unserem Sinne
lag. Nirgends zeigt sich das besser als im
Gebiet der Kunst. Ein grosser Teil der
Künstler hat dazumal seine Werke
überhaupt nicht signiert. Es war ihnen nicht
wichtig, festzuhalten, dass das Kunstwerk
von ihnen, von ihrer individuellen
Person, geschaffen war. Die Maler gehörten
bestimmten Schulen an, deren Stil zu
einheitlich war, als dass man nachträglich

die einzelnen Künstler noch
auseinanderhalten kann. Ubersteigt hingegen
heute die Beeinflussung ein gev/isses
Mass, so gilt sie als unerlaubt, als Makel.
Im Stile eines andern zu malen, gilt als

schwächlich, wenn nicht als unehrenhaft.
Jeder ist verpflichtet, seinen eigenen Stil
zu kreieren. Bevor einer heute überhaupt
die Technik beherrscht, sucht er deshalb
schon seinen persönlichen Stil, und um
à tout prix Originalität zu erreichen,
macht er lieber etwas Unverständliches,
Verrücktes, als verständliche, aber we-

24



niger originelle Durchschniiisbilder in
einer Malari, die an andere erinnert.

Jedermann eine Persönlichkeit. Ein
Architekt, der Grundriss und Gestaltung
eines Bauwerkes von einem Kollegen
übernimmt, wird vor Berufsehrengerichte
zitiert. Für die mittelalterlichen Baumeister

war es ganz selbstverständlich, ein
Haus, einen Turm, einen Dom, der ihnen
gefiel, zu kopieren. Es kam ihnen gar
nicht in den Sinn, einer neuen Lösung
nachzugrübeln, wo bereits eine gute
Lösung da war.

Auch den Dichtern war der Urheberstolz

und der heutige Plagiatbegriff
durchaus fremd. In der Tagespresse hat
kürzlich der Basler Schriftsteller Stickel-
berger dagegen protestiert, dass ein
österreichischer Dramatiker in einem Zwingli-
drama eine Episode verwendet habe,
welche einem Zwingliroman von ihm
entnommen worden sei. Der mittelalterliche

Bühnendichter, Shakespeare
inbegriffen, verwendete unbedenklich jeden
vorliegenden Stoff, der ihm geeignet
schien. Auch La Fontaine zum Beispiel
hat für seine Fabeln weifgehend frühere
Vorbilder benützt.

Die Hauptsache war damals, dass etwas
gelungen sei, und nicht das Neue, Originelle,

Persönliche.
Nach der Aufklärung und nach der

französischen Revolution ergriff der
Individualismus immer weitere Volksschichten.

Selbstverständlich hatte diese
Befreiung des Individuums ihre guten Seiten,

sie bedeutete Hebung des
Verantwortlichkeitsgefühls des einzelnen,
Stärkung des individuellen Gewissens. Die
Loslösung von den Bindungen bedeutete
in vielen Fällen eine Befreiung von
Aberglauben, von sinnloser, erstarrter Tradition.

Aber die schöne Medaille hat eine
hässliche Kehrseite,- sobald man die
Eigenart der eigenen Person über ein
bestimmtes Mass hinaus wichtig nimmt,
ist eine Gemeinschaft nicht mehr möglich.

Und so führte dann die Überhandnähme

des Individualismus zu einer
Zersetzung der Gemeinschaft. Das Indivi¬

duum befreite sich nicht nur von
falschen, sondern auch von den richtigen
Bindungen. Nicht nur die schlechten,
auch die notwendigen Gemeinschaften
wurden zersetzt und nun zeigt es sich,
dass es der Mensch in dieser selbst
geschaffenen Unabhängigkeit einfach nicht
mehr aushält.

Aristoteles hat den realistischen, etwas
groben Ausdruck gebraucht, der Mensch
sei ein Zoon politicon, ein Gesellschaftstier,

eine Wahrheit, die erst unsere
Generation wieder entdecken musste. Es ist
dem Menschen nicht gegeben, in splendid

isolation zu leben. So wie gewisse
Pflanzen nur in Gruppen, wie manche
Bäume nur als Wald existieren können,
so ist auch der Mensch ein Wesen, das
nur in enger Verbindung mit andern
gedeihen kann, sonst geht er zugrunde. Die
Wurzeln des Individuums müssen ihre

Eugen Früh Federzeichnung

25



Kraft aus dem tiefen Erdreich der
Gemeinschaft ziehen, sonst stirbt es
seelisch ab.

Heute sind viele von uns vollkommen
entwurzelt. Sie haben das Gefühl,
überhaupt nirgends mehr hinzugehören und
so fallen sie der Verzweiflung und dem
Untergang anheim. Die Sprechzimmer
unserer Nervenärzte sind überfüllt von
Menschen, die den seelischen Halt
verloren haben, welche in dem luftleeren
Raum der individualistischen Isolation
allmählich ersticken.

Das sind alles Wahrheiten, welche die
Aufklärung übersehen hat. Der Anfang
des 19. Jahrhunderts war von einem
eigentümlichen Hochgefühl erfüllt. Man
war eben dazumal in einer glücklichen
Situation. Die Gemeinschaften, die man
bekämpfte, existierten eben alle noch,
man hatte den Fünfer und das Weggli.

Die Krankheit unserer Zeit heisst
Individualismus, das Rezept zur Gesundung
heisst Gemeinschaft. Weil aber alles mit
allem zusammenhängt, so hat die
Zersetzung nicht nur die grossen wichtigen
Gemeinschaften Kirche, Familie und Staat
erfasst, sondern auch die weniger
beachteten, aber auch wichtigen
Gemeinschaften des täglichen Lebens sind der
Zersetzung anheimgefallen.

Separate Tische

Ein Beispiel einer solchen Zerstörung,
das wir selbst miterlebt haben, das
symptomatisch ist: die Auflösung der Table
d'hôte. Noch vor dem Krieg war in den
meisten schweizerischen Kurorten die
Table d'hôte eine festverankerte Einrichtung.

Die Hotelgäste assen gemeinsam
an einem langen Tisch. Die zuletzt
Angekommenen hatten sich unten anzu-
schliessen und je nach der Länge des
Kuraufenthaltes rückten sie dann
allmählich weiter hinauf. Wenn man
ankam, stellte man sich den Gästen gegenüber,

rechts und links, vor. Diese
Tischnachbarn bildeten nicht immer eine
angenehme Gesellschaft. Es gab solche, die
ausserordentlich viel redeten und wieder

andere, die wie Stockfische dasassen

und aus denen kaum ein Wort
herauszubringen war. Aber trotzdem hatte die
Table d'hôte den grossen Vorteil, dass

man dadurch sofort in eine Gemeinschaft
aufgenommen war, nicht in eine sehr

enge, nicht in eine sehr tiefe Gemeinschaft,

aber doch immerhin in eine
Gemeinschaft, die vorübergehende Gemeinschaft

der Hotelgäste. Jede Gemeinschaft
verpflichtet und hält den einzelnen in
Schranken. So herrschten auch hier
ungeschriebene Sitten. Es galt als
selbstverständlich, dass man beim Herausnehmen
Rücksicht auf seine Nachbarn nehmen
musste. War der Dessert etwas knapp, so
nahm man nur ein Stück Kuchen und
nicht deren zwei heraus. Der Hotelier
war nicht gezwungen, wie das heute der
Fall ist, das Essen in Portionen
einzuteilen, wie ein Wärter bei der Fütterung
der Löwen, aus der Befürchtung heraus,
die Rücksichtslosen würden sonst zuviel
essen und die Schüchternen bekämen
gar nichts.

Die Table d'hôte hatte den weitem
Vorteil, dass man gleich nach der
Ankunft mit drei, vier Personen bekannt
wurde und durch diese dann gewöhnlich

auch mit den andern Gästen.
Und dann wurde diese gemeinsame

Tafel immer häufiger durch kleine Tische
ersetzt. Auf einmal hiess es, es sei doch
eigentlich eine Zumutung, mit wildfremden

Menschen am gleichen Tische zu
sitzen. Man sei dadurch geniert. Der
eine möchte lieber schnell, der andere
langsam essen, der eine reden, der
andere Zeitung lesen. Alle diese Rücksichten

hätte man an kleinen Tischen nicht
zu nehmen.

überhaupt, hiess es, seien kleinere
Tische viel nobler. Es ist sehr charakteristisch,

dass gerade bei uns die individualistische

Sittenverwilderung häufig unter
dem Deckmantel der Nobelkeit auftrat,
ein groteskes und beschämendes Miss-
verständnis des Wesens des Aristokratischen.

Es heisst, die Dinge aus der
Froschperspektive betrachten, wenn man als
Charakteristikum des Aristokratischen
hauptsächlich die Abgrenzung gegen

26



andere sieht. Was eine aristokratische
Gesellschaft auszeichnet, ist zwar zweifellos

das Standesbewusstsein, dieses ist
aber (wie auch das Klassenbewusstsein
der Arbeiter) in seinem eigentlichen
Kern positiv gerichtet, es ist ja nichts
anderes als Bewusstsein der Gemeinschaft

und Wille zur Gemeinschaft. Die
Abgrenzung gegen unten ist sozusagen
ein Abfallprodukt dieses Kollektivgeistes.
Es ist ein lakaienhaftes Missverständnis,
wenn man in der Abgrenzung gegen
unten die Hauptsache sieht.

Nun ist also die Table d'hôte abgeschafft.
Jetzt sitzt man an kleinen Tischen, stolz
und distinguiert, und was ist das Ergebnis?

Tödliche Langeweile. Die kurzen
Ferien genügen meist nicht, auf alle Fälle
den weniger gewandten Hotelgästen
nicht, um Anschluss zu finden. So erlebt
man das traurige Schauspiel, wie an diesen

kleinen Tischen zwei, drei Wochen
lang Leute sitzen, die voll Sehnsucht
sind, andere kennenzulernen, mit andern
zu sprechen, zu spielen, aber es gelingt
ihnen nicht, die unsichtbaren Mauern, die
zwischen den einzelnen Tischen errichtet
sind, zu übersteigen. Ohne sich « Guten
Tag!» zu sagen, gehen sie aneinander
vorbei, so wie wilde Tiere in ihren
Käfigen sitzen-und jedes andere Tier
anfauchen, das in die Nähe kommt, so leben
Menschen im Hotel.

Schliesslich ist es soweit gekommen,
dass es die Hotelgäste in ihrer
selbstgeschaffenen Isoliertheit einfach nicht mehr
aushielten. Nun sind die Hoteliers
gezwungen, Leute anzustellen, deren
einzige Aufgabe darin besteht, die Gäste
wieder zu « mixen ». Gigolos müssen
dafür sorgen, dass die alleinstehenden
Frauen, oder die Frauen mit einem
bequemen Ehegatten wenigstens hie und da
zum Tanzen kommen, Vergnügungsmeister
versuchen durch blödsinnige, den
großstädtischen Animierlokalen entlehnte
Attraktionen wie Aufwerfen von Ballons,
verteilen von Papierkügelchen usw. die
Gäste einigermassen miteinander in Kontakt

zu bringen.
Aber auch diese künstlichen Hilfsmittel

genügen in vielen Fällen nicht, und die
Flotels bleiben leer. Die Krise in der
Hotelindustrie kommt nicht nur davon
her, dass die Fremden ausgeblieben sind,
sondern dass der übliche Hotelbetrieb
den Leuten einfach zu langweilig geworden

ist. Man langweilt sich dann, wenn
man sich isoliert fühlt.

Alles besetyt

Aber nicht nur im Hotelbetrieb feiert
eine unnatürliche Absonderung Triumphe.
In den gewöhnlichen Cafés und
Wirtshäusern ist es um kein Haar besser. Wenn
wir eine Wirtschaft betreten, in der
30 Tische stehen, und an jedem Tische
sitzt bereits ein Gast, dann setzen wir
wieder den Hut auf und verlassen das
Lokal: «Es ist ja kein Platz frei, alles ist
besetzt. »

Es ist eigentlich noch schlimmer: Man
kann die Beobachtung machen, dass in
einem halbleeren Lokal die Tische, wo
man mit dem Rücken gegen die Wand
sitzen kann, immer zuerst besetzt sind.
Wir verhalten uns wie amerikanische
Gangsters, die stets eine Hand am
Revolver in der Hosentasche haben und
die prinzipiell immer nur so sitzen, dass
sie gegen Angriffe von hinten gesichert
sind.

Das ist Individualismus in seiner
extremsten Form, wie er wahrscheinlich nur
bei uns vorkommt. Auf jeden Fall
verhalten sich die Deutschen, die bekanntlich

sehr leicht ein Gespräch mit einem
Unbekannten anfangen, menschlicher.
Aber auch im Lande der grossen Revolution,

im klassischen Lande des
Individualismus, in Frankreich, ist die Zersetzung

nicht so weit fortgeschritten. Die
französischen Cafés kennen bekanntlich
das System der langen, durchlaufenden
Bänke, so dass die Gäste an den
verschiedenen Tischen doch wenigstens auf
der gleichen Bank sitzen. Ich habe
beobachtet, dass ein Zürcher Café mit dieser
Einrichtung auf wenig Gegenliebe ge-
siossen ist. Wir lehnen die ideellen
Bindungen, die die gemeinsame Bank
darstellt, ab. Wir wollen den Zwischenraum,

27



und die Luft muss als Isolalionsmiilel
dienen.

Nun wendet man vielleicht ein: «Da
kann man nichts machen, das ist unser
Charakter, wir sind eben zurückhaltende,
misstrauische Bergbewohner. »

Nein, das ist nicht unser Charakter.
Bevor der zersetzende Individualismus in
unser Land einbrach und in Verbindung
mit dem öden Rationalismus die menschlichen

Beziehungen mit einer grauen
Lavadecke zuschüttete, waren auch bei
uns die Menschen nicht so seelisch
verdorrt, wie sie es heute sind. Noch vor
100 Jahren haben sich Unbekannte
umarmt und Freunde geweint, wenn sie sich
trennten. Und auch jetzt noch bricht die
unterdrückte Gemeinschafts - Sehnsucht
manchmal elementar durch: Im Rausch.
Korrekte Herren umarmen und küssen
sich, weinen Tränen der Rührung, fallen
sich immer und immer wieder in die
Arme. Man sagt, der Alkohol mache den
Menschen zum Tier, manchmal macht er
ihn auch zum Menschen.

Das gemeinsame Zimmer

Während wir es heute als Zumutung
empfinden, mit einem Unbekannten am
gleichen Tisch zu essen, war es bis ins
18. Jahrhundert eine Selbstverständlichkeit,

dass auch im besten Hotel Fremde
das gleiche Zimmer, ja das gleiche Bett
teilen mussten. Heute würden viele von
uns lieber die ganze Nacht im Freien auf-
und abgehen, als mit einem Unbekannten
im gleichen Zimmer zu schlafen.

Ich habe gehört, dass sich der
zehnjährige Sohn eines reichen Villenbesitzers
als einzigen Weihnachtswunsch auf den
Wunschzettel geschrieben hat: «Einmal
mit meinem Freund im gleichen

Zimmer zu übernachten. »

Es gibt für Kinder nichts Schöneres, als
mit andern Kindern den gleichen Schlafraum

zu teilen, je mehr sind, um so schöner.

Vielen von uns hat erst die
Grenzbesetzung das Verständnis dafür
beigebracht, dass physische Gemeinschaft eine
unerlässliche Voraussetzung für seelische

Gemeinschaft bedeutet. Da war man
19 Jahre lang gewohnt gewesen, im
eigenen Bett, im eigenen Zimmer zu schlafen

und nun lag man plötzlich in einem
Kantonnement auf dem Stroh, in eine
Wolldecke eingehüllt. Man lag wie
Heringe zusammengepfercht, oft so eng, dass
es kaum möglich war, auf dem Rücken
zu liegen. Hinten blies einem der feuchte
Atem des Nebenmannes an und der ganze
Raum war erfüllt von menschlicher
Ausdünstung. Widerlich, höchst widerlich
für uns subtile Individualisten. Aber mit
der Zeit gewöhnten wir uns daran und
zuletzt lernten wir den Segen dieses
menschlichen Zusammenseins empfinden.
Man arbeitete zusammen, man ass

zusammen, man schlief zusammen und so
bildete sich allmählich die Militärkameradschaft,

die für viele von uns ein so

grosses Erlebnis war.
Der Geist führt ja nicht ein vom Körper
losgetrenntes Dasein, auch durch körperliche

Berührung kommen wir uns näher.
Wenn wir im Schlafe nebeneinander
liegen, lernen wir uns besser verstehen,
als wenn wir als stolze Persönlichkeiten
noch so viele Abende lang diskutieren.

Liegt nicht der Reiz der Ferienlager,
der Klubhütten gerade in diesem
natürlichen, körperlichen Beieinändersein? Es

ist kein Zufall, dass gerade die junge
Generation, die es ja übernommen hat,
die zerstörte Gemeinschaft auf allen
Gebieten wieder neu aufzubauen, erkannt
hat, dass erst das physische Zusammensein

die Basis einer richtigen Kameradschaft

bildet. Ich habe das letzte Jahr
einen Ferienkurs in der Jugendherberge
Rotschuo geleitet. Ich bin überzeugt, das
gemeinsame primitive Wohnen, das
gemeinsame Baden, die gemeinsamen
Ausflüge, das gemeinsame Spiel, hat
mindestens soviel zum Erfolg beigetragen
wie die Diskussionen.

Wie mancher wissenschaftliche Kon-
gress, wie manche politische Zusammenkunft

brächte bessere Resultate, wenn die
Teilnehmer nicht nur am grünen Tisch,
sondern auch ausserhalb des Konferenzgebäudes

in gemeinsamer körperlicher

28



Betätigung oder Unterhaltung zusammenkämen.

Der Siegeszug der Strandbäder lässt
sich zum grössten Teil darauf zurückführen,

dass wir arme isolierte Menschen
des 20. Jahrhunderts dadurch die Schönheit

des physischen Zusammenseins wieder

frisch erlebt haben. Das gemeinsame

Baden ist ja durchaus nichts Neues.
Es war im ganzen Mittelalter ein
selbstverständliches Vergnügen. Erst dem
Moralismus und Individualismus einer
spätem Epoche war es vorbehalten, das
isolierte Wannenbad als einzig würdige
Form des Badens zu betrachten. Ich kann
mir keinen lächerlicheren Ausdruck eines
ängstlichen Individualismus vorstellen,
als die Badehäuschen, welche das
19. Jahrhundert am Zürichsee erstellte,
kleine Zellen, in denen man sich
auszieht, eine Treppe, die ins Wasser führt,
wo ungefähr 6 Quadratmeier durch eine
jalousieartige Umzäunung von aussen
unsichtbar gemacht sind. Wir können
heute kaum mehr begreifen, wie man
in diesen modrigen, traurigen
Verstecken baden konnte, aber auf anderem
Gebiete haben wir diese unnatürlichen
Isolierzellen beibehalten.

Wer die Badenerfahrt von David Hess

gelesen hat, weiss, dass Baden im Aargau

einmal die Stadt einer heitern, über-
schäumenden Geselligkeit war. Im Mittelalter

wurde dort in grossen
Gemeinschaftsbädern unter Musikbegleitung
gebadet. Man vergleiche damit den
heutigen Badebetrieb! Ein Kurgast hat mir
erzählt, dass während seines Aufenthaltes

jeden Morgen beim Frühbad in
der Badezelle das Lied erschallte « O
Blüemli mi, o Blüemli mi, i möcht gern
by der sy ». Ein groteskes Bild, wie die
vielen ältern, mit Rheuma Gicht geplagten

Leute, durch Wände getrennt, in
rührender Weise ihrer Gemeinschaftssehnsucht,

durch ein gemeinsam gesungenes
sentimentales Lied Ausdruck geben.

Nadibarlidikeit

Wäre es nicht natürlicher, die äussern
Schranken würden wieder fallen

« Gott grüss Euch Nachbar,
schmeckt das Pfeiffchen »

so fing ein Gedicht an, das wir einmal
auswendig lernten. In Gedichten und
Sprichwörtern spielt der Nachbar immer
noch eine grosse Rolle. In Wirklichkeit

Eugen Früh Holzschnitt

29



Willi Fries Pinselzeichnung

aber ist auch die Idee der Nachbarlichkeit,

wenigstens in den grössern Städten,
in den letzten 20 Jahren immer mehr
verschwunden. Noch im Jahr 1910 war
es selbstverständlich, dass bei einem
Wechsel der Wohnung dem Nachbar
rechts, dem Nachbar links, der Familie
gegenüber, oder wenn man in einem
Mietshause wohnte, den andern Mietern
ein Antrittsbesuch gemacht wurde. Diese
Besuche waren eine ziemlich mühsame
Angelegenheit. Man kannte sich noch
nicht, man hatte sich nichts zu sagen,
und so floss die Konversation recht stok-
kend dahin. Und doch erfüllte sie ihren
Zweck: Die Beziehung war hergestellt,
das Eis gebrochen. Nicht, dass sich nun
immer Freundschaften entwickelt hätten,
durchaus nicht. In vielen Fällen blieben
die Beziehungen recht kühl, der Verkehr
auf das Nötigste beschränkt, aber immerhin,

man wusste, man ist Nachbar, man
gehört einer Gemeinschaft an, der
Hausgemeinschaft und hat deshalb bestimmte
Pflichten.

Heute ist das nicht mehr so: Man
wohnt oft lange im gleichen Haus, ohne
sich zu grüssen, man kennt kaum alle
Mitglieder der Familie nebenan.

Man wende nicht ein, die Großstadt
habe eben diese Entwicklung mit sich
gebracht. Die grossen Städte in den Ver¬

einigten Staaten zum Beispiel haben
immerhin noch ziemlich mehr Einwohner
als Basel, Bern oder Zürich. Wie meine
Frau und ich in Boston, eine Stadt mit
drei Millionen Einwohnern, ankamen, da
fanden wir in der möblierten Wohnung,
die wir gemietet hatten, den Tisch
gedeckt, Kaffee und Backwerk waren
aufgestellt. Die Frau, die im Einfamilienhaus

nebenan wohnte, hatte vom
Vermieter gehört, dann und dann werde
eine neue Familie mit einem Kind
einziehen. Sie dachte: «Die neuen Nachbarn
werden sicher von der Reise müde sein
und sich freuen, gleich nach der
Ankunft etwas Warmes zu sich zu nehmen.»
Uberall in Amerika ist der Begriff Nachbar

noch kein leeres Wort.
Und wie ist es bei uns, wenn jemand

einzieht? Der Möbelwagen steht vor dem
Haus. Aber begrüssen die Nachbarn die
neue Familie, hilft ihnen jemand beim
Auspacken, anerbietet sich eine Frau, die
Kinder zu sich zu nehmen? Nichts von
alledem. Hinter den Vorhängen spähen
die Nachbarinnen hinunter, machen ihre
Bemerkungen über die pompöse
Schlafzimmereinrichtung oder über das unmoderne

Sofa.
Afrikareisende erzählen, dass hie und

da Negerdörfer bei ihrem Eintritt wie
ausgestorben sind. Scheinbar ist keine
lebende Seele da, aber, wenn man
genauer hinsieht, kann man überall
zwischen den Ritzen eifrig spähende Augenpaare

beobachten. Nun, die Neger haben
mit den weissen Besuchern ihre
Erfahrungen gemacht, sie wissen, warum sie
sich verbergen. Aber warum verhalten
wir uns ähnlich?

Unser Verhalten entspricht uns ja
eigentlich gar nicht. Wir sind gegen die
neuen Nachbarn ja gar nicht feindlich
eingestellt. Im Gegenteil, würden wir
unserm eigentlichen Impuls folgen, so
würden wir sie begrüssen, uns gern
anerbieten, ihnen zu helfen. Aber wir
genieren uns.

Wir haben den Individualismus soweit
getrieben, dass wir nicht mehr anerkennen

wollen, dass uns mit unserm Nach-

30



bar eine natürliche Beziehung verbindet.
« Wieso », sagen wir, « soll das ein Grund
sein, in Beziehungen mit jemandem zu
treten, nur weil er zufällig nebenan
wohnt » Eine Argumentation, die deutlich

den Geist der Aufklärung atmet. Es

ist typisch für den irreligiösen Charakter
dieser Geistesrichtung, dass gerade die
von unserm Willen unabhängigen, die
schicksalshaften Beziehungen, als nicht
existierend betrachtet werden.

Es gibt Landstriche im Tibet, wo die
Verhältnisse so unsicher sind, dass jedes
einzelne Haus mit einem kleinen Wacht-
turm versehen werden muss. Wir
gemessen die Segnungen eines Staates, der
für Ruhe und Ordnung sorgt und können

uns deshalb leisten, unsere Häuser
so zu bauen, dass auf Schutz gegen
Eindringlinge verzichtet wird. Und trotzdem
sagen auch wir « My home is my castle »

und gebärden uns wie Raubritter in einer
Burg, die beim Nähern eines mensch-
lichenWesens die Zugbrücke hinunterlassen.

Denkt man auch daran, wie ungünstig
das jetzt übliche Verhalten zum Nachbarn

auf die Kinder wirken muss? Der
Nachbar spielt in der Phantasie jedes
Kindes eine sehr grosse Rolle. In den
Beziehungen zu diesem erlebt es die
Einstellung zu fremden Menschen überhaupt.
Nun kann man lange Lesestücke über
Völkerversöhnung in die Schulbücher
einfügen, was wird das nützen, wenn das
Kind sieht, dass sogar die natürlichste,
primitivste Gemeinschaftsbeziehung, die
zum Nachbar, missachtet wird, wenn es

erzogen wird, den Nachbar nicht zu
achten, nicht zu grüssen, in ihm einen
Gegner oder zum mindesten einen
Wildfremden zu sehen, dem gegenüber keine
Pflichten existieren?

Die Notwendigkeit der Zelle
Es ist heute Aufgabe jedes einzelnen,

den uralten Nachbarbegriff wieder zu
Ehren zu bringen. An Ansätzen dazu
fehlt es ja nicht. Es ist ein Charakteristikum

der modernen Architektur, dass
sie auf das ängstliche Abschliessen der

Dies ist der erste Beitrag einer Serie
der Gemeinschaft.

Häuser und Gärten verzichtet und
dadurch äusserlich den Willen zu einer
natürlichen Gemeinschaft mit den Nachbarn

manifestiert.
Auch die Wohngenossenschaftsbewe-

gung geht darauf aus, an Stelle des
Separatismus des 19. Jahrhunderts wieder
die Gemeinschaft zu fördern. Leider bleibt
hie und da der schöne Antrieb im äus-
serlichen stecken. Die Gemeinschaft wird
zu sehr als Interessengemeinschaft und
nicht genug als Gemeinschaft im geistigen

Sinne aufgefasst. Im genossenschaftlichen

Wohnungsbau liegen aber gerade
in kultureller Beziehung noch ungeheure
Möglichkeiten.

Je grösser unsere Städte werden, je
mehr der Einzelne untergeht, um so mehr
ist es nötig, den Nachbargedanken zu
pflegen, nur dann, wenn sich natürliche
kleine Zellen bilden, verliert die grosse
Stadt das Molochartige, das sie jetzt hat.
Was Paris so reizvoll macht, sind
gerade seine « quartiers » mit dem verschiedenen

Quartiergeist. Dadurch zerfällt die
grosse Stadt in viele kleine, übersehbare
Gemeinschaften, man könnte fast sagen,
in viele kleine Dörfer, die es dem
Einzelnen eher möglich machen, zur
Geltung zu kommen, als unsere an sich
kleinern Städte.

Es ist schade, aber leider typisch, dass

gerade die bürgerlichen Kreise dem
genossenschaftlichen Wohnungsbau oft
feindlich gegenüberstehen, die Kolonien,
wie zum Beispiel Neubühl bei Zürich,
ablehnen, verächtlich von Herdenbetrieb
usw. sprechen. Das Bürgertum ist von
dem extremen Individualismus mehr er-
fasst worden als andere Klassen, mehr
als die Bauern und mehr als die Arbeiter.
Der sogenannte einfache Mann hat
deshalb heute eine natürlichere Einstellung
zu seinen Mitmenschen als die Angehörigen

der besser sitüierten Klassen. Wir,
die wir diesen Schichten angehören, können

für die geistige Erneuerung, deren
wir so dringend bedürfen, deshalb vom
Volk viel lernen.

von Artikeln über Zerfall und Erneuerung

31


	Die Sackgasse

