
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 7 (1931-1932)

Heft: 5

Artikel: Künstliche Paradiese : vom Sinn der Rauschmittel

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KÜNSTLICHE PARADIESE

VOM SINN DER RAUSCHMITTEL
VON PAUL H AB ER LIN

Illustration von
D r I Ii d i H. lomamichelrrotessor an der Universität Basel

Man könnte die wesentliche Bedeu- zusammenfassen : sie helfen dem Men-

tung der Rauschmittel (im Ge- sehen « ausser sich » zu kommen. Damit

gensatz zu den Genussmitteln schlechthin ist ihre wohltätige wie ihre gefährliche
und zu den Anregungsmitteln) kurz so Wirkung angedeutet und ist zugleich ihr

22



umfassendster Begriff charakterisiert.
Wir verstehen unter Rauschmitteln in
der Tat alle Mittel, welche den Menschen

« berauschen » und so dem Aussersich-

kommen dienen können. Es gehören dazu

nicht nur die sogenannten Rausch-
G i f t e sondern z. B. mancherlei «

Zerstreuungen », Festlichkeiten, Geselligkeiten,

Tänze (man denke an die ekstatischen
Tänze der sogenannten Primitiven), unter
Umständen sogar gewisse Formen des

Sports, des Reisens, der Naturschwärmerci

; auch das Verhältnis zur Kunst (oder

was man so nennt) kann jene Bedeutung

haben (Musik, Lektüre).
Das Aussersichkommen ist aber in zwei

Varianten möglich, welche sich allerdings
im gleichen Gesamtzustand vereinigen
können. Dementsprechend ist auch die

Wirkung der Rauschmittel verschiedenartig,

zumeist komplex, mit Vorwiegen
der einen oder der andern Art der
Selbstentfremdung oder Befreiung vom Ich.
Die erste Art besteht darin, dass wir uns
nicht mehr oder nicht mehr so stark als

gesonderte und cjuasi abgeschlossene
Individuen fühlen, dass wir unsere
Ichbetonung, unsere Selbstbehauptung und
infolgedessen auch unsere Gegenwehr

gegen das sogenannte Nichtich vergessen
oder aufgeben, wodurch die Aussenreize

ihre Kraft verlieren und die Schmerzen,
die sie uns sonst zufügen, gemildert werden.

Es ist als ob die Schranken
zwischen Ich und Ausserich gefallen wären;
wir schweben « selig » im All, kaum mehr

unserer Ichheit innewerdend, allen
Besorgnissen, ichhütenden Reaktionen und

Auseinandersetzungen enthoben, umarmend

die ganze Kreatur.
Die zweite Art des Aussersichseins

besteht nicht so sehr in einem Verlieren des

individuellen Ichgefühles überhaupt, als

vielmehr in einer Abschwächung oder

Einschläferung unserer moralischen
Persönlichkeit. Was hier verloren geht,
ist das Gefühl der Verantwortlichkeit, der

Verpflichtung, ist das Vermögen oder der

Antrieb zur Unterscheidung von Recht
und Unrecht, Gut und Böse, Edel und
Gemein. Wir verlieren die Maßstäbe, die wir
sonst an uns selber anlegen, wir verlieren

die Kritik im weitesten moralischen

Sinne, welcher auch die logische
Selbstüberwachung einschliesst. Wir nehmen

sozusagen Ferien, nicht vom Ich
überhaupt, aber von unserm moralischen,
verantwortlichen, unter Zwecken und Idealen

stehenden Ich; wir nehmen Ferien

von der Kultur und werden « wie die

Wilden » (d. h. wie wir uns vorstellen,
dass die Wilden seien). Wir lassen uns

gehen, und eben auf diese Weise geraten
wir « ausser uns ». Wir sind nicht
wiederzuerkennen.

Beide Arten des Aussersichseins werden

immer wieder aufgesucht, bald
vereinzelt, bald chronisch, und der Hang zu

Rauschmitteln ist offenbar so alt wie die

Menschheit und so verbreitet wie sie. Es

müssen also wohl allgemein-menschliche
Bedürfnisse dahinterstecken. Sie sind, in

ihrer generellen Art, ohne Schwierigkeit
aus eben den verlangten Wirkungen der

Rauschmittel abzulesen. Wenn wir vom
Ich loskommen wollen, so ist es uns

offenbar nicht wohl bei diesem Ich; wir
leiden an ihm, d. h. wir leiden an den

Schranken, die uns vom Ausserich trennen.

Positiv : wir suchen die Vereinigung
mit dem Andern, das « Aufgehen im All ».

Das ist das « mystische » Bedürfnis,
welches von der Sonderexistenz des

Menschen nicht zu trennen ist. Es soll nicht

23



ein Ich und ein Anderes geben : ich selbst

will das Andere, will mit dem Andern
Eines sein. Das ist die « Veränderungssucht

» der Mystiker, jene Sucht, von
welcher der Eros nur eine Teilerscheinung

ist. In jedem von uns lebt ein

Mystiker, und nur der wäre ein vollendeter

Philister, in welchem der Mystiker
gestorben wäre. Wir sind alle mehr oder

weniger Ekstatiker; Ekstase heisst Aus-

sichherausgehen.

Wenn es uns anderseits drängt, unsere

moralische Persönlichkeit, unser
verantwortliches Ich zu vergessen, so:

liegt auch hier ein Bedürfnis zugrunde.
Wir leiden an unserer moralischen
Persönlichkeit, wir leiden an der Reflexion,
in welcher wir uns selbst beurteilen. Denn
diese Reflexion zerreisst unser Leben,
macht aus uns zwei Menschen, einen
handelnden und einen, der dies Handeln
betrachtet, bewertet, kritisiert. Aber mehr
als das : die blosse Tatsache der Reflexion

würde uns nicht stören, wenn nicht
jene beiden Menschen in uns sich gewis-
sermassen feindlich gegenüberständen.
So aber ist es, weil nämlich die

Selbstbeurteilung nur selten, oder überhaupt
niemals völlig, ein klares Ja zum
beurteilten Selbst' sagt. Selbstbeurteilung
bedeutet immer mehr oder weniger
Selbstverurteilung; und wenn das Be-
wusstsein dies nicht immer zugibt, so

lügt doch das Gefühl niemals, und im
Gefühl sind wir nie ganz mit uns zufrieden.

So tut sich in der moralischen
Reflexion in uns selbst jener Zwiespalt
zwischen einem Ich und einem Du auf. Wir
sind mit uns selber in ständiger
Auseinandersetzung, und also entbehrt selbst

unser Innenleben, gerade wie unser
Verhältnis zum Ausserich, der Einheit und

Ganzheit. Gerade daran leiden wir. Wir
sehnen uns auch hier nach Harmonie,
nach schrankenloser Eindeutigkeit des

Lebens. Und sofern wir die Schuld am

innern Zwiespalt eben der « moralischen
Persönlichkeit » zuschieben, weil ja sie

es ist, welche immer wieder die urteilende

Reflexion und also den Zwiespalt
hervorruft, möchten wir jenes moralische
Ich aus uns verbannen und so dem ganzen

moralischen Leben mit seiner

Beunruhigung entgehen. Wir möchten in das

naive, urteilslose, verantwortungslose
Leben eintauchen. Wir möchten « schlafen »,

ausruhen zum mindesten vom moralischen

Kampf, so wie wir es im natürlichen
Schlaf bis zu einem gewissen Grade
tatsächlich tun (denn die psychologische
Bedeutung des Schlafes besteht nicht
zuletzt darin, dass hier die moralische
Persönlichkeit mit ihren Ansprüchen und
Maßstäben « schläft »). Aus diesem

Grunde greifen wir zum Rauschmittel,
welches also in diesem Falle nicht ein

Mittel zur Ekstase, sondern ein

Betäubungsmittel, ein Narkotikum ist.

Die gebräuchlichsten Rauschmittel
unterscheiden sich in der Tat dadurch,
dass die einen mehr ekstatische, die
andern mehr betäubende Wirkung haben.

Nicht selten vereinigen sie aber beides

in sich, wie etwa der Alkohol, dessen

ekstatisch-befreiende Anfangswirkung
von einem ausgesprochen narkotischen

Erfolg abgelöst wird, namentlich wenn
die Quantität sich steigert. Man braucht
sich nicht zu wundern, dass der Alkohol
so beliebt ist, und zwar gerade bei der

zivilisierten Menschheit, für welche ja
sowohl die Schranke zwischen Ich und
Ausserich als die reflektierte Zersetzung
der innern Ganzheit besonders charakte-

24



ristisch ist. Man möchte sein Lob singen.
Aeussere und innere Sorgen bricht er; er
macht den trockenen Philister zum
gelösten Ekstatiker, er reisst — dies ist
seine gesellige Wirkung — die Schranken

zwischen den Menschen ein und löst
ihre Zungen und Herzen; er hilft über
Weltschmerz aller Art hinweg, welcher

ja zuletzt immer Lebensschmerz und zwar
Schmerz über die Unganzheit unseres

eigenen Lebens und über unsere eigene
im Spiegel der moralischen Reflexion
erscheinende Hässlichkeit ist.

Ich möchte nicht, dass dieses Lob
ironisch genommen würde. Man mag ihm
schweren Tadel und Vorwurf an die Seite

setzen, das ist durchaus begründet und

berechtigt, wenn man an die physiologischen,

sozial-moralischen,
volkswirtschaftlichen Verwüstungen denkt, welche
direkt oder indirekt mit dem Alkohol
oder andern Rauschmitteln zusammenhängen.

Aber dadurch werden die
Tatsachen, welche immer wieder zum Loh
des Giftes Anlass gegeben haben, nicht
aufgehoben, und es wäre falsch, sie zu

leugnen.

Wahr ist aber, dass gerade in der

wohltätigen Wirkung der Rauschmittel
für den erholungsbedürftigen Menschen

eine Gefahr begründet ist. Ich meine

jetzt nicht jene oben angedeuteten
physiologischen, sozialen, volkswirtschaftlichen

Schädigungsmöglichkeiten, deren

Erörterung eine Sache für sich wäre und
die ja übrigens für viele « nichtgiftigen »

Mittel kaum in Frage kommen, sondern
ausschliesslich eine innerseelische, ganz
persönliche Gefahr (mit welcher allerdings

die physiologische wie die soziale

zusammenhängt, was ja angesichts der
Einheit des leiblich-seelischen Menschen

und angesichts der sozialen Verhaftung
des Einzelnen selbstverständlich ist).

Was zunächst die ekstatische Wirkung
betrifft, so liegt hier die persönliche
Gefahr einzig in der Gewohnheit, in der

« Sucht ». Es ist dem Menschen nicht
beschieden, allzuoft oder allzusehr ausser
sich zu sein, ohne sich selbst zu gefährden.

Die Einzelnen sind verschieden und

vertragen ein verschiedenes Mass. Aber
für alle gibt es Grenzen der Gesundheit,
im psychologischen ebensogut wie im

physiologischen Sinne. Die Gewohnheit
der Berauschung führt zu einer Art von
Lockerung der individuierten Persönlichkeit,

welche, da sie eine Schwächung des

Selbsterhaltungswillens und der
Selbsterhaltungskraft bedeutet, sich auch seelisch

als Mangel an Widerstandskraft gegen
äussere Einflüsse, an zielstrebigem Willen,

an Energie des Kampfes und des

Durchhaltens offenbart. Die Rauschsucht
vernebelt gewissermassen die ganze
Persönlichkeit. Es gehört nun einmal zum

Menschen, dass er sich bis zu einem
gewissen Grade abschliesst, bei sich selbst

erhält, sich anderm entgegensetzt und
sich mit ihm auseinandersetzt, dass er
seine Vorteile wahrnimmt und die ihm
drohenden Gefahren klar erkennt. Die
innere Gesundheit verlangt, dass dem

Mystiker in uns durch den Philister
in uns seine (immerhin verschiebbare)
Schranke gesetzt werde. Durch die

Berauschungsgewohnheit wird die Schranke

zu stark oder zu dauernd herabgesetzt,
die Lebensklarheit und Zielsicherheit
verschwindet, der Mensch treibt dem
persönlichen Verfall entgegen. So wohltätig
das Mass ist, so gefährlich wird das

Uebermass. Das Rauschmittel ist ein
Medikament des Lebens, aber es kommt auf

25



die persönlich zuträgliche Dosierung an.
Und gerade diejenigen sind der Gefahr
der Uebersteigerung ausgesetzt, welche

es an sich nötig haben und welchen es

in richtigen Abständen und im richtigen
Masse gut tut. Es verhält sich daher mit
den Rauschmitteln nicht anders als mit
jedem Genuss überhaupt. Aller Genuss,

so nötig und wohltätig er ist, hat
verführende Kraft, und wer einmal süchtig
geworden ist, den führt er zum Ruin.

Dies alles aber ist allzubekannt, als
dass es nötig wäre dabei zu verweilen.
Komplizierter sind die Gefahren derjenigen

Rauschmittel, welche wesentlich
Betäubungsmittel sind oder eben als solche

gesucht und verwendet werden, wobei
wiederum nicht ausschliesslich an
sogenannte Gifte zu denken ist. Betäubung
ist hier als Herabminderung der moralischen

Urteilsintensität gemeint; ihr
Zweck ist die Rettung vor dem Gefühl
der moralischen Unzulänglichkeit oder

Hässlichkeit, welches aus der Selbstkritik

entspringt; ihre Wirkung ist einem

Waffenstillstand im moralischen Kampf,
in der Auseinandersetzung mit uns selbst

vergleichbar. Und darin besteht ihre
Wohltat.

Es gibt Menschen, welche geneigt sind,
diese wohltätige Wirkung schon an und
für sich als eine Schädigung oder doch
als moralisch bedauerlich und also als
das Gegenteil einer objektiv bestehenden

Wohltat zu taxieren. Sie sind der

Meinung, dass es nicht nur eventuell gefährlich,

sondern in jedem Fall moralisch
unzulässig und also ein Unrecht sei, sich
der moralischen Selbstbeuiteilung wenn
auch nur auf Zeit zu entziehen. Aber das

sind Moralisten, die so urteilen, und ich
glaube, dass es eine höhere Moral gibt

als den Moralismus. Wenn jede Gefechtspause

im moralischen Kampf zu verurteilen

wäre, dann müsste auch die
Tatsache des natürlichen Schlafes bedauert

werden, dieser grossen und segensreichen
Institution der Erholung gerade von den

Strapazen der i n n e r n Auseinandersetzung.

Und es gibt ja wohl in der Tat
Moralisten, welche nicht nur die verschlafene

Zeit sich reuen lassen, sondern, es

sich nicht verzeihen können, dass sie in
ihren Träumen (diesem Index der
seelischen Verfassung im Schlafe) ganz offenbar

die logische und auch die moralische

Selbstkritik in manchmal bedeutendem
Masse verlieren. Mögen sie sich auf ihre
Intoleranz etwas zugute tun; bessere

Menschen sind sie und werden sie
dadurch nicht. —• Aber man könnte sagen,
der Schlaf sei immerhin ein natürliches
und ausserdem nicht zu vermeidendes
« Betäubungsmittel » ; er solle genügen,
und es dürfe nicht durch künstliche (d. h.

willkürlich gewählte) Mittel so etwas wie
ein künstlicher moralischer Schlaf
gesucht werden. Aber wenn der natürliche
Schlaf tatsächlich nicht genügt Es sind

ja nicht alle Menschen gleich, und es

gibt für manche von ihnen Verfassungen
oder Zeiten, in denen der Schlaf, selbst

wenn er nicht gerade durch die innere
Unruhe selber unruhig oder verkürzt sein

sollte, jene ihm obliegende Regeneration
der Kampfkraft oder Kampffreudigkeit
allein nicht zustande bringt. Ist da das

Narkotikum, entweder direkt als Schlafmittel

oder dann als Mittel zum « Schlafersatz

», unbedingt zu verurteilen Ist
es unzulässig für den, der erfahren hat,
dass es ihm über Krisen der Mutlosigkeit
gerade im moralischen Kampfe hinweghilft

und ihn so befähigt, diesen Kampf

26



wieder zu beginnen, statt in Verzweiflung

alles von sich zu werfen

Es ist noch etwas anderes zu bedenken,

wenn man dem Betäubungsbedürfiiis

gerecht werden will. Die moralische

Selbstkritik ist ihrerseits nicht immer so

geartet, dass sie als gesund und gerechtfertigt

bezeichnet werden könnte. Es gibt
Menschen, die sich damit nicht nur auf
eine unnötige und unfruchtbare, sondern

auf eine sachlich unberechtigte und daher

gerade moralisch schädliche Weise

plagen. Dies ist immer dann der Fall, wenn
sie sich an falschen Idealen messen.
Falsche Ideale sind solche, welche nicht auf
dem Grunde der tatsächlich vorhandenen

Leistungsfähigkeit und daher der persönlichen

Bestimmung erwachsen sind, welche

also der Persönlichkeit nicht entsprechen.

Sie können im Lauf der Erziehung
und des gesellschaftlichen Lebens in
einer feststehenden Sitte, also auf dem

Wege der Suggestion erworben sein,
können aber auch interne Fehlbildungen

darstellen, auf Grund einer schiefen

Entwicklung des Charakters (wie dies in
frühern Aufsätzen im « Schweizer-Spiegel

», z. B. über Kompensationen, über

Minderwertigkeitsgefühle, über Motive
der Berufswahl, dargestellt worden ist).
Sie können qualitativ falsch sein, d. h.

Anforderungen enthalten, die nach ihrer
Art den vorhandenen Leistungsmöglichkeiten

oder Begabungen nicht angemessen

sind, oder quantitativ übersteigert, d.

h. so, dass sie über die maximalen
Leistungsfähigkeiten des Trägers hinausgehen.

Alle Vollkommenheitsideale vereinigen

in sich beide Arten der Unangemessenheit.

— Wer nun das Unglück hat,
sein Selbsturteil auf Grund von falschen
Idealen bilden zu müssen, der leidet in

dieser moralischen Auseinandersetzung-
nicht nur — was keinem erspart werden
kann und auch wohl keinem erspart werden

soll —• am Zwiespalt zwischen Ideal
und Wirklichkeit überhaupt, sondern er

leidet, und dies ist sicher unnötig und

sogar moralisch schädlich, an teilweise
falschem oder übertriebenem Unzuläng-
lichkeitsgefühl. Wollen wir auch ihm die

Wohltat der zeitweiligen « Flucht » aus

dieser unerträglichen Situation versagen
Ich weiss sehr wohl, dass diese Flucht
nicht das Letztgültige und Letztrichtige
ist; richtiger wäre es, die ganze Situation
zu sanieren dadurch, dass die falschen
Ideale durch richtige ersetzt würden. Es

wird davon noch die Rede sein. Aber

inzwischen, solange diese gründliche Re-

medur nicht geschaffen ist oder nicht
geschaffen werden kann (oder wo sie

überhaupt nicht mehr möglich ist), wollen
wir hart über die geplagte Kreatur urteilen,

wenn sie sich hilft, wie sie kann

Ich habe einen sogenannten Quartalsäufer

gekannt — und ich glaube, dass

viele, wenn nicht alle Fälle des Quartal-
säufertums oder allgemeiner der periodischen

Betäubungssucht ähnlich geartet
sind wie der seinige — für den sein

zeitweilig sinnloses Trinken und Sichbetrinken

sozusagen die Rettung vor der
restlosen Verzweiflung und wahrscheinlich

vor dem Selbstmord bedeutete. Er trank

nur, wenn die tiefste Depression im
Anzüge war, und wer ihn kannte und die

Zeichen beobachtete, konnte den Anfall
der Trunksucht voraussehen. Das war ein

Mann, der sich auf Grund falscher Ideale

innerlich aufrieb, in irregeleitetem
moralischem Kampf, und dem zu Zeiten der

natürliche Schlaf nicht mehr genügte, um
Vergessenheit und Erholung zu finden.

27



Dann stürzte er sich in den narkotischen
Schlaf.

Im übrigen darf man, wie immer wieder

zu betonen ist, nicht stets nur an

Rauschgifte im eigentlichen Sinne denken,

wenn von Betäubung und
Betäubungsmitteln die Rede ist. Es gibt andere

Mittel, die deshalb weniger auffallen, weil
ihre Wirkungen oder Folgen entweder
nicht unmittelbar in die Augen springen
oder in physiologischer oder sozialer
Hinsicht in der Tat weniger tiefgreifend sind.
Es gibt Menschen, die sich durch Musik,
vielleicht auch im Kino oder durch
andere « Zerstreuungen » so « narkotisieren

», dass sie auf Zeit über den innerlich
begründetenWeltschmerz hinwegkommen.
Es ist aber nicht gesagt, dass derartige
Mittel, so harmlos sie erscheinen, weniger

Gefahren in sich bergen als die
eigentlichen Rauschgifte.

Diesen Gefahren wenden wir uns jetzt
zu, nachdem bisher die wohltätige
Wirkung unterstrichen und die moralistische
Beurteilung abgelehnt worden ist.

Es ist dem Menschen nicht beschieden,
ein naives Dasein ohne Reflexion und
Selbstkritik zu führen. Und es ist ihm
um so weniger beschieden, je mehr
Verantwortung ihm durch seine Fähigkeiten
und seine Lebensbestimmung zugewiesen
ist. Also muss er durch die Selbstkritik
hindurch und muss die Konsequenzen
tragen, solange er Mensch bleibt. Wollte
er dies durchaus nicht, so müsste er seine

Existenz aufgeben wollen. Mit der
Existenz des Menschen ist seine innere
Problematik unlösbar verknüpft; eben insofern

heisst Mensch sein, Kämpfer sein.

Daher käme eine sozusagen grundsätzliche

Flucht vor der moralischen
Auseinandersetzung einer Negation der eigenen

menschlichen Existenz gleich. Und die

zur ständigen Gewohnheit erhobene
Narkose würde den Ruin nicht nur der
moralischen Persönlichkeit, sondern der
Persönlichkeit überhaupt bedeuten. Insofern
ist also über die Gefahr der Narkotika
etwa dasselbe zu sagen wie über diejenige

der ekstatischen Rauschmittel : der
sinnlos gewohnheitsmässige Gebrauch

ruiniert die seelische Gesundheit und
zuletzt das Leben überhaupt.

Aber auch der ausnahmsweise oder

« mässige » Gebrauch bringt hier ganz
bestimmte Gefahren mit sich. Die Selbstkritik

ist nicht nur mit der menschlichen
Existenz unlösbar und unausweichlich

verbunden, sondern sie hat auch eine

spezifische Mission, welche nicht ungestraft

nach Belieben verleugnet werden

kann, eben dadurch, dass man sich in
jeder einigermassen peinlichen Situation
jener Selbstkritik entzieht. Wenn die
echte Selbstbeurteilung in das Gefühl
oder Bewusstsein der vorhandenen
Unzulänglichkeit ausmündet, so ist dies ein
Anzeichen dafür, dass in uns ungenützte
oder unentwickelte bessere Möglichkeiten
liegen, und ein Aufruf zur Entwicklung
und Fruchtbarmachung dieser Möglichkeiten,

also ein Aufruf zum Kampf gegen
das bestehende Ich zugunsten eines in uns

angelegten und zutage drängenden bessern

Ich, durch dessen Verwirklichung erst

unser Leben seiner Bestimmung gerecht
und wir also uns selbst treu sein würden.

Die echte Selbstbeurteilur.g ist
einfach Mittel und Antrieb zu unserer wahrhaft

naturgemässen, im höhern Sinne
gesunden Entwicklung. In jedem von uns
lebt jener « Preismensch », der nicht
ungestraft erstickt werden kann. In der
echten Selbstkritik pocht er an die Mau-

28



em seines Gefängnisses, und wenn wir
uns jedesmal, sobald dieses Pochen uns
besonders peinlich wird, die Ohren

zuhalten, so gefährden wir mit unserm
bessern Ich den Sinn unseres Lebens. Und

es ist sicher, dass dann, wenn wir das

Ohr wieder freigeben (also nach der

Narkose), das Pochen um so lauter und

um so peinlicher wiederkehrt.
Die gesunde Konsequenz der peinlichen

Selbstkritik ist die Arbeit an uns selbst,
die moralische Anstrengung. Sie darf
durch Betäubungsmittel nicht gefährdet
werden. Wir dürfen die innere
Auseinandersetzung und den ganzen Lebenskampf

nicht fliehen; wir dürfen der durch

jene Kritik angeforderten Leistung nicht
aus dem Wege gehen. Wenn etwas in uns
nach unserm echten Selbsturteil nicht
stimmt, so müssen wir uns damit ehrlich
beschäftigen und dürfen uns nicht in die
moralische Nacht der Betäubung stürzen,
in welcher alle Katzen grau, alle sittlichen

Unterschiede verwischt sind.

Heisst dies aber nicht, dass jede
Betäubung vom Übel ist Nein, es heisst

nur, dass die Betäubungsmöglichkeit als

solche gefährlich ist, oder also, dass in
der wohltätigen Wirkung der Rauschmittel

eine Gefahr steckt, auch wenn nicht
gewohnheitsmässige Verwendung vorliegt.
Die Gefahr besteht in der Möglichkeit
der Anwendung auch dort, wo sie nicht
nötig wäre, aus blosser Schwäche und
Bequemlichkeit. Wir sollen der Selbstkritik

nicht aus dem Wege gehen,
solange sie mit all ihrer Peinlichkeit
unserer Entwicklung förderlich ist. Und
dies ist sie immer, solange sie in ihrer
Auswirkung nicht unsern Lebensmut, un-
sern Lebenswillen und unsere Lebenskraft

vermindert. Dass sie hierzu unter

Umständen imstande ist, das haben wir
früher betont und daraus haben wir das

relative Recht der gelegentlichen Betäubung

hergeleitet. Aber die Gefahr
besteht darin, dass wir « zu früh nachgeben

» und dass wir schon aus Scheu vor
der Kritik und vor der Forderung anstatt
erst in der hohen Not wirklicher Uner-

träglichkeit und lähmender Belastung
zum Beruhigungsmittel greifen. Wo hier
die Grenze ist, das lässt sich allgemein
nicht sagen, weil die Menschen und die

Situationen zu verschieden sind. Es ist
Sache jedes einzelnen, sie zu fühlen und

im Gefühl ehrlich zu sein, und diese

Entscheidung kann ihm niemand abnehmen.

Es ergibt sich daraus, dass die
moralische Betäubung nur in wirklichen
Notfällen gerechtfertigt ist (aber es gibt solche

Notfälle), und dass die Gefahr der

Betäubungsmittel in der moralischen
Schwäche oder Bequemlichkeit des Men-

chen liegt. Richtig ist ihre Anwendung
nur dann, wenn sie nicht gegen den
sittlichen Anspruch des bessern Ich, sondern

gerade in seinem Interesse geschieht. Sie

haben dann die Bedeutung von Medikamenten,

welche genommen werden, damit
durch ihre Hilfe die Kraft zum moralischen

Kampf, welche zu weichen droht,
wieder erworben werde. Nicht um diesem

Kampf aus dem Wege zu gehen, sondern

um für ihn neue Kräfte zu sammeln, ist
uns die Möglichkeit des Schlafes und
auch des « künstlichen Schlafes » gegeben.

Wer aus andern Motiven als aus
dem Willen zu moralischer Leistungsfähigkeit

das Mittel verwendet, der
verwendet es falsch. Es verhält sich damit
nicht anders als mit den Heilmitteln der
somatischen Medizin.

Die Erfahrung lehrt, dass unter Vor-

29



aussetzung echter moralischer Selbstkritik,

also auf dem Grunde echter, der

Persönlichkeit angemessener Ideale, jener
Notfall, in welchem die Betäubung
gerechtfertigt wäre, verhältnismässig selten

eintritt, nämlich nur dann, wenn durch
die Problematik eines besonders schweren

Lebens eine Art von Zermürbung
oder moralischer Übermüdung Platz greift.
Weitaus die meisten Fälle unerträglicher
moralischer Situation bilden sich auf dem

Grunde jener unechten Ideale und
Ansprüche, von denen bereits die Rede war.
Es ist selbstverständlich, dass in diesen

Fällen die Anwendung von Betäubungsmitteln

nur bedingt unsere Zustimmung
haben kann. Denn hier wäre etwas
anderes und etwas Gründlicheres vonnöten,
nämlich die Sanierung des moralischen

Selbsturteils durch Überwindung
der falschen Ideale. Die Zustimmung zum
narkotischen Mittel muss hier um so

zurückhaltender sein, als seine unbedenkliche

Verwendung geeignet ist, die wirkliche

Lage zu verschleiern, die eigentliche

Not zu verbergen und so den Willen

zu jener Sanierung zu schwächen.
Die Menschen müssen innere Not leiden,
wenn sie zur « Heilerziehung » sich sollen

bereitfinden lassen. Je unbeschränkter

sie das Gefühl für ihren verfahrenen
Zustand abtöten, desto geringer sind die
Aussichten für diese Bereitschaft. Auch
hier also zeigt sich noch einmal eine ganz
bestimmte Gefahr der Betäubungsmöglichkeit.

Nun lässt sich aber die ganze Frage
der «Flucht aus dem moralischen Leben»

durch Rauschmittel noch von einer
andern Seite betrachten. Das moralische
Leben ist das Leben, welches Zwecke

setzt, Entscheidungen fällt und eben des¬

halb unter dem Kriterium von gut und
böse steht. Unser Leben geht aber nicht
in diesem Zweckleben auf. Immer, wo
wir ästhetisch erleben, Schönheit
finden und uns der Schönheit hingeben,

vergessen wir Zwecksetzung, Anspruch,
Auseinandersetzung. Hier handeln wir
nicht, sondern wir empfangen, und weil
wir nicht handeln, kann hier von Gut
und Böse nicht die Rede sein. Als ästhetische

Menschen — und jeder von uns

trägt einen ästhetischen Menschen in
sich —- sind wir daher « naiv », d. h. der
Reflexion entrückt und also auch der
wertenden Selbstbeurteilung. Das ästhetische

Leben steht als eine andere
Möglichkeit dem gesamten moralischen
Leben gegenüber und nimmt nicht Anteil
an seiner Problematik, weiss überhaupt
nichts von Problemen.

Wenn man dies weiss, so versteht man,
dass die Flucht aus dem moralischen
Leben noch einen andern Hintergrund haben

kann als die Unerträglichkeit der
moralischen Selbstkritik. Wer das ästhetische
Leben in einiger Stärke kennt, der hat
Heimweh nach ihm jedesmal dann, wenn
er sich in das moralische Leben mit
seinen Auseinandersetzungen und seiner nie-

fehlenden Problematik verstrickt findet.
Mitten im tätigen, zweckhaften Leben

kommt uns die Erinnerung an die
Möglichkeit seliger Schau, und sie wird um

so mehr zur Sehnsucht, je stärker die

Verantwortung des moralisch relevanten,
handelnden Verhaltens, das doch auch zu

unserem Leben gehört, an uns zehrt. Wir
sehnen uns aus diesem ganzen unruhigen,

nie zufriedenen und nie mit sich
selbst zufriedenen Zustand hinaus; wir
sehnen uns nach rein ästhetischem
Leben. Die besondere Stärke dieser Sehn--

30



sucht ist vielleicht das Wesentliche von
dem, was den Künstler ausmacht; aus

der Sehnsucht heraus schafft er sein

Werk. Aber wir alle empfinden, dem

Grade nach verschieden, mit ihm; sonst
könnten wir an seinem Werke nicht Anteil

haben.

So ist es möglich, dass an dem

Bedürfnis, wenigstens auf Zeit dem moralisch

gespannten Leben zu entrinnen,
nicht allein und nicht einmal hauptsächlich

die Unerträglichkeit negativen Selbsturteils

beteiligt ist, sondern neben ihr
eben die ästhetische Sehnsucht. Am
stärksten wird dies in der künstlerischen
Natur der Fall sein. Und sofern gewisse
Bäuschmittel — man braucht, wie gesagt,
nicht nur an eigentliche Gifte zu denken

— die Eigenschaft haben, nicht allein die

Selbstkritik auszuschalten, sondern über¬

haupt die handelnde Zweckhaltung des

moralischen Lebens zu lähmen, vermögen
sie dieser Sehnsucht entgegenzukommen.
Denn je weniger wir zum Handeln bereit

sind, desto weniger treten wir den Dingen

mit Ansprüchen gegenüber und desto

eher gelingt uns jene empfangende
Haltung, die für das ästhetische Erleben
charakteristisch ist. So können Rauschmittel

indirekt zu Mitteln der Befriedigung

der ästhetischen Sehnsucht werden.

Auch als solche haben sie natürlich
ihre Gefahr in sich. Denn es ist dem

Menschen nicht bestimmt, ein rein
ästhetisches Leben zu führen, auch nicht dem

Künstler; auch er ist, und gerade als

schaffender Künstler, zugleich ein
moralisches Wesen. Es wird auch hier auf das

Mass ankommen und darauf, dass wir die
Herrschaft über uns selbst behalten.

WIR
Von Max Ruschmann

Vor allen, die wir dauernd lieb gewannen,
Hing trennend eine Wand, die niemals wich;
Nicht Wort, noch Tat kann diesen Schi eier bannen,

Wir schreiten hinter Masken, du und ich.

Du kennst die Bahnen jahrentfernter Sonnen,
Doch keiner Sternenstunden lichte Ruh

Enträtselt uns, die gleich versiegten Bronnen

Im Dunkeln stehn. Denn wer bin ich - wer du?

Unwissend beugen wir uns fremdem Zwange,
Er drängt sich stündlich zwischen dich und mich,

Und oftmals wird mir vor mir selber bange;
Wir schreiten hinter Masken, du und ich!

31


	Künstliche Paradiese : vom Sinn der Rauschmittel

