Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 7 (1931-1932)

Heft: 5

Artikel: Kinstliche Paradiese : vom Sinn der Rauschmittel
Autor: Héaberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1065238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1065238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KUNSTLICHE PARADIES

et

A

L.

S

VOM SINN DER RAUSCHMITTEL
VON PAUL HABERLIN HUST*;::;.:I?Q

Professor an der Universitat Basel

Man konnte die wesentliche Bedeu-  zusammenfassen : sie helfen dem Men-
tung der Rauschmittel (im Ge- schen «ausser sich» zu kommen. Damit
gensatz zu den Genussmitteln schlechthin  ist ihre wohltitige wie ihre gefiihrliche
und zu den Anregungsmitteln) kurz so  Wirkung angedeutet und ist zugleich ihr

22



umfassendster Begriff charakterisiert.
Wir verstehen unter Rauschmitteln in
der Tat alle Mittel, welche den Menschen
« berauschen » und so dem Aussersich-
kommen dienen konnen. Es gehdren dazu
nicht nur die sogenannten Rausch-
Gifte, sondern z. B. mancherlei « Zer-
streuungen », Festlichkeiten, Geselligkei-
ten, Tinze (man denke an die ekstatischen
Tinze der sogenannten Primitiven), unter
Umstiinden sogar gewisse Formen des
Sports, des Reisens, der Naturschwirme-
rei; auch das Verhiltnis zur Kunst (oder
was man so nennt) kann jene Bedeu-
tung haben (Musik, Lektiire).

Das Aussersichkommen ist aber in zwei
Varianten moglich, welche sich allerdings
im gleichen Gesamtzustand vereinigen
konnen. Dementsprechend ist auch die
Wirkung der Rauschmittel verschieden-
artig, zumeist komplex, mit Vorwiegen
der einen oder der andern Art der Selbst-
entfremdung oder Befreiung vom Ich.
Die erste Art besteht darin, dass wir uns
nicht mehr oder nicht mehr so stark als
gesonderte und quasi abgeschlossene In-
dividuen fiihlen, dass wir unsere Ichbe-
tonung, unsere Selbstbehauptung und in-
folgedessen auch wunsere Gegenwehr
gegen das sogenannte Nichtich vergessen
oder aufgeben, wodurch die Aussenreize
ihre Kraft verlieren und die Schmerzen,
die sie uns sonst zufiigen, gemildert wer-
den. Es ist als ob die Schranken zwi-
schen Ich und Ausserich gefallen wiren;
wir schweben « selig » im All, kaum mehr
unserer Ichheit innewerdend, allen Be-
sorgnissen, ichhiitenden Reaktionen und
Auseinandersetzungen enthoben,
mend die ganze Kreatur.

Die zweite Art des Aussersichseins be-
steht nicht so sehr in einem Verlieren des

umar-

individuellen Ichgefiihles iiberhaupt, als
vielmehr in einer Abschwichung oder
Einschliferung unserer moralischen
Personlichkeit. Was hier verloren geht,
ist das Gefiihl der Verantwortlichkeit, der
Verpflichtung, ist das Vermogen oder der
Antrieb zur Unterscheidung von Recht
und Unrecht, Gut und Bose, Edel und Ge-
mein, Wir verlieren die MaBstibe, die wir
sonst an uns selber anlegen, wir verlie-
ren die Kritik im weitesten moralischen
Sinne, welcher auch die logische Selbst-
iiberwachung einschliesst. Wir nehmen
sozusagen Ferien, nicht vom Ich iiber-
haupt, aber von unserm moralischen, ver-
antwortlichen, unter Zwecken und Idea-
len stehenden Ich; wir nehmen Ferien
von der Kultur und werden «wie die
Wilden » (d. h. wie wir uns vorstellen,
dass die Wilden seien). Wir lassen uns
gehen, und eben auf diese Weise geraten
wir « ausser uns ». Wir sind nicht wieder-
zuerkennen.

Beide Arten des Aussersichseins wer-
den immer wieder aufgesucht, bald ver-
einzelt, bald chronisch, und der Hang zu
Rauschmitteln ist offenbar so alt wie die
Menschheit und so verbreitet wie sie. Es
miissen also wohl allgemein-menschliche
Bediirfnisse dahinterstecken. Sie sind, in
ihrer generellen Art, ohne Schwierigkeit
aus eben den verlangten Wirkungen der
Rauschmittel abzulesen. Wenn wir vom
Ieh loskommen wollen, so ist es uns
offenbar nicht wohl bei diesem Ich; wir
leiden an ihm, d. h. wir leiden an den
Schranken, die uns vom Ausserich tren-
nen. Positiv : wir suchen die Vereinigung
mit dem Andern, das « Aufgehen im All ».
Das ist das « mystische » Bediirfnis, wel-
ches von der Sonderexistenz des Men-
schen nicht zu trennen ist. Es soll nicht

23



ein Ich und ein Anderes geben : ich selbst
will das Andere, will mit dem Andern
Eines sein. Das ist die « Verlinderungs-
sucht » der Mystiker, jene Sucht, von
welcher der Eros nur eine Teilerschei-
nung ist. In jedem von uns lebt ein
Mystiker, und nur der wire ein vollen-
deter Philister, in welchem der Mystiker
gestorben wire. Wir sind alle mehr oder
weniger Ekstatiker; Ekstase heisst Aus-
sichherausgehen.

Wenn es uns anderseits dringt, unsere
moralische Personlichkeit, wunser
verantwortliches Ich zu vergessen, so
liegt auch hier ein Bediirfnis zugrunde.
Wir leiden an unserer moralischen Per-
sonlichkeit, wir leiden an der Reflexion,
in welcher wir uns selbst beurteilen. Denn
diese Reflexion zerreisst unser Leben,
macht aus uns zwei Menschen, einen han-
delnden und einen, der dies Handeln be-
trachtet, bewertet, kritisiert. Aber mehr
als das: die blosse Tatsache der Refle-
Xion wiirde uns nicht stéren, wenn nicht
jene beiden Menschen in uns sich gewis-
sermassen feindlich gegeniiberstinden.
So aber ist es, weil nimlich die Selbst-
beurteilung nur selten, oder {iiberhaupt
niemals vollig, ein klares Ja zum be-
urteilten Selbst' sagt. Selbstbeurteilung
bedeutet immer mehr oder weniger
Selbstverurteilung; und wenn das Be-
wusstsein dies nicht immer zugibt, so
ligt doch das Gefiihl niemals, und im
Gefiihl sind wir nie ganz mit uns zufrie-
den. So tut sich in der moralischen Re-
flexion in uns selbst jener Zwiespalt zwi-
schen einem Ich und einem Du auf. Wir
sind mit uns selber in stindiger Ausein-
andersetzung, und also entbehrt selbst
unser Innenleben, gerade wie unser Ver-
hiiltnis zum Awusserich, der Einheit und

24

Ganzheit. Gerade daran leiden wir. Wir
sehnen uns auch hier nach Harmonie,
nach schrankenloser Eindeutigkeit des
Lebens. Und sofern wir die Schuld am
innern Zwiespalt eben der « moralischen
Personlichkeit » zuschieben, weil ja sie
es ist, welche immer wieder die urtei-
lende Reflexion und also den Zwiespalt
hervorruft, méchten wir jenes moralische
Ich aus uns verbannen und so dem gan-
zen moralischen Leben mit seiner Beun-
ruhigung entgehen. Wir mochten in das
naive, urteilslose, verantwortungslose Le-
ben eintauchen. Wir mochten « schlafen »,
ausruhen zum mindesten vem moralischen
Kampf, so wie wir es im natiirlichen
Schlaf bis zu einem gewissen Grade tat-
sichlich tun (denn die psychologische
Bedeutung des Schlafes besteht nicht zu-
letzt darin, dass hier die moralische Per-
stnlichkeit mit ihren Anspriichen und
MaBstiben «schlift»). Aus diesem
Grunde greifen wir zum Rauschmittel,
welches also in diesem Falle nicht ein
Mittel zur Ekstase, sondern ein Betiu-
bungsmittel, ein Narkotikum ist.

Die gebriuchlichsten Rauschmittel un-
terscheiden sich in der Tat dadurch,
dass die einen mehr ekstatische, die an-
dern mehr betiiubende Wirkung haben.
Nicht selten vereinigen sie aber beides
in sich, wie etwa der Alkohol, des-
sen ekstatisch-befreiende Anfangswirkung
von einem ausgesprochen narkotischen
Erfolg abgelost wird, namentlich wenn
die Quantitit sich steigert. Man braucht
sich nicht zu wundern, dass der Alkohol
so beliebt ist, und zwar gerade bei der
zivilisierten Menschheit, fiir welche ja
sowohl die Schranke zwischen Ich und
Ausserich als die reflektierte Zersetzung
der innern Ganzheit besonders charakte-



ristisch ist. Man mochte sein Lob singen.
Aeussere und innere Sorgen bricht er; er
macht den trockenen Philister zum ge-
losten Ekstatiker, er reisst — dies ist
seine gesellige Wirkung — die Schran-
ken zwischen den Menschen ein und 16st
ihre Zungen und Herzen; er kLilft iiber
Weltschmerz aller Art hinweg, welcher
ja zuletzt immer Lebensschmerz und zwar
Schmerz iiber die Unganzheit unseres
eigenen Lebens und iiber unsere eigene
im Spiegel der moralischen Reflexion
erscheinende Hisslichkeit ist.

Ich mochte nicht, dass dieses Lob iro-
nisch genommen wiirde. Man mag ihm
schweren Tadel und Vorwurf an die Seite
setzen, das ist durchaus begriindet und
berechtigt, wenn man an die physiolo-
gischen, sozial-moralischen, volkswirt-
schaftlichen Verwiistungen denkt, welche
direkt oder indirekt mit dem Alkohol
oder andern Rauschmitteln zusammen-
hingen. Aber dadurch werden die Tat-
sachen, welche immer wieder zum Lob
des Giftes Anlass gegeben haben, nicht
aufgehoben, und es wire falsch, sie zu
leugnen.

Wahr ist aber, dass gerade in der
wohltitigen Wirkung der Rauschmittel
fiir den erholungsbediirftigen Menschen
eine Gefahr begriindet ist. Ich meine
jetzt nicht jene oben angedeuteten phy-
siologischen, sozialen, volkswirtschaftli-
chen Schidigungsmoglichkeiten, deren
Erorterung eine Sache fiir sich wiire und
die ja iibrigens fiir viele « nichtgiftigen »
Mittel kaum in Frage kommen, sondern
ausschliesslich eine innerseelische, ganz
personliche Gefahr (mit welcher aller-
dings die physiologische wie die soziale
zusammenhéingt, was ja angesichts der
Einheit des leiblich-seelischen Menschen

und angesichts der sozialen Verhaftung
des Einzelnen selbstverstindlich ist).

Was zunichst die ekstatische Wirkung
betrifft, so liegt hier die personliche Ge-
fahr einzig in der Gewohnheit, in der
« Sucht ». Es ist dem Menschen nicht
beschieden, allzuoft oder allzusehr ausser
sich zu sein, ohne sich selbst zu gefihr-
den. Die Einzelnen sind verschieden und
vertragen ein verschiedenes Mass. Aber
fiir alle gibt es Grenzen der Gesundheit,
im psychologischen ebensogut wie im
physiologischen Sinne. Die Gewohnheit
der Berauschung fiihrt zu einer Art von
Lockerung der individuierten Personlich-
keit, welche, da sie eine Schwichung des
Selbsterhaltungswillens und der Selbster-
haltungskraft bedeutet, sich auch seelisch
als Mangel an Widerstandskraft gegen
dussere Einfliisse, an zielstrebigem Wil-
len, an Energie des Kampfes und des
Durchhaltens offenbart. Die Rauschsucht
vernebelt gewissermassen die ganze Per-
sonlichkeit. Es gehort nun einmal zum
Menschen, dass er sich bis zu einem ge-
wissen Grade abschliesst, bei sich selbst
erhiilt, sich anderm entgegensetzt und
sich mit ihm auseinandersetzt, dass er
seine Vorteile wahrnimmt und die ihm
drohenden Gefahren klar erkennt. Die
innere Gesundheit verlangt, dass dem
Mystiker in uns durch den Philister
in uns seine (immerhin verschiebbare)
Schranke gesetzt werde. Durch die Be-
rauschungsgewohnheit wird die Schranke
zu stark oder zu dauernd herabgesetzt,
die Lebensklarheit und Zielsicherheit ver-
schwindet, der Mensch treibt dem per-
sonlichen Verfall entgegen. So wohltiitig
das Mass ist, so gefihrlich wird das
Uebermass. Das Rauschmittel ist ein Me-
dikament des Lebens, aber es kommt auf

25



die personlich zutrigliche Dosierung an.
Und gerade diejenigen sind der Gefahr
der Uebersteigerung ausgesetzt, welche
es an sich notig haben und welchen es
in richtigen Abstinden und im richtigen
Masse gut tut. Es verhiilt sich daher mit
den Rauschmitteln nicht anders als mit
jedem Genuss iiberhaupt. Aller Genuss,
so notig und wohltitig er ist, hat ver-
fiihrende Kraft, und wer einmal siichtig
geworden ist, den fiihrt er zum Ruin.

Dies alles aber ist allzubekannt, als
dass es notig wire dabel zu verweilen.
Komplizierter sind die Gefahren derjeni-
gen Rauschmittel, welche wesentlich Be-
tiubungsmittel sind oder eben als solche
gesucht und verwendet werden, wobei
wiederum nicht ausschliesslich an soge-
nannte Gifte zu denken ist. Betiubung
ist hier als Herabminderung der morali-
schen  Urteilsintensitit gemeint; ihr
Zweck ist die Rettung vor dem Gefiihl
der moralischen Unzulinglichkeit oder
Hisslichkeit, welches aus der Selbstkri-
tik entspringt; ihre Wirkung ist einem
Waffenstillstand im moralischen Kampf,
in der Auseinandersetzung mit uns selbst
vergleichbar. Und darin besteht ihre
Wohltat.

Es gibt Menschen, welche geneigt sind,
diese wohltitige Wirkung schon an und
fiir sich als eine Schidigung oder doch
als moralisch bedauerlich und also als
das Gegenteil einer objektiv bestehenden
Wohltat zu taxieren. Sie sind der Mei-
nung, dass es nicht nur eventuell gefihr-
lich, sondern in jedem Fall moralisch
unzuléissig und also ein Unrecht sei, sich
der moralischen Selbstbeurteilung wenn
auch nur auf Zeit zu entziehen. Aber das
sind Moralisten, die so urteilen, und ich
glaube, dass es eine hohere Moral gibt

26

als den Moralismus. Wenn jede Gefechts-
pause im moralischen Kampf zu verur-
teilen wire, dann miisste auch die Tat-
sache des natiirlichen Schlafes bedauert
werden, dieser grossen und segensreichen
Institution der Erholung gerade von den
Strapazen der innern Auseinander-
setzung. Und es gibt ja wohl in der Tat
Moralisten, welche nicht nur die verschla-
fene Zeit sich reuen lassen, sondern es
sich nicht verzeihen konnen, dass sie in
ihren Tréumen (diesem Index der seeli-
schen Verfassung im Schlafe) ganz offen-
bar die logische und auch die moralische
Selbstkritik in manchmal bedeutendem
Masse verlieren. Mogen sie sich auf ihre
Intoleranz etwas zugute bessere
Menschen sind sie und werden sie da-
durch nicht. — Aber man kdnnte sagen,
der Schlaf sei immerhin ein natiirliches
und ausserdem nicht zu vermeidendes
« Betdubungsmittel »; er solle geniigen,
und es diirfe nicht durch kiinstliche (d. h.
willkiirlich gewihlte) Mittel so etwas wie
ein kiinstlicher moralischer Schlaf ge-
sucht werden. Aber wenn der natiirliche
Schlaf tatsichlich nicht geniigt ? Es sind
ja nicht alle Menschen gleich, und es
gibt fiir manche von ihnen Verfassungen
oder Zeiten, in denen der Schlaf, selbst
wenn er nicht gerade durch die innere
Unruhe selber unruhig oder verkiirzt sein
sollte, jene ihm obliegende Regeneration
der Kampfkraft oder Kampffreudigkeit
allein nicht zustande bringt. Ist da das
Narkotikum, entweder direkt als Schlaf-
mittel oder dann als Mittel zum « Schlaf-
ersatz », unbedingt zu verurteilen ? Ist
es unzulissig fiir den, der erfahren hat,
dass es ihm iiber Krisen der Mutlosigkeit
gerade im moralischen Kampfe hinweg-
hilft und ihn so befihigt, diesen Kampf

tun;



wieder zu beginnen, statt in Verzweil-
lung alles von sich zu werfen ?

Es ist noch etwas anderes zu beden-
ken, wenn man dem Betiubungsbediirf-
nis gerecht werden will. Die moralische
Selbstkritik ist ihrerseits nicht immer so
geartet, dass sie als gesund und gerecht-
fertigt bezeichnet werden konnte. Es gibt
Menschen, die sich damit nicht nur auf
eine unnétige und unfruchtbare, sondern
auf eine sachlich unberechtigte und daher
gerade moralisch schidliche Weise pla-
gen. Dies ist immer dann der Fall, wenn
sie sich an falschen Idealen messen. Fal-
sche Ideale sind solche, welche nicht auf
dem Grunde der tatsichlich vorhandenen
Leistungsfihigkeit und daher der person-
lichen Bestimmung erwachsen sind, wel-
che also der Personlichkeit nicht entspre-
chen. Sie konnen im Lauf der Erziehung
und des gesellschaftlichen Lebens in
ciner feststehenden Sitte, also auf dem
Wege der Suggestion erworben sein,
kénnen aber auch interne Fehlbildun-
gen darstellen, auf Grund einer schiefen
Entwicklung des Charakters (wie dies in
frithern Aufsitzen im « Schweizer-Spie-
gel », z. B. iiber Kompensationen, iiber
Minderwertigkeitsgefiihle, iiber Motive
der Berufswahl, dargestell; worden ist).
Sie konnen qualitativ falsch sein, d. h.
Anforderungen enthalten, die nach ihrer
Art den vorhandenen Leistungsmoglich-
keiten oder Begabungen nicht angemes-
sen sind, oder quantitativ iibersteigert, d.
h. so, dass sie iiber die maximalen Lei-
stungsfihigkeiten des Triigers hinausge-
hen. Alle Vollkommenheitsideale vereini-
gen in sich beide Arten der Unangemes-
senheit. — Wer nun das Ungliick hat,
sein Selbsturteil auf Grund von falschen
Idealen bilden zu miissen, der leidet in

dieser moralischen Auseinandersetzung
nicht nur — was keinem erspart werden
kann und auch wohl keinem erspart wer-
den soll — am Zwiespalt zwischen Ideal
und Wirklichkeit iiberhaupt, sondern er
leidet, und dies ist sicher unnétig und
sogar moralisch schiddlich, an teilweise
falschem oder iibertriebenem Unzuling-
lichkeitsgefiithl. Wollen wir auch ihm die
Wohltat der zeitweiligen « Flucht» aus
dieser unertriglichen Situation versagen?
Ich weiss sehr wohl, dass diese Flucht
nicht das Letztgiiltige und Letztrichtige
ist; richtiger wiire es, die ganze Situation
zu sanieren dadurch, dass die falschen
Ideale durch richtige ersetzt wiirden. Es
wird davon noch die Rede sein. Aber
inzwischen, solange diese griindliche Re-
medur nicht geschaffen ist oder nicht
geschaffen werden kann (oder wo sie
iiberhaupt nicht mehr moglich ist), wollen
wir hart iiber die geplagte Kreatur urtci-
len, wenn sie sich hilft, wie sie kann ?

Ich habe einen sogenannten Quartal-
siufer gekannt — und ich glaube, dass
viele, wenn nicht alle Fille des Quartal-
siiufertums oder allgemeiner der periodi-
schen Betiubungssucht &dhnlich geartet
sind wie der seinige — fiir den sein zeit-
weilig sinnloses Trinken und Sichbetrin-
ken sozusagen die Rettung vor der rest-
losen Verzweiflung und wahrscheinlich
vor dem Selbstmord bedeutete. Er trank
nur, wenn die tiefste Depression im An-
zuge war, und wer ihn kannte und die
Zeichen beobachtete, konnte den Anfall
der Trunksucht voraussehen. Das war ein
Mann, der sich auf Grund falscher Ideale
innerlich aufrieb, in irregeleitetem mora-
lischem Kampf, und dem zu Zeiten der
natiirliche Schlaf nicht mehr geniigte, um
Vergessenheit und Erholung zu finden.

21



Dann stiirzte er sich in den narkotischen
Schlaf.

Im iibrigen darf man, wie immer wie-
der zu betonen ist, nicht stets nur an
Rauschgifte im eigentlichen Sinne den-
ken, wenn von Betiubung und Betiu-
bungsmitteln die Rede ist. Es gibt andere
Mittel, die deshalb weniger auffallen, weil
ihre Wirkungen oder Folgen entweder
nicht unmittelbar in die Augen springen
oder in physiologischer oder sozialer Hin-
sicht in der Tat weniger tiefgreifend sind.
Es gibt Menschen, die sich. durch Musik,
vielleicht auch im Kino oder durch an-
dere « Zerstreuungen » so « narkotisie-
ren », dass sie auf Zeit iiber den innerlich
begriindeten Weltschmerz hinwegkommen.
Es ist aber nicht gesagt, dass derartige
Mittel, so harmlos sie erscheinen, weni-
ger Gefahren in sich bergen als die
eigentlichen Rauschgifte.

Diesen Gefahren wenden wir uns jetzt
zu, nachdem bisher die wohltitige Wir-
kung unterstrichen und die moralistische
Beurteilung abgelehnt worden ist.

Es ist dem Menschen nicht beschieden,
ein naives Dasein ohne Reflexion und
Selbstkritik zu fithren. Und es ist ihm
um so weniger beschieden, je mehr Ver-
antwortung ihm durch seine Fihigkeiten
und seine Lebensbestimmung zugewiesen
ist. Also muss er durch die Selbstkritik
hindurch und muss die Konsequenzen
tragen, solange er Mensch bleibt. Wollte
er dies durchaus nicht, so miisste er seine
Existenz aufgeben wollen. Mit der Exi-
stenz des Menschen ist seine innere Pro-
blematik unldsbar verkniipft; eben inso-
fern heisst Mensch sein, Kimpfer seia.
Daher kime eine sozusagen grundsitzli-
che Flucht vor der moralischen Ausein-
andersetzung einer Negation der eigenen

28

menschlichen Existenz gleich. Und die
zur stindigen Gewohnheit erhnbene Nar-
kose wiirde den Ruin nicht nur der mo-
ralischen Personlichkeit, sondern der Per-
sonlichkeit iiberhaupt bedeuten. Insofern
ist also iiber die Gefahr der Narkotika
etwa dasselbe zu sagen wie iiber dieje-
nige der ekstatischen Rauschmittel : der
sinnlos gewohnheitsmiissige Gebrauch
ruiniert die seelische Gesundheit und zu-
letzt das Leben iiberhaupt.

Aber auch der ausnahmsweise oder
« missige » Gebrauch bringt Lier ganz
bestimmte Gefahren mit sich. Die Selbst-
kritik ist nicht nur mit der menschlichen
Existenz unlésbar und unausweichlich
verbunden, sondern sie hat auch eine
spezifische Mission, welche nicht unge-
straft nach Belieben verleugnet werden
kann, eben dadurch, dass man sich in
jeder einigermassen peinlichen Situation
jener Selbstkritik entzieht. Wenn die
echte Selbstbeurteilung in das Gefiihl
oder Bewusstsein der vorhandenen Un-
zulinglichkeit ausmiindet, so ist dies ein
Anzeichen dafiir, dass in uns ungeniitzte
oder unentwickelte bessere Moglichkeiten
liegen, und ein Aufruf zur Entwicklung
und Fruchtbarmachung dieser Moglich-
keiten, also ein Aufruf zum Kampf gegen
das bestehende Ich zugunsten eines in uns
angelegten und zutage driingenden bessern
Ich, durch dessen Verwirklichung erst
unser Leben seiner Bestimmung gerecht
und wir also uns selbst treu secin wiir-
den. Die echte Selbstbeurteilurg ist ein-
fach Mittel und Antrieb zu unserer wahr-
haft naturgemiissen, im hthern Sinne ge-
sunden Entwicklung. In jedem von uns
lebt jener « Preismensch », der nicht un-
gestraft erstickt werden kann. In der
echten Selbstkritik pocht er an die Mau-



ern seines Gefdngnisses, und wenn wir
uns jedesmal, sobald dieses Pochen uns
besonders peinlich wird, die Ohren zu-
halten, so gefihrden wir mit unserm bes-
sern Ich den Sinn unseres Lebens. Und
es ist sicher, dass dann, wenn wir das
Ohr wieder freigeben (also nach der
Narkose), das Pochen um so lauter und
um so peinlicher wiederkehrt.

Die gesunde Konsequenz der peinlichen
Selbstkritik ist die Arbeit an uns selbst,
die moralische Anstrengung. Sie darf
durch Betidubungsmittel nicht gefihrdet
werden. Wir diirfen die innere Ausein-
andersetzung und den ganzen Lebens-
kampf nicht fliehen; wir diirfen der durch
jene Kritik angeforderten Leistung nicht
aus dem Wege gehen. Wenn etwas in uns
nach unserm echten Selbsturteil nicht
Stimmt, so miissen wir uns damit ehrlich
beschiiftigen und diirfen uns nicht in die
moralische Nacht der Betiubung stiirzen,
in welcher alle Katzen grau, alle sittli-
chen Unterschiede verwischt sind.

Heisst dies aber nicht, dass jede Be-
tdubung vom Ubel ist ? Nein, es heisst
nur, dass die Betiubungsmoglichkeit als
solche gefihrlich ist, oder also, dass in
der wohltitigen Wirkung der Rauschmit-
tel eine Gefahr steckt, auch wenn nicht
gewohnheitsmiissige Verwendung vorliegt.
Die Gefahr besteht in der Moglichkeit
der Anwendung auch dort, wo sie nicht
notig wire, aus blosser Schwiche und
Bequemlichkeit. Wir sollen der Selbst-
kritik nicht aus dem Wege gehen, so-
lange sie mit all ihrer Peinlichkeit un-
serer Entwicklung forderlich ist. Und
dies ist sie immer, solange sie in ihrer
Auswirkung nicht unsern Lebensmut, un-
sern Lebenswillen und unsere Lebens-
kraft vermindert. Dass sie hierzu unter

Umstéinden imstande ist, das haben wir
frither betont und daraus haben wir das
relative Recht der gelegentlichen Betiiu-
bung hergeleitet. Aber die Gefahr be-
steht darin, dass wir «zu friih nachge-
ben » und dass wir schon aus Scheu vor
der Kritik und vor der Forderung anstatt
erst in der hohen Not wirklicher Uner-
triglichkeit und lihmender Belastung
zum Beruhigungsmittel greifen. Wo hier
die Grenze ist, das lisst sich allgemein
nicht sagen, weil die Menschen und die
Situationen zu verschieden sind. Es ist
Sache jedes einzelnen, sie zu fiihlen und
im Gefiihl ehrlich zu sein, und diese Ent-
scheidung kann ihm niemand abnehmen.

Es ergibt sich daraus, dass die mora-
lische Betiubung nur in wirklichen Not-
fillen gerechtfertigt ist (aber es gibt sol-
che Notfille), und dass die Gefahr der
Betdubungsmittel in der moralischen
Schwiiche oder Bequemlichkeit des Men-
chen liegt. Richtig ist ihre Anwendung
nur dann, wenn sie nicht gegen den sitt-
lichen Anspruch des bessern Ich, sondern
gerade in seinem Interesse geschieht. Sie
haben dann die Bedeutung von Medika-
menten, welche genommen werden, damit
durch ihre Hilfe die Kraft zum morali-
schen Kampf, welche zu weichen droht,
wieder erworben werde. Nicht um diesem
Kampf aus dem Wege zu gehen, sondern
um fiir ihn neue Krifte zu sammeln, ist
uns die Mogiichkeit des Schlafes und
auch des <« kiinstlichen Schlafes» gege-
ben. Wer aus andern Motiven als aus
dem Willen z moralischer Leistungs-
fihigkeit das Mittel verwendet, der ver-
wendet es falsch. Es verhilt sich damit
nicht anders als mit den Heilmitteln der
somatischen Medizin.

Die Erfahrung lehrt, dass unter Vor-

29



aussetzung e c hter moralischer Selbst-
kritik, also auf dem Grunde echter, der
Personlichkeit angemessener Ideale, jener
Notfall, in welchem die Betdubung ge-
rechtfertigt wire, verhiltnisméssig selten
eintritt, nimlich nur danu, wenn durch
die Problematik eines be:onders schwe-
ren Lebens eine Art von Zermiirbung
oder moralischer Ubermiidung Platz greift.
Weitaus die meisten Fille unertriglicher
moralischer Situation bilden sich auf dem
Grunde jener unechten Ideale und An-
spriiche, von denen bereits die Rede war.
Es ist selbstverst'andlich, dass in diesen
Fillen die Anwendung von Betidubungs-
mitteln nur bedingt unsere Zustimmung
haben kann. Denn hier wire etwas an-
deres und etwas Griindlicheres vonndéten,
nimlich die Sanierung des morali-
schen Selbsturteils durch Uberwindung
der falschen Ideale. Die Zustimmung zum
narkotischen Mittel muss hier um so zu-
riickhaltender sein, als seine unbedenk-
liche Verwendung geeignet ist, die wirk-
liche Lage zu verschleiern, die eigent-
liche Not zu verbergen und so den Wil-
len zu jener Sanierung zu schwichen.
Die Menschen miissen innere Not leiden,
wenn sie zur « Heilerziehung » sich sol-
len bereitfinden lassen. Je unbeschriink-
ter sie das Gefiihl fiir ihren verfahrenen
Zustand abtoten, desto geringer sind die
Aussichten fiir diese Bereitschaft. Auch
hier also zeigt sich noch einmal eine ganz
bestimmte Gefahr der Betdubungsmog-
lichkeit.

Nun lidsst sich aber die ganze Frage
der «Flucht aus dem moralischen Leben»
durch Rauschmittel noch von einer an-
dern Seite betrachten. Das moralische
Leben ist das Leben, welches Zwecke
setzt, Entscheidungen fillt und eben des-

30

halb unter dem Kriterium von gut und
bose steht. Unser Leben geht aber nicht
in diesem Zweckleben auf. Immer, wo
wir dsthetisch erleben, Schonheit
finden und uns der Schonheit hingeben,
vergessen wir Zwecksetzung, Anspruch,
Auseinandersetzung. Hier handeln wir
nicht, sondern wir empfangen, und weil
wir nicht handeln, kann hier von Gut
und Bose nicht die Rede sein. Als ésthe-
tische Menschen — und jeder von uns
trigt einen &sthetischen Menschen in
sich — sind wir daher « naiv », d. h. der
Reflexion entriickt und also auch der
wertenden Selbstbeurteilung. Das isthe-
tische Leben steht als eine andere Mog-
lichkeit dem gesamten moralischen Le-
ben gegeniiber und nimmt nicht Anteil
an seiner Problematik, weiss iiberhaupt
nichts von Problemen.

Wenn man dies weiss, so versteht man,
dass die Flucht aus dem moralischen Le-
ben noch einen andern Hintergrund haben
kann als die Unertriglichkeit der mora-
lischen Selbstkritik. Wer das #sthetische
Leben in einiger Stirke kennt, der hat
Heimweh nach ihm jedesmal dann, wenn
er sich in das moralische Leben mit sei-
nen Auseinandersetzungen und seiner nie
fehlenden Problematik verstrickt findet.
Mitten im tdtigen, zweckhaften Leben
kommt uns die Erinnerung an die Mog-
lichkeit seliger Schau, und sie wird um
so mehr zur Sehnsucht, je stirker die
Verantwortung des moralisch relevanten,
handelnden Verhaltens, das doch auch zu
unserem Leben gehort, an uns zehrt. Wir
sehnen uns aus diesem ganzen unruhi-
gen, nie zufriedenen und nie mit sich
selbst zufriedenen Zustand hinaus; wir
sehnen uns nach rein #sthetischem
Leben. Die besondere Stirke dieser Sehn-



sucht ist vielleicht das Wesentliche von
dem, was den Kiinstler ausmacht; aus
der Sehnsucht heraus schafft er sein
Werk. Aber wir alle empfinden, dem
Grade nach verschieden, mit ihm; sonst
konnten wir an seinem Werke nicht An-
teil haben.

So ist es moglich, dass an dem Be-
diirfnis, wenigstens auf Zeit dem mora-
lisch gespannten Leben zu entrinnen,
picht allein und nicht einmal hauptsich-
lich die Unertriglichkeit negativen Selbst-
urteils beteiligt ist, sondern neben ihr
eben die #dsthetische Sehnsucht. Am
stiirksten wird dies in der kiinstlerischen
Natur der Fall sein. Und sofern gewisse
Rauschmittel — man braucht, wie gesagt,
nicht nur an eigentliche Gifte zu denken
-— die Iiigenschaft haben, nicht allein die
Selbstkritik auszuschalten, sondern iiber-

haupt die handelnde Zweckhaltung des
nmoralischen Lebens zu lihmen, vermégen
sie dieser Sehnsucht entgegenzukommen.
Denn je weniger wir zum Handeln bereit
sind, desto weniger treten wir den Din-
gen mit Anspriichen gegeniiber und desto
eher gelingt uns jene empfangende Hal-
tung, die fiir das d#sthetische Erleben
charakteristisch ist. So kOnnen Rausch-
mittel indirekt zu Mitteln der Befriedi-
gung der #sthetischen Sehnsucht werden.
Auch als solche haben sie natiirlich
ihre Gefahr in sich. Denn es ist dem
Menschen nicht bestimmt, ein rein #sthe-
tisches Leben zu fiihren, auch nicht dem
Kiinstler; auch er ist, und gerade als
schaffender Kiinstler, zugleich ein mora-
lisches Wesen. Es wird auch hier auf das
Mass ankommen und darauf, dass wir die
Herrschaft iiber uns selbst behalten.

WIR

Von Max Ruschmann

Vor allen, die wir dauernd lieb gewannen,

Hing trennend eine Wand, die niemals wich;

Nicht Wort, noch Tat kann diesen Schleier bannen,
Wir schreiten hinter Masken, du und ich.

Du kennst die Bahnen jahrentfernter Sonnen,
Doch keiner Sternenstunden lichte Ruh
Entrétselt uns, die gleich versiegten Bronnen

Im Dunkeln stehn. Denn wer bin ich - wer du?

Unwissend beugen wir uns fremdem Zwange,
Er dréngt sich stiindlich zwischen dich und midch,
Und oftmals wird mir vor mir selber bange;

Wir schreiten hinter Masken, du und ich!

31



	Künstliche Paradiese : vom Sinn der Rauschmittel

