
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 7 (1931-1932)

Heft: 3

Artikel: Auch wenn Sie weder Griechisch noch Lateinisch können

Autor: Howald, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14 § 10 a, Verbum finitum bcr erftcn Äoitjagitfian : àino,
Activton.

Indicativus. Coniunctivus.

i .S. ftmo
"<£
sc amfts

Ii amät
P. amfunüs

äJ arnätis/i
g*5 : amantf/

id) ticbe
bu licbft
cv Hebt

wir Itcbcn,

'to

D r. E r n s t H
Professor an der Un

ci) werbe'
bu werbeft

7n)Tsït er werbe
ia- Isïmus mir Werben

turi ^ytis-ilÄmerbet
(-ae, -ä) jCnmTitwmi

owa I d

iversilät Zürich

Griechenland ist die Wiege der euro¬

päischen Kultur, Rom diejenige
seiner ersten Wiedergeburt. Es ist darum

begreiflich, dass sich unsere Augen
immer wieder auf die antiken Kulturschöpfungen

richten, haben doch die meisten

künstlerischen und literarischen, ja auch

die philosophischen Ausdrucksformen

Europas ihre Wurzel im Altertum. Freilich

sehen wir in den Alten nicht mehr
die unerreichbaren Vor bilder, wie es

noch die Zeit Goethes getan hat. Doch

führte der Kampf gegen diese ihre

unberechtigten Ansprüche, wie dies zu
gehen pflegt, weit über das richtige Mass

hinaus : Man wollte von der Antike, die

sich so anmassend benommen hatte,
überhaupt nichts mehr wissen. Dagegen macht
sich bereits wieder eine rückläufige
Bewegung geltend. Man möchte sich wieder
etwas mit den U r bildern unserer
europäischen Kultur, vor allem mit den

literarischen, vertraut machen. Der Zugang
zu ihnen ist aber nicht ganz leicht zu

19



finden. Dabei ist es nicht so sehr die

Sprache, das Angewiesensein auf

Übersetzungen, das Schwierigkeiten schafft,
als eine gewisse Fremdartigkeit der
antiken Literaturformen bei aller sichtbaren
Verwandtschaft und Abhängigkeit der
modernen. Diese Fremdartigkeit beruht

eigentlich nicht auf ungewohnten Sitten
und Gebräuchen, wie man vielleicht
erwarten sollte, denn dafür ist unsere
Einfühlungsgabe so gross geworden, dass

wir an fremden Kleidern, Manieren und

Anschauungen nicht mehr so leicht An-
stoss nehmen. Wenn aber eine Kunstform

mit dem in uns von Jugend an
ausgebildeten Kunstgefühl in Widerspruch
steht, dann hilft aller guter Wille nichts
—• wir können nicht weiterkommen.
Höchstens der Spezialist, der Gelehrte,
kann sich durch jahrelanges Training
seelisch in einen Griechen verwandeln,
so dass ihm zuletzt das Fremde in
Fleisch und Blut übergeht. Aber um diesen

handelt es sich hier nicht. Für den

gewöhnlichen Leser sind gewisse antike
Werke einfach verschlossen. Ein Beispiel
soll dies erläutern.

Jeder lebendig fühlende Leser wird zu
den Gedichten Homers ohne Schwierigkeit

den Zugang finden, namentlich
seitdem sie durch Rudolf Alexander

Schröder einen Übersetzer gefunden
haben, der dem beglückend leichten Fluss
der Verse ebenso gerecht wird, wie er
die geheimnisvoll erstarrten Elemente,
die vom Verse wie erratische Blöcke
mitgeschleppt werden, wiederzugeben weiss.1

1 Homers Odyssee, Inselverlag 1911; die
Ibas ist in der Übersetzung Schröders noch
nicht ganz erschienen. Für sie ist man noch
auf die Übertragung von J. H. Voss
angewiesen (Reclam).

20

Obgleich die äussere Welt dieser Helden,
ihr vornehmes Nichtstun, ihr Hochmut
und ihre Grausamkeit, ihre Abenteuerlust,

ihr Ehrbegriff und auch ihre Götterwelt

uns völlig fremdartig sind, so wird
doch ein jeder vom ersten Augenblick an
aufs leidenschaftlichste den Zorn des

Achill und die Leiden des Odysseus
miterleben. Er fühlt, die Dichter dieser
Gedichte haben für Menschen geschrieben,
die zwar nicht lasen, aber zuhörten, so

wie wir zu lesen pflegen. Im Gegensatz
dazu steht die griechische Tragödie
und Komödie. Obgleich Shakespeare
und Schiller durch tausend Fäden mit
den athenischen Tragikern verbunden

sind, so wollen sie sich uns, wenn wir
von diesen neuen Dichtern herkommen,
einfach nicht erschliessen. Man formuliert

das oft so, dass das Tragische (und
das Komische) der Alten ein anderes sei

als das Tragische (und das Komische)
der Modernen. Eher hat aber die Sache

in folgendem ihre Erklärung : Die antiken

Dramen wurden zweimal im Jahr

vor dem gesamten Volk gespielt, jedesmal

ein neues, eigens dafür gedichtetes
Stück, als Schmuck einer religiösen Feier.
Dieses Volk war eine sozial und sittlich
ganz gleichgerichtete Masse. Darum wurden

diese Aufführungen nicht von einem

einzelnen aufgenommen, sondern von
einer Gesamtheit. Es war e i n Wille,
ein Gefühl, eine Aufnahmefähigkeit
in allen. So konnte die Kunst eine
kollektive sein, also das erreichen, was
heute die russische Kunst gern täte. Das

Erschwerende für unser Verständnis dieser

Literaturgattungen liegt demnach

nicht im Dichter, sondern in uns; w i r
sind anders als die alten Zuhörer. Da

wir uns aber kaum ändern können, niüs-



sen wir wohl auf die Lektüre dieser

Werke verzichten.2

Homer also bleibt. Und dann die

Geschichtschreiber, vor allem H e r o d o t.s

Auch er zieht den Leser vom ersten

Augenblick an in seinen Bann. Die
Freude an der Lektüre wird sich

verdoppeln, wenn man weiss, dass er als

Länder- und Völkerbeschreiber durchaus

wahrheitsgetreu berichten will, dass er
aber als Historiker vielmehr ein
Geschichtenschreiber ist — er, den man
den Vater der Geschichte nennt — voll
unerschöpflichen Interesses für die bunte

Vielfältigkeit menschlichen Handelns und
Fühlens. Er schildert die Vergangenheit,
wie sie hätte sein können, nicht wie sie

war, sagt sein Nachfolger T h u k y d i -

des von ihm in seiner berühmten
Geschichte des peloponnesischen Krieges.
Dieses Werk selber4 ist eine der
gewaltigsten Schöpfungen der antiken Literatur.

Den reifen Menschen muss dieses

leidenschaftliche, nie sich beruhigende
Ringen um die Wahrheit im Innersten

packen, das den Verfasser oft kaum die

Worte finden lässt. Einem antiken
Stilgesetz folgend, tritt er persönlich ganz
zurück. Sein Urteil legt er in Reden nie-

2 Wer es doch versuchen will, der nehme
die Übersetzungen von Ulrich von W i -

lamowitz-Moellendorff zur Hand.
In vier Bänden überträgt er eine Anzahl der
wichtigsten Tragödien (Weidmann, Berlin).
Diese Ubersetzungen werden zwar der
Sprachkunst der Originale nicht gerecht,
aber sie lesen sich leicht und verständlich.
Am leichtesten zugänglich, gerade weil sie

vom Normalen abweichen, sind der Prometheus

des Aischylos und die Alkestis des

Euripides.
3 Gute Ubersetzung in der Reclambiblio-

thek.
4 Ebenfalls in der Reclambibliothek.

der, die er wichtigen geschichtlichen
Persönlichkeiten in den Mund gibt. Der

Gipfelpunkt ist die in diesem Sinne

aufzufassende Rede des Perikles auf die

Gefallenen des Jahres 431, die die meisterhafte

Entwicklung des liberalen
Staatsgedankens, der wichtigsten politischen
Schöpfung Europas, enthält, mag er auch

heutzutage gerade nicht sehr hoch im

Kurse stehen.

Und nun die Philosophen. Erhalten
sind nur Plato und teilweise Aristoteles.
Für uns Europäer sind aber fast noch

wichtiger die allerersten griechischen
Denker, die uns ein für allemal die Denkwege

gewiesen haben. Deshalb muss auch
der Laie in diesem Falle zu
Fragmentsammlungen greifen, d. h. zu Sammlungen

von Stellen aus an und für sich
verlorenen Schriftstellen, die bei späteren
überliefert sind. Als ausgezeichneter
Wegweiser ist die Sammlung « Vorsokrati-
ker » (d. h. die ältesten griechischen
Philosophen bis Sokrates) von Wilhelm
Nestle zu empfehlen.5 Das ist auch der
beste Weg zu Plato, der sich ununterbrochen

mit seinen Vorläufern
auseinandersetzt. So vorbereitet nehme man
zuerst die berühmtesten seiner Gespräche,
den Phädon oder das Gastmahl zur Hand.

Berühren vielleicht auch die ersten Seiten

etwas fremdartig, so ist ihr
Aufschwung so gewaltig, dass man bald mit
zitternder Erregung nicht mehr von ihnen

lassen kann. Als Gnadengeschenk der

Götter wird einem die Figur des sich

zum Tode rüstenden Sokrates (Phädon)
oder den trunken genialen Alkibiades

(Gastmahl) ewig in der Seele haften. Sind

diese herrlichen Dinge einem eigen ge-

5 2. Auflage, Eugen Diederichs, Jena 1922.

21



worden, so kann man es vielleicht auch

wagen weiterzugehen. Dann ist der

Zugang zu der eigenartigen geistigen Welt
Piatos erschlossen, zu seiner antiliberalen

Weltanschauung. In Frage kommen vor
allem « der Staat », Gorgias, Apologie;
unter den kleinen Dialogen seiner Frühzeit

der kleine Hippias und Protagoras.6

Aristoteles hingegen, so berühmt er

ist, wird kaum zu erreichen sein. Das

kommt davon her, dass wir von ihm

nicht die Schriften besitzen, die er für die

Allgemeinheit schrieb, sondern nur seine

Vorlesungen, die er in seiner Schule hielt.
Von den spätem griechischen Werken

kommt nichts ernstlich in Betracht als

— das neue Testament. Man vergisst
leicht, dass auch dieses zur griechischen
Literatur gehört.

Als dieses zusammengestellt wurde,

war längstens Rom an die Stelle von
Griechenland getreten. Die römische

Literatur setzt die griechische fort; sie

scheint auf den ersten Blick ein etwas

gekünstelter Nachtrag zu der so herrlich

ursprünglichen griechischen zu sein.

Lange Zeit sah man die Sache so an.

Das war aber sehr ungerecht und falsch.

Wenn man der römischen Literatur
beikommen will, muss man sie als Ausdruck
des römischen Staatsgedankens ansehen.

Vergil und H o r a z, Freunde des

Kaisers Augustus, des Wiederherstellers
Roms nach hundertjähriger Revolution
und des Begründers des Imperium Roma-

num, sind so durchdrungen von der
sittlichen Grösse dieser Aufgabe, dass sie

sich nicht mehr als Dichter, sondern als

Propheten fühlen.

6 Ausgezeichnete Gesamtausgabe von Otto
Apelt (Meiner, Leipzig); es ist auch jede
Schrift einzeln zu haben.

In diesem Geiste verkündet Vergils
Gedicht vom Landbau7 eine neue
bodenständige Sittlichkeit, sein Aeneas8 ist die

Verkörperung der Staatsidee Roms; aus
diesem Geiste erwachsen die grandiosesten

Oden des Horaz9. Vom Gedanken
des Staates aus muss man sich der
römischen Literatur nähern, von da aus ist
der Zugang zu diesen formell oft recht

komplizierten Gebilden nicht schwer. Nur
so kann man ausserdem verstehen, dass

die Literatur unter Augustus wirklich
der Höhepunkt ist, mag uns auch ausserhalb

dieser Periode der eine oder andere

Dichter einen originelleren Eindruck
machen. Da denke ich vor allem an C a -

t u 11 und L u k r e z, die der Zeit

Casars, als der Generation vor Augustus
angehören. Catulls von Liebe und Hass

diktierten Verse10 wirken unmittelbarer
als alles, was Rom sonst hervorgebracht
hat, und des Lukrez11 naturwissenschaftliches

Werk, ein Hohelied der Vernunft
und ein Hassgesang gegen Aberglauben
und falsche Religion, wirkt auf uns nicht
minder frisch, als es auf die Pioniere der
Naturwissenschaften nach dem Ausgang
des Mittelalters wirkte. Aber beide sind

Vertreter einer wilden, individualistischen

Zeit; sie könnten in jeder andern revolu-
tionsschwangern Epoche Europas gelebt
haben — Roms eigene Grösse und Idee

7 Meisterhafte Übertragung von Rudolf
Alexander Schröder, Verlag der Bremer
Presse 1924.

8 Eine gute Übersetzung der Aeneis fehlt;
am besten diejenige Neuffers (Metzler,
Stuttgart).

9 Auch von Horaz gibt es keine guten
Übersetzungen.

10 Übersetzung nach Th. Heyse von W.
Schöne, München 1925.

11 Verkürzte, treffliche Ubersetzung von
M. Seydel, München 1881.

22



ist die Unterordnung unter das Ganze

des Staates, wie sie die Augusteer in
unerreichtem Ernste verkünden.

Man würde meinen, dass es

dementsprechend nun auch eine sehr bedeutende

politische Literatur in Prosa geben
müsste. Das ist aber nicht der Fall. Die
Politiker waren als Volksredner so

verdorben, dass sie viel zu phrasenreich,
zu « rhetorisch » schreiben; darum sind

Cicero und die Historiker S a 11 u s t
und L i v i u s kaum unmittelbar zu

gemessen. Nur C ä s a r s beide unsterblichen

Schriften über seine Eroberung
Galliens (im ersten Buch diejenige der

Schweiz) und den Bürgerkrieg zwischen

ihm und Pompejus, raffiniert in der Art
eines militärischen Rechenschaftsberichtes

gehalten, gleich anziehend durch ihren

Stoff, durch ihren Verfasser, durch ihre

Form sind Unica der Weltliteratur.12

Wie die Schriften aus der glückhaften
Zeit Roms vom Staatsgedanken aus
gelesen werden müssen, so ist auch das

späteste Werk des heidnischen Roms, das

genannt werden soll, ein politisches
Werk, aber diesmal viel mehr ein Zeugnis

des furchtbaren Zersetzungsprozesses
des römischen Kaiserstaates, besonders

grauenvoll, wenn man bedenkt, dass dieses

Sterben noch mehrere Jahrhunderte

dauern müsste. Es sind dies die Annalen
und Historien des T a c i t u s,13 die
entsetzlichste Anklage eines Menschenverächters

gegen die regierende Klasse.
Noch immer lebte dieser Staat, als der

heilige Augustin seine Selbstbekenntnisse

schrieb, die als erste einem neuen

Lebensgefühl Ausdruck verleihen, dem

christlichen, das als zweites Element
neben der Antike die Grundlage unseres

heutigen Fühlens geworden ist.
Das sind so ein paar Vorschläge, die

ich nicht als Gelehrter, sondern als
Liebhaber und Verehrer des Altertums mache,
der gerne etwas von seiner Liebe auch

andern mitteilen möchte. Niemand soll

denken, ich wolle die Zahl der Bücher,
die der « Gebildete » gelesen haben muss,

um ein Dutzend vermehren. Das hiesse

töten statt lebendig machen. Niemand

muss griechische oder lateinische
Werke lesen; aber jeder, der will, kann
und darf sie lesen; denn sie sind kein
unzugänglicher Privatbesitz weniger
Auserwählter, sondern europäisches Gemeingut.

In ihnen hat sich unser Denken
und Fühlen zum erstenmal geäussert,
anders geäussert als sich die indische
oder chinesische Seele äussert; sie können

uns ohne weiteres packen und hin-

reissen, bereichern und glücklich machen.

Jeder hat ein Anrecht auf sie.

12 Treffliche Übersetzung in der Reclam-
bibliothek.

13 Ebenfalls bei Reclam.


	Auch wenn Sie weder Griechisch noch Lateinisch können

