
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 5 (1929-1930)

Heft: 3

Artikel: Himmlische und irdische Liebe

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


u inn tische
und

j KDÎ5CHE

PAUL HÄBERÜN

Wenn einer die

Ueberlegenheit \
des klassischen Griechen- Çî
turns erfahren will, dann

soll er mit der Masse

der neuzeitlichen Literatur über die Erotik

vergleichen, was Plato in seinem

unvergänglich schönen « Gastmahl » den

Sokrates darüber sagen lässt. Man muss

freilich verstehen können, was man liest,
sonst hilft selbst Plato nichts. Wer z. B.

den Sinn der unnachahmlich feinen

Schlußsätze der Rede des Sokrates mit
dem höchst unklaren Begriff der « Subli-

mierung » zu deuten oder überhaupt
zusammenzubringen unternähme, der würde
damit eben nur beweisen, dass er
Feineres nicht einmal dann zu kapieren
vermag, wenn man es ihm auf die klarste
Weise demonstriert.

Wir möchten für die fatale Unfeinheit
der Beobachtung und des Denkens, die

sich in der heute verbreitetsten oder
doch lautesten Auffassung des Eroti-

36



sehen und seines Verhältnisses zum
geistigen Leben äussern, nicht die Psychoanalyse

allein verantwortlich machen.

Die Psychoanalyse ist darin selber nur
ein Zeichen und Ausdruck der Zeit. Aber
sie hat allerdings, und dies ist gewiss
ein Verdienst, am konsequentesten jene

Auffassung durchgeführt, und nicht
zuletzt darum konnte sie Führerin für eine

mächtige Tendenz der Zeit werden. Sie

hat in grossartiger Vereinfachung die

komplexen Triebkräfte des kulturellen
Lebens, die in ihrer problematischen
Gegensätzlichkeit und vielgestaltigen
Verschlingung so schwer fassbar sind, auf

einen auch dem anspruchslosen
Verständnis zugänglichen Generalnenner
gebracht und ist dadurch der Simplizität
des durchschnittlichen Geistes

entgegengekommen. Ganz davon zu schweigen,
dass sie damit zugleich einer verbreiteten
geistigen (oder pseudogeistigen) Ueber-

sättigung und einer damit zusammenhängenden

Opposition gegen alles «

Geistige » die Sprache lieh. Wir möchten die

Bedeutung dieser Mission nicht gering
anschlagen. Sie scheint uns einen

notwendigen Gesundungsprozess einzuleiten.

Soll sie dies aber tun, so muss der

Prozess nun weitergehen. Ein Fieber ist
zwar für den Heilungsvorgang notwendig;

aber es muss auch wieder
überwunden werden.

Hier handelt es sich um die These,
dass Liebe und Liebe überall ein und
dasselbe sei, und zwar eben Erotik,
deutlicher noch : Sexualität. Liebe zum

Weibe, Liebe zum Freund, Liebe zur Natur,

aber auch Liebe zum Schönen, Liebe

zur Wahrheit, Liebe zum Guten. Aus
dem sexuellen Urbedürfnis steigt durch

mannigfache Verwandlung, Hemmung

und doch wieder listige Durchsetzung
das Ganze menschlicher Kultur auf :

Gesellschaftsbildung, Politik, Fürsorge und

Erziehung, Kunst und Sitte, Philosophie
und Religion. Alles ist Eins, alles erklärt
sich aus dem Einen, das wir alle ohne

weiteres verstehen und das wir alle
besitzen. Jeder trägt, kraft seines Sexualtriebes,

den Marschallstab höchster Kultur

in seinem Tornister. Trieb ist alles,
es kommt nur auf seine Verwandlungsform

an.

« Darum auch, behaupte ich, sollte
jedermann den Eros ehren, und ehre ich
auch selbst alles, was zur Liebe gehört,
und übe mich darin ganz vorzüglich,
und ermuntere auch andere dazu, und

preise jetzt und immer die Macht und

Durchschlagskraft des Eros, so sehr ich

nur vermag.» So spricht wahrhaftig So-

krates, und man könnte ihn für einen
Modernen halten, wenn man das attische
Salz nicht spürte, das seine Rede würzt.
Köstlich in seiner ironischen Wiederholung

und Steigerung schon dieser eine

Satz. Damit aber jeder es merke, fügt
Sokrates malitiös hinzu : « Willst Du

nun, Freund Phädrus, so nimm diese

Rede dafür an, dass ich sie als eine Lobrede

auf den Eros gesprochen; wo nicht,
so nenne sie wie und wonach Du sie

nennen willst.»
Welches war nun der Sinn dieser

Rede, die man als Lobrede auf den Eros
nehmen kann, wenn man will — oder
auch für etwas anderes Lieber Leser,
nimm das « Gastmahl » zur Hand und
lies die Rede selber, langsam und mit
Versenkung in jedes Wort. Lass Dir von
Sokrates selber zeigen, worum es geht.
Lass Dir von ihm sagen, wie und was
der erzogene Mensch liebt, und welches

37



die Liebe ist, auf die es ankommt, und
was sie mit der Erotik zu tun hat. Oder

wenn Du das « Gastmahl » nicht zur
Hand hast, so will ich hier ein paar
Sätze hersetzen : « Denn dies ist die
rechte Art, sich auf die Liebe zu legen,

dass man vom einzelnen Schönen

beginnend immer höher hinaufsteige
gleichsam stufenweise von einem zu

zweien, und von zweien zu allen schönen

Gestalten, und von den schönen
Gestalten zu den schönen Sitten und
Handlungsweisen, und von den schönen
Sitten zu den schönen Kenntnissen, bis
man von den Kenntnissen endlich zu
jener Kenntnis gelangt, welche von nichts
anderem als eben von jenem Schönen
selbst die Kenntnis ist... Und an dieser
Stelle des Lebens wenn irgendwo, ist
es dem Menschen erst lebenswert, wo
er das Schöne selbst schaut, welches,
wenn Du es je erblickst, Du nicht
wirst vergleichen wollen mit
köstlichem Gerät oder Schmuck, oder
mit schönen Knaben und Jünglingen, bei
deren Anblick Du jetzt entzückt bist.
Jetzt hissest Du,- wie viele andere, gern
Essen und Trinken, um nur mit dem

Liebling vereinigt zu sein. Was sollen
wir erst glauben, wenn einer dazu

gelangte, jenes Schöne selbst rein und
unvermischt zu sehen, das nicht
mehr angetan ist mit menschlichem
Fleisch und Farben und anderem
sterblichem Flitterkram — das göttlich
Schöne selbst in seiner Einartig-
k e i t Meinst Du wohl, dass einer ein

schlechtes Leben führen könne, der dorthin

sieht und jenes erblickt und damit
umgeht Oder glaubst Du nicht, dass

ihm, wenn er schaut, wie man das

Schöne schauen muss, dort allein zu Teil

werden könne, nicht nur Scheintugenden
zu erzeugen,... sondern wahre, weil er
das Wahre berührte Solches

glaube ich, und wie ich es glaube, suche

ich es auch andern glaublich zu machen,
dass, um zu diesem Besitz zu gelangen,
nicht leicht jemand der menschlichen

Natur einen bessern Helfer finden
könnte als den Eros.» — Und dann folgt
das bereits angeführte Lob des Eros mit
dem vielsagenden Schlußsatz.

Ist es danach noch nötig, ausdrücklich

zu sagen, was Sokrates mit seiner

Rede, die man als Lobrede auf den Eros
« nehmen kann, wenn man will »,
gemeint hat Die menschliche Natur,
verhaftet ihren Trieben, ist nicht ohne
weiteres fähig, das Schöne, das Wahre, das

Gute zu schauen und sich ihrem Dienste

hinzugeben. Sie kann zunächst nur
lieben, was Fleisch und Blut hat, und
damit lässt sich das wahrhaft Liebenswerte
nicht vergleichen. Es ist aber Aufgabe
des Menschen, durch alle Stadien
triebvermischter Liebe hindurch endlich die

reine und unvermischte Liebe zum Schönen

und zum Guten zu gewinnen. Wie
dieses Gute von besonderer Art ist, nicht
zu verwechseln mit «sterblichem Kram»,
so ist auch die Liebe dazu eigenartig,
nicht zu verwechseln mit triebhafter
Zuneigung. Sie ist nicht Erotik in diesem

Sinne, sondern etwas ganz anderes. Aber
es ist richtig, dass der « Eros » für die

Entwicklung dieser geistigen Liebe

(zum Schönen, Wahren, Guten)
ausgezeichnete Helferdienste leisten kann, und

sofern er das kann, ist er zu preisen.
Er kann es aber deshalb, weil er, als

Liebe zu vergänglichen Dingen, doch

schon mit höherer Liebe gepaart zu sein

pflegt : was Eros genannt wird, ist nie-

38



mais nur sinnlich-triebhafte Liebe,
sondern eine Mischung des Triebes mit
geistigem Interesse, wenn auch mit
Vorwiegen des Triebcharakters. Darum
lieben wir im geliebten Wesen oder Ding
niemals nur das Objekt unseres
sinnlichen Bedürfnisses, sondern wir sehen

in ihm zugleich ein Sinnbild höherer,

geistiger Werte (des Schönen, Guten,

Wahren) und lieben es mit um dieser
Werte willen. Unsere Aufgabe nun, durch
deren Lösung wir zur Würde des Lebens

aufsteigen, besteht gerade darin, dass

wir uns immer mehr von der triebhaften
Seite des Eros emanzipieren, damit sein

geistiger Einschlag die Herrschaft
gewinne und wir dann imstande seien, die

Werte des Lebens rein und unvermischt
zu schauen und ihnen zu dienen. Unsere

Natur ist so beschaffen, dass wir den

Zugang zu diesen Werten nicht anders

finden können als durch trübere Stadien
halb-sinnlicher Liebe zu « sterblichem
Kram » hindurch; wir brauchen das,

was man Erotik nennt. Aber wir dürfen
nicht dabei stehen bleiben; sie ist wertvoll

nur als « Helferin ».

Dies also ist die Meinung des Sokrates.

Er betont den notwendigen Prozess der

Läuterung unseres Verhältnisses zu

den Dingen. Diese Läuterung bedeutet

nicht, wie es dem oberflächlichen Blick
scheinen könnte, eine « Sublimierung »

der Erotik, nicht eine Umwandlung
gewisser Formen des Triebes in andere,
höher zu schätzende Formen. Die Liebe

zum Wahren und Guten und Schönen

ist eben, nach Sokrates, nicht eine
andere Form triebhafter Liebe, sondern sie

ist nicht-triebhafte, geistige Liebe, eine

Liebe, die niemals aus dem triebhaften
Bedürfnis entstehen kann, sondern die

sich im Gegensatz zu diesem aus
dem trüben sinnlich-geistigen Mischgebilde

des Eros herauskristallisieren muss.

Das ist die erste grosse Ueberlegen-
heit des platonischen Sokrates über die

psychoanalytische Psychologie : dass

Sokrates die zweideutige, zusammengesetzte
Natur aller wirklichen Liebe erkennt,
wo diese Psychologie nichts als immer
einen und eindeutigen Trieb sieht. Der

sokratisch-platonische Eros ist etwas
durchaus anderes als der psychoanalytische

Sexualtrieb. Er enthält diesen,
aber er enthält noch mehr, und zwar
nicht nur noch etwas anderes, sondern

etwas zu jenem Trieb durchaus
Gegensätzliches. Der Eros nimmt an der

geistig-sinnlichen Doppelnatur des ganzen
Menschen Anteil. Und dies ist die wahre

Ueberlegenheit Piatos, diese Doppelnatur

in allem Menschlichen erkannt zu
haben, wo die Psychoanalyse nur eines

sieht, weil ihr das feinere
Unterscheidungsvermögen fehlt. Der Eros hat eine

sinnliche, triebhafte Komponente,
gewiss; aber er hat eine zweite Komponente,

welche qualitativ von durchaus
anderer Art ist, so sehr anders, dass sie

mit der Sinnlichkeit in ständigem
Kampfe liegt und dass sie nur unter
Zurückdrängung des Triebhaften zur
Herrschaft kommen kann. Der Eros ist Helfer

zur höhern Lebensform gerade nicht

wegen seines teilweisen Triebcharakters,
sondern kraft seines Einschlages an
geistiger Sehnsucht, welche auf etwas ganz
anderes als auf Triebbefriedigung
hinzielt, nämlich auf das « richtige Leben »,

das sich nur im Kampf mit den Trieben

entwickeln kann.

Zwei Grundinteressen, Urtendenzen
des Wollens, Fühlens, Wünschens, Han-

39



delns sind es, welche die Richtung dieses

Wollens und Handelns in uns bestimmen.

Die eine ist am « Sterblichen »

orientiert, ist Tendenz der Auseinandersetzung

unseres besondern Ich mit der

übrigen Kreatur. Sie äussert sich als

sinnliches, naturhaftes, triebhaftes
Liebesbedürfnis, sofern die Auseinandersetzung

im Sinne der Vereinigung,
Verschmelzung, « Identifikation » gewollt
ist. Das ist derjenige Trieb, den dm
Modernen meinen, wenn sie von Erotik
oder, wie in der Psychoanalyse, von
Sexualität reden. Dieser Trieb kennt
keinen andern « Wert » als eben seine

persönliche, subjektive Befriedigung
durch Vereinigung mit dem Liebesobjekt.

Dieser Wert hat keine Bedeutung
über das Individuum hinaus, er ist an
der persönlichen Sonderexistenz orientiert,

ist ein « subjektiver Wert ».

Das andere Grundinteresse, das wir
alle in uns tragen, will nicht Befriedigung

in diesem persönlichen Sinne,
sondern glaubt an das Bestehen objektiver,
ideeller, geistiger Werte, die ihren Sinn

behalten in alle Ewigkeit, auch wenn
wir einzelne nicht mehr sind. Es ist die

Ahnung davon, dass es ein Gutes, ein

Richtiges, ein Wahres gibt, dem wir dienen

sollen, ob wir dabei persönlich auf

unsere Rechnung kommen oder nicht. Es

ist geradezu die Sehnsucht, in unsern
Wünschen und Handlungen von unserer
persönlichen Gebundenheit loszukommen,
die Sehnsucht nach « Sachlichkeit » der

Lebensführung. Kraft dieser geistigen
Tendenz schämen wir uns, wenn

wir uns nur von persönlichen
Beweggründen haben leiten lassen. Wir schämen

uns, wenn uns persönliche, triebhafte

Sympathien oder Antipathien dazu

vermocht haben, nicht das zu tun, was
sachlich richtig ist — wenn wir die
Gesetze der Wahrheit, der Güte, der
Sittlichkeit verletzt haben, weil unsere
Triebe stärker waren als unsere geistige
Kraft. Unser ganzes Leben ist, ob wir es

wahr haben wollen oder nicht, ein
ständiger Kampf zwischen den subjektiven
Ansprüchen unserer Triebe und dem

gegensätzlichen Anspruch unserer geistigen

Sehnsucht nach Freiheit vom « Ich »,
nach einem Leben unter der Klarheit der
Ideen des Wahren, des Guten, des Schönen.

Und die Geschichte der Menschheit,
die Geschichte der Kultur, ist nichts
anderes als der menschheitliche Kampf
zwischen Trieb und Geist. Sie ist keine
« Entwicklung » des Triebes aus
bestimmten Formen zu andern Formen,
sondern Auseinandersetzung zwischen
zwei Tendenzen, die von allem Ursprung
her gegensätzlich sind. Das Wollen des

Menschen ist seinem Wesen nach
zwiespältig; nennt man die eine seiner

Richtungen Trieb (oder einseitig Sexualtrieb),
so darf man die andere, dazu gegensätzliche,

nicht auch Trieb nennen, sonst
verwedelt man den Gegensatz und
täuscht auf billige Weise, durch das

blosse Wort, eine Eindeutigkeit vor,
welche eben in der Wirklichkeit nicht
vorhanden ist. Oder dann müsste man
deutlich sagen : es gibt zwei «Triebe »,

einen subjektiven, sinnlichen, und einen

geistigen, welcher zu jenem im
praktischen Gegensatz steht und daher
niemals aus ihm « abgeleitet » werden kann.
Nicht auf das Wort, aber auf die deutliche

Unterscheidung des faktisch
Unterschiedenen, auf die Sauberkeit der

Beobachtung und auf den Respekt vor der

Realität kommt es an.

40



Diese wesenhafte Doppeltendenz des

Menschen hat Sokrates gesehen. Aber er

hat auch gesehen, dass immer beide

Tendenzen vereinigt sind, und dass die

innere Bewegung des Lebens gerade in
diesem doppeldeutigen Charakter jedes

Augenblicks begründet ist. So gibt es in
Wirklichkeit keine rein geistige Beziehung

des Menschen zu andern Menschen

oder Dingen, aber es gibt auch keinen
rein triebhaften Moment. In aller
wirklichen Liebe ist irdische und himmlische
Liebe gemischt. Die irdische Liebe ist
der Trieb, der « das seinige sucht », und

die himmlische Liebe ist die Liebe zum

Guten, die nicht « das meinige » sucht,
sondern die in allem Verkehr mit den

andern das Reich der Güte aufrichten
will. Kraft irdischer Liebe wollen wir
uns am Objekt der Liebe befriedigen;
kraft himmlischer Liebe wollen wir, dass

das geliebte Wesen mit uns zusammen zur
höhern Würde des Lebens sich entwickle.

Der Erzieher Sokrates weiss, was das

heisst. Er will im geliebten Jüngling
den Geist befreien, seinen Sinn für die

ewigen Werte des Lebens öffnen, ihn die

Ideen des Schönen und des Guten

schauen lassen, auf dass er nicht mehr

imstande 'sei, « ein schlechtes Leben '
zu

führen ». Kraft himmlischer Liebe liebt
er ihn nicht um des « sterblichen Flitterkrams

» seiner Jugend und Schönheit

willen, sondern um der Idee der Güte

willen, die ihn heisst, aus jedem
Menschen den guten Menschen zu machen.

Darum schaut er gar nicht mehr auf « das

Einzelne », überhaupt nicht mehr auf das

« Sterbliche », sondern nur noch auf die

Idee, und ihr, nicht dem Gegenstand
seiner menschlichen Zuneigung, ist er

anhänglich und dienstbar. Der sokra-

tische Eros ist die « gemischte » Zuneigung

des Menschen zu seinem Gegenstand,

in welcher Zuneigung sich irdische
und himmlische, triebhafte und
sittliche Liebe streiten, welche aber dazu

bestimmt ist, immer reiner sittliche Liebe

zu werden. Je mehr sie es wird, desto

weniger wollen wir für uns, desto mehr

geben wir uns dem Dienste an der

Verwirklichung der Idee hin — desto weniger

ist uns der Andere Gegenstand
persönlicher Befriedigung, desto mehr

Gegenstand der innern Hilfe zu seiner

eigenen Höherbildung.
Sokrates selber sagt es deutlich : Wir

lieben zwar auch das « Vergängliche »,

aber die Würde des Lebens wird um so

mehr erreicht, je mehr wir das Ewige
lieben. Je mehr wir i m Gegenstand des

Eros nicht mehr den Partner der
Triebbefriedigung, sondern den Träger
möglicher Güte sehen. Je mehr wir i m

Gegenstand der Zuneigung nicht diesen,
sondern die Güte selber lieben, die

himmlische Idee der « Vollkommenheit ».

Geistige Liebe ist Liebe zum Geist,
sittliche Liebe ist Liebe zum Guten. Der
Eros ist zu loben, weil er trotz seiner

subjektiven Gebundenheit an das Sterbliche

doch auch diese Liebe zum Guten

enthält und insofern die Möglichkeit
enthält, durch wahre Bildung des Herzens

immer mehr zu himmlischer Liebe hin
sich zu läutern.

Der Begriff der Sittlichkeit ist ein

geistiger, nicht ein triebhafter Begriff.
Sittlichkeit heisst gerade nicht Liebe

zum Menschen um unsertwillen, damit
unser Liebesbedürfnis sich an ihm

befriedige — sondern Liebe zum Menschen

um der Idee des Guten willen, damit
durch den Verkehr mit dem andern das

41



Reich des Guten aufgerichtet werde.

Kraft sittlicher Liebe lieben wir nicht
eigentlich den Menschen, sondern wir
lieben das Gute und das mögliche Gute

an ihm. Wie Sokrates sagt : die Güte

selbst. Darum gehört es zur Sittlichkeit,
dass wir das Schlechte nicht lieben, und

auch das Schlechte am andern Menschen

nicht, auch dann nicht, wenn wir durch
triebhafte Zuneigung mit diesem
Menschen verbunden sein sollten. Die
sittliche Liebe wahrt immer noch die Kritik,
die Unterscheidung zwischen gut und

schlecht —- während die triebhafte Liebe
bekanntlich kritiklos ist. Darum können

Konflikte entstehen; es ist möglich, dass

demselben Gegenstande gegenüber unsere
sittliche Liebe in Konflikt mit unserer
« Verliebtheit » gerät, weil die erstere,
mit ihrer Kritik, sich gegen die blinde

Hingegebenheit der sinnlichen Liebe

wehrt. Latent ist der Konflikt ja immer

da; es ist einfach der Konflikt zwischen

Trieb und Geist.

Aber wenn nun sinnliche und sittliche
Liebe, wiewohl jederzeit vermischt und

verquickt, ihrer Tendenz nach Gegensätze

sind, und wenn es theoretisch
einfach falsch und praktisch bedenklich ist,
den Gegensatz hinwegdisputieren zu

wollen, so glauben wir mit der Betonung

des Gegensatzes doch nicht das

letzte Wort gesprochen. Gewiss

verträgt sich die Richtung der sittlichen
(sokratischen) Liebe zum Guten nicht
mit der sinnlichen Liebe zum «

Sterblichen ». Diese ist Liebe zu einem
konkreten Einzelnen, jene ist Liebe zu einer

Idee, vor welcher der einzelne seine

Bedeutung quasi verliert. Aber wir kennen
eine dritte Art der Liebe, eine Liebe,

von der Sokrates nicht ausdrücklich

spricht, wenn auch die Ahnung davon
in seinem Lob des Eros sicher vorhanden
ist. Diese höchste Form der Liebe
schliesst die sittliche Liebe ein und wird
doch dem einzelnen in all seiner Bedingtheit

und Unvollkoinmenheit wieder
gerecht. Sie kann es dadurch, dass sie

zwar auch im geliebten Wesen zwischen

gut und schlecht unterscheidet, dass sie

aber über diese Kritik sich erhebt und
es über sich gewinnt, nicht nur das

Gute, sondern auch das Böse zu lieben.
Dies ist das Geheimnis der religiös

begründeten Liebe, welche erst wahrhaft
himmlische Liebe zu heissen verdient.
Ihr Standpunkt ist nur zu gewinnen von
jenem frommen Vertrauen her, dass alles,

was ist, zuletzt in einem höhern als un-

serm menschlichen und menschlich-moralischen

Sinne gut ist, weil es aus Gottes
Willen stammt. Wer diesen Glauben hat,
der wird zwar weiter für das Gute

kämpfen, das Gute lieben um des Guten

willen; aber er wird das Böse bei aller
Kritik nicht mehr verachten. Seine
sittliche Liebe wird bleiben, was sie ist :

Liebe zur Idee des Guten. Aber die Kritik

dieser Liebe wird ihn nicht hindern,
auch in dem, was wir schlecht nennen,
die Schöpfung Gottes zu sehen und es

um Gottes Willen zu lieben — weil es da

ist. So kommt vor dieser Liebe wieder
die ganze Kreatur zu ihrem Recht, alles

Einzelne, Unvollkommene, Sterbliche.
Wir lieben nun zwar die Idee, aber wir
lieben auch das « Unideale » im
Wirklichen. Sokrates glaubt die wahre Liebe

nur dort zu finden, wo der Blick über
den wirklichen Gegenstand in seiner Un-

vollkommenheit hinweggleitet und erst

an der reinen, überwirklichen Idee des

Guten haften bleibt. Die religiöse Liebe

42



wendet sich gerade dem konkret
wirklichen Gegenstande zu, mit all seiner Un-

idealität, und liebt ihn wieder trotz seiner

Unreinheit.
Aber es ist wohl zu beachten, dass dies

nun nicht einfach wieder sinnliche, «

sentimentale » Liebe ist. Nicht um unsret-

willen, zur Befriedigung unserer
Triebbedürfnisse, lieben wir nun den ganzen
Menschen, samt seiner Unvollkommen-

heit, sondern um Gottes Willen, weil er
ein Geschöpf Gottes ist. Die Art dieser
himmlischen Liebe ist nicht sinnlich,
sondern geistig, wie die sittliche Liebe. Sie

ist sogar nichts andres als die reinste
sittliche Liebe, eben diejenige, die so

rein ist, dass sie über die Idee des Guten

hinweg zum Urgrund alles Guten,
aber auch aller unvollkommenen
Wirklichkeit zu schauen vermag. Kraft dieser

religiös geläuterten geistigen Liebe lieben

wir den Gegenstand nicht, wie es in
sinnlicher Liebe geschieht, blind und kritiklos,
nicht so, dass wir aus lauter Verliebtheit
seine schlimmen Seiten nicht sehen. Wir
behalten vielmehr das Unterscheidungsvermögen,

wir behalten den geistigen
Geschmack. Aber wir lieben trotzdem
die ganze Wirklichkeit, mit eben der

Liebe, mit der wir das Gute lieben; denn

wir glauben, dass auch jene Seiten der

Wirklichkeit, die vor dem sittlichen Ur¬

teil als schlecht erscheinen, gottgewollt
und daher im göttlichen Urteil doch auch

« gut » und liebenswert seien.

Diese himmlische Liebe, weit entfernt

davon, ein ltückgang zu sinnlicher Erotik

zu sein, ist einfach die Ausweitung
der geistigen Liebe, ihre Ausdehnung

vom moralisch Guten auf alles Wirkliche,

im Glauben, dass es uns nicht
anstehe, nicht zu lieben, was Gott
geschaffen hat. Sie ist gläubige Liebe,
welche alles trägt, auch das Böse.

Nicht dass wir nun in dieser Liebe alles

sein liessen, wie es ist. Wir bleiben

sittlich Liebende, und sittliche Liebe ist
Verantwortlichkeit dafür, dass' das

Schlechte gut werde. Wir werden weiter

an der Verwirklichung des Guten arbeiten,

weil wir das Gute lieben. Aber
diese Arbeit wird sich unter dem Glauben

vollziehen, dass das Ungute in der

Welt zwar zu bessern, dass es aber
niemals zu verachten und zu hassen,
sondern auch zu lieben sei. Wir werden
das Schlimme an einem Menschen nicht
in Verliebtheit schön färben, sondern

wir werden ihm zur Befreiung davon
helfen wollen. Aber wir werden ihn auch

so schon lieben, wie er ist, mit allen
seinen Unvollkommenheiten; denn wir
wissen, dass er gerade so ein Kind
Gottes ist.


	Himmlische und irdische Liebe

