
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 3 (1927-1928)

Heft: 12

Artikel: Der Ring des Polykrates : warum wir uns das Leben schwerer machen
als es sein müsste

Autor: Schohaus, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DR.W. SCHOHAUS
DIREKTOR AM SEMINAR KREUZUNGEN

I.

Ich kannte einen neunjährigen Knaben,
den mit grösster Regelmässigkeit ein

Unwohlsein befiel, wenn er im Begriff
stand, sich einem Vergnügen hinzugeben,
auf das er sich besonders gefreut hatte.
So wurde ihm jede Schulreise, jede
Geburtstagsfeier und jeder Zirkusbesuch
durch Kopfschmerzen, Magenweh,
Verdauungsstörungen und dergleichen
verdorben. Dabei war er durchaus nicht etwa
als Psychopath anzusprechen; er pas¬

sierte in Haus und Schule durchaus als

noch « normal ».

Wer Kinder zu beobachten versteht,
kann ziemlich häufig wahrnehmen, wie
diese sich im Zusammenhang mit einer
kleinern oder grössern Gemütsverstimmung

selbst etwas Unangenehmes zufügen

: sie « fallen » z. B. und holen sich
dabei eine Beule (aber es war deutlich,
dass sie sich eigentlich fallen liessen);
sie hantieren mit einem Messer und
schneiden sich « aus Ungeschicklichkeit »

24



in die Hand (aber eigentlich geschah es

zufolge eines unbewussten Dranges, sich
ein Leid anzutun).

In andern Fällen wirkt sich dieser

Selbstschädigungsdrang etwa auch so

aus, dass sich die Kinder ein geliebtes
Spielzeug zerstören : der Knabe geht in
seiner Uebellaunigkeit mit seinem Holz-

pferdchen so ruppig um, dass er bald den

ausgerissenen Schwanz in der Hand hält;
das missgestimmte Mädchen behandelt
seine Puppe so fahrlässig, dass diese

unvermeidlich zu Fall kommt und ihr
Porzellankopf in Scherben geht.

Was besagen diese Handlungen Das

Kind selbst könnte die Deutung natürlich
nicht geben, da sein selbstschädigendes
Tun in der Hauptsache durch unbe-
w u s s t e Regungen bestimmt wird. Wir
müssen deshalb die psychologischen
Hintergründe von uns aus zu erschliessen

suchen.

Es ist nicht schwer zu sehen, dass es

sich in all diesen Fällen um Selbst-
bestrafungen handelt. Strafe ist
für das sittliche Empfinden jedesmal ein

Triebopfer, das zur Sühne für geschehenes

Unrecht (d. h. für irgendeinen Ausfall

sittlich notwendig gewesener
Triebbeherrschung) gebracht wird.

Bei jenem Knaben hatte sich das unbe-

wusste Sühnebedürfnis seines gesamten
leiblichen Organismus bemächtigt; es

verdarb ihm durch gesundheitliche Störungen

mit auffallender Sicherheit jedes
ersehnte Vergnügen. Diese Sühne wirkte
auch für den Moment : er geriet nach

jeder solchen Verzichtleistung in eine

merklich gehobene Stimmung, in der sich
die Wonne des Dulders mit dem Gefühl

mischte, dass ihm das widerfahren sei,

was er verdient habe. Und doch blieb

die entscheidende Wirkung, die endgültige

Befreiung von chronisch gewordenen

Schuldgefühlen aus. Sie m u s s t e

ausbleiben, weil die durch das Unbewusste

erzwungenen Strafleistungen den eigentlichen

Herd des Uebels, eine Dauerschuld,
die in jenem Fall auf abwegiger Erotik
basierte, nicht zu beheben vermochten.

Von Mal zu Mal trat eine momentane

und nur partielle Gewissensberuhigung

ein; die ganze verfuhrwerkte innere
Situation wurde aber erst korrigiert, nachdem

ein verständiger Pädagoge dem Knaben

Anleitung zur adäquaten Behandlung
des Uebels selbst gegeben und damit eine

wirkliche Selbstbefreiung ermöglicht
hatte.

Aehnliche Fälle sind übrigens durchaus

nicht selten. Häufiger aber, sozusagen

alltäglich, sind jene andern Vorkommnisse,

da bei Kindern eine leichte
Selbstbeschädigung oder eine Selbstberaubung

an irgendwelchen Habseligkeiten
stattfindet. Wieder ist es unbewusstes

Sühnebedürfnis, welches die kleine Hand dazu

leitet, Opfer in Form von Schmerzen,

Blutströpfchen, Eisenbahnrädchen und

Puppengliedmassen zu bringen. In den

letztern Fällen liegt neben der Schmälerung

des eigenen Besitzes noch eine

Symbolhandlung vor : das Kind befindet

sich seinem Spielzeug gegenüber
in einem Zustand weitgehender Identifikation;

es lässt nun sinnbildlich,
stellvertretend sein Pferdchen oder ein
anderes geliebtes Wesen leiden, im Gefühl,
selbst ein ähnliches Leiden verdient zu

haben. Jedesmal aber gehorcht hier das

Kind dem unbewussten Drang, eine durch
sein sittliches Versagen beleidigte höhere

Macht zu versöhnen. Es bringt seiner

Gottheit ein Sühneopfer dar.

25



Nicht selten sucht das kindliche
Sühnebedürfnis seine Befriedigung auch durch

Provokation einer Bestrafung

seitens der Eltern oder
anderer Erzieher zu erreichen. Das Kind
« hat keine Ruhe », bis es bestraft wird.
Ungehorsam, Widerspenstigkeit und
allgemeine Ruppigkeit sind dem kindlichen
Instinkt die beliebtesten Mittel zur
Erreichung dieses Zwecks. Die Strafe wird
dann zwar durchwegs recht widerwillig
akzeptiert; die Seele des Kindes ist eben

nicht einheitlich auf Sühne eingestellt; es

machen sich deshalb in ihr allerlei
Gegentendenzen geltend. Nach verbüsstem
Strafleiden aber ist auch in diesen Fällen
stets eine auffallende Gemütsaufheiterung
zu konstatieren. Das Kind fühlt sich wieder

im reinen mit sich selbst und mit der
Weltgerech tigkeit.

II.

Uns interessiert nun weiter der un-
bewusste (oder halbbewusste) Sühne-

und Opferdrang, soweit er sich auch noch
beim erwachsenen Menschen findet.

In sehr ausgesprochenem Masse treffen
wir diese Tendenzen bei den sogenannten
« Primitiven », bei vielen Negerstämmen
Afrikas und bei australischen Eingebor-
nen, deren psychisches Verhalten (wie die

neuere Seelenforschung nachgewiesen
hat), ja auch in vielen andern Stücken

demjenigen der Kinder unserer Zone

gleicht. Diese « Naturvölker » umgeben
sich mit einem ganzen System von
Selbstquälereien, die uns nur schwer verständlich

sind. Denken wir etwa an die durch
europäischen Einfluss noch nicht entarteten

australischen Stämme, die auf
paradiesischen Inseln wohnen, denen die

überschwängliche Natur alles zu Füssen

legt, was sie zum Leben nötig haben.

Diese Wilden könnten ein traumhaft
schönes Dasein, ein Leben voll Sonne,

Beschaulichkeit und Frieden führen,

wenn... ja, wenn die Voraussetzung
der i n n e r n Ruhe erfüllt wäre, wenn
sie die Gnade des guten Gewissens

hätten, wenn sie dem Schicksal trauen
würden. Aber sie trauen dem Schicksal

nicht; sie leben unter der beständigen
Last des Gefühls, dass sie ihre glückliche
Lage nicht verdienen und dass sie einer
höhern Macht für dieses usurpierte Glück
Busse schuldig seien. So stehen sie in
der chronischen Erwartung irgendwelcher
Katastrophen, welche in ihren Seelen

einen Zustand habitueller Angst bedingt.
Und um der Rache der Schicksalsmächte

zuvorzukommen, bestrafen sie sich selbst:
sie verstümmeln ihre schönen Körper,
indem sie sich die Haut zerkratzen, Zähne

ausschlagen, und durch Holzpflöcke ihre

Ohren, Nasen und Lippen aufs abenteuerlichste

deformieren. Sie zwängen ihre
alltäglichen Lebensfunktionen in ein
pedantisches Zeremoniell, dem gegenüber die
Gesellschaftssitten Europas als naturnäher

anmuten können. Sie huldigen
religiösen Kulten, deren A und 0 in dem

Bestreben liegt, den neidischen Mächten

demütig zu beweisen, dass ihnen, den

Menschen, nichts ferner liege als ein

übermütiges Geniessen irdischen
Wohlergehens.

So machen sich diese « Naturvölker »

ihr natürliches Paradies selbst zur Hölle :

sie bevölkern es durch ihre Angstbrille
mit Dämonen, d. h. mit vielfach personifizierter

Schicksalsungunst, die ihre
psychologische Voraussetzung letzten Endes

auch hier hauptsächlich in latenten

26



Schuldgefühlen hat. Das Opfer in
jeder Form aber ist das Generalmittel der

Dämonenbeschwichtigung.

III.
Und nun die Frage : Gibt es bei den

Erwachsenen auch in u n s e r m Volk
und zu unserer Zeit Einstellungen,
welche zu solchem Schicksalsdienst führen

Da möchte ich zunächst etwas von
meiner Grosstante Ida erzählen : Diese

Frau führte etwa von ihrem 50. Lebensjahr

an ein bescheidenes Witwendasein
auf Grund einer immerhin auskömmlichen

Rente. Sie ging völlig in häuslichen
Interessen auf und war sehr vorsorglich.
Dieser Gemütsart entsprechend pflegte
sie stets ihre Lebensmittel auf Vorrat
einzukaufen und manches auch auf Vorrat
zu kochen. In ihrem Keller standen dem-

gemäss eine Menge Töpfchen mit
Esswaren an langer Reihe. Tante Ida stieg
nun täglich in diesen Keller hinab, um
dort nach folgendem Verfahren ihren
Speisezettel zu bestimmen : Sie schickte
sich an, die Front ihrer Speisereserven
abzuschreiten. Zunächst tippte sie mit
ihrem rechten Zeigefinger in das erste Töpfchen,

um ihn dann mit prüfender Miene
durch den Mund zu ziehen. Dann stellte sie

zumeist befriedigt fest «das ist noch gut».
Das Experiment wiederholte sich beim
nächsten und übernächsten Gefäss.

Resultat : « Das ist auch noch gut.» Dann
aber kam wohl ein Töpfchen, bei dem es

sich ereignete, dass Tante Ida ein wenig
ihren herben Mund erbeben liess, die

Augenbrauen in die Höhe zog, zum
Kellergewölbe aufblickte und mit überzeugender

Gewichtigkeit feststellte : « Das muss

man nehmen !» Nun trug sie das Töpf¬

chen schicksalsergeben in ihre Küche hinauf,

um sich dessen angesäuerten Inhalt
noch so erträglich wie möglich zuzubereiten.

So kam es, dass Tante Ida immer altes

Brot ass und selten andere Speisen ge-
noss als solche, die einen Stich hatten. —
Was war da zu machen Man darf doch
keine Gottesgabe umkommen lassen Das

war eben ihr « Schicksal », das gehörte
zu ihrem Lebensstil.

Wenn man Tante Ida aber genauer
kannte, dann wurde einem klar, dass es

sich hier um eine Manifestation der
Tatsache handelt, dass sie sich selbst
nichts gönnte. Sie hatte eine unfreie, eine

eingeklemmte Seele; sie getraute sich

nicht Herrin zu sein über die ihr unterstellte

Materie und wurde so deren
Dienerin. Und die säuerlichen Speisen dienten

als Mittel der Selbstkasteiung, im
Interesse ihres starken Bussbedürfnisses.

Ist von diesem Zug aber nicht auch
ein Teilchen in uns andern, auch wenn
wir dadurch nicht gerade zu einem ganzen

Ernährungssystem à la Tante Ida
gelangen Wie machen wir es denn mit
unsern Aepfeln, die wir als Wintervorrat

einkellern Da ist es doch auch
durchs ganze Land üblich, stets die
angefaulten auszusuchen und diese zuerst
auf den Tisch zu bringen (insofern sie

nicht durch die Kompottproduktion
aufgezehrt werden). Auf Grund dieser Sitte
wird ein sehr grosser Prozentsatz unserer
Apfelernte angefault genossen. In vielen
Familien bekommt man überhaupt keine
intakten Aepfel zu sehen, weil der Fäul-
nisprozess im Keller gegenüber der

Vertilgungskapazität im Esszimmer stets ein

wenig im Vorsprung ist.
Die Erscheinung beruht wieder auf un-

27



serer seelischen Schwerblütigkeit. Wären
wir weniger ängstlich, dann Hessen wir
einen Teil der Vorräte in Gottes Namen

ganz faulen und würden dafür einen
andern Teil durch rechtzeitigen Genuss völlig

vor der Verderbnis retten. In dieser

freiem Haltung würde doch wohl auch
letzten Endes der richtigere Respekt dieser

Gottesgabe gegenüber liegen.
Zwei andere Fälle : Eine im ganzen

recht hübsche junge Dame weigert sich

jahrelang mit erstaunlichem Eigensinn,
eine stark verunstaltende Zahnlücke
beseitigen zu lassen. Der Schönheitsfehler
scheint einem verborgenen, aber lebhaften

Interesse zu dienen. — Ein achtzehnjähriges

Mädchen, das noch nicht tanzen

kann, ist nicht dazu zu bewegen,
Tanzstunden zu nehmen. Besondere
Schüchternheit liegt nicht in ihrem Wesen;

Angst vor eigener erotischer Unbe-
herrschtheit kommt auch nicht wesentlich

in Frage. Es handelt sich offensichtlich

um einen Verzicht, den zu leisten
dem Mädchen ein willkommenes Opfer
bedeutet.

In beiden Fällen brach der Widerstand,

dessen Motive unbewusst gewesen

waren, nach kurzer heilpädagogischer

Behandlung zusammen. Die Dame
mit der Zahnlücke hatte unter
Selbstvorwürfen gelitten, sie habe den Freund
ihres Bräutigams zu stark ins Herz
geschlossen. Das tanzfeindliche Mädchen

trug ein bedrücktes Gewissen mit sich

herum, weil sie sich vorwarf, ihrer
verstorbenen Schwester gegenüber nicht
liebevoll genug gewesen zu sein.

In solchen Fällen liegt jedesmal die

Busseinstellung eines Individuums
vor, welche sich aus dem individuellen
Erleben und daraus resultierenden

Schuldkomplexen (wenigstens in der

Hauptsache) erklären lässt. Der

Opferzwang verschwindet hier regelmässig,

wenn es den Betroffenen (eventuell
durch fremderzieherische Hilfe) gelingt,
den zugrunde liegenden Fehler zu

korrigieren und damit die Schuld selbst
abzubauen.

IV.

In gewissem Sinne problematischer
sind aber die Fälle, da es sich nicht um
die Selbstbestrafungstendenz einzelner

handelt, sondern um
Kollektiverscheinungen, d. h. um unbewuss-

ten Schicksalskultus, an welchem die
Gesamtheit eines Volkes oder doch

umfangreicher Gesellschaftsschichten
teilnehmen. Wenden wir uns nun diesen

Masseneinstellungen zu, bei denen der
Nachweis individueller Schuldgefühle bei
den beteiligten Personen als zureichende

Deutung versagt.
Kennen Sie die Sitte, dreimal unter

den Tisch zu klopfen und das Wort «

unberufen » auszusprechen, nachdem man
die eigene Gesundheit oder diejenige
eines Angehörigen gerühmt hat Es ist
den Leuten heute zwar nur noch
halbernst mit diesem Beschwörungszauber;
man weiss sich ja so gründlich « aufgeklärt

» in unsern Tagen, so wenig mehr

abergläubisch. Und doch steckt das

Schicksals-Angstgefühl auch da noch

spurenweise hinter dieser Zeremonie, wo
sie nach aussen hin ganz ins Scherzhafte

ausgespielt wird.
Wir brauchen diese Angst aber gar

nicht nur im besondern Aberglauben zu
suchen. Bei näherm Zusehen zeigt sich

unser alltägliches Dasein voller Züge, in
denen wir durch Selbstbeschränkungen

28



und Selbstbestrafungen die gefürchtete
Rache zürnender Gottheiten zu beschwören

trachten. Das Motiv vom Ring des

Polykrates wirkt als ein unbewusstes

Lebensprinzip.
Denken wir z. B. daran, mit welcher

Konsequenz gerade in der Schweiz der

durchschnittliche Reiche seinen Besitz

zu verleugnen strebt (Man muss daran

zweifeln, ob es noch ein zweites Volk
gibt, in welchem eine solche Schamhaf-

tigkeit der Reichen und Reichsten in be-

zug auf den eigenen irdischen Besitz

verbreitet ist.) Man mag dies in
demonstrativer Spartendenz und betonter
Einfachheit zum Ausdruck kommende
Verleugnen wirtschaftlicher Vermöglichkeit
aus den relativ harten Daseinsbedingungen

des Landes und aus dem schlichten
Charakter unseres Volkes erklären und
damit auf eine wesentliche Ursache dieses

Versteckenspieles hinweisen. Solche

Deutung genügt jedenfalls nicht. (Der
Schweizer renommiert ja sonst so brav
wie jeder Ausländer, z. B. mit seiner

Geschichte, mit Pistolenmatcherfolgen und

vor allem mit seiner eigenen Bodenständigkeit

und Biederkeit Auch aus dem

demokratischen Zartgefühl gegenüber
unbemitteltem Volksgenossen erklärt
sich diese Reichtumsverleugnung nur zu
einem kleinen Teil. (Dass dieses Gefühl
nicht so ernst zu nehmen ist, sehen wir
am besten daran, dass es seinen Trägern
ebenso bescheidene Impulse zur Beseitigung

der störenden Ungleichheiten gibt,
wie sie bei den Begüterten anderer
Länder anzutreffen sind.) — Zum Teil
ist die Wohlstandsverheimlichung natürlich

Steuerpolitik. Gewiss. Aber auch
diese Erklärung berührt den Kern der
Sache noch nicht. Die Reichen anderer

Länder zahlen im allgemeinen auch nicht

gern Steuern, finden aber ganz andere

Mittel, den Staat zu verkürzen, ohne am

äussern Glanz abzubrechen. Dann aber

sind es bei uns gerade sehr oft diejenigen,

welche mit vorbildlicher Gewissenhaftigkeit

dem Staate geben, was des

Staates ist, die durch ihre ganze Lebenshaltung

ihren Wohlstand besonders

ängstlich maskieren.
Was hinter dieser Haltung steckt, ist

in der Hauptsache die Hemmung, sich

der Segnung irdischen Besitzes zu freuen;
es ist ein Sichnichtgetrauen, souverän
über die verliehenen Güter Herr zu sein.

Man hängt zwar mit seiner ganzen Seele

daran, zu den durch Reichtum Bevorzugten

zu gehören; man steht aber
dennoch unter dem Drucke des pessimistischen

Gefühls, dass dieses Bevorzugtsein
kein in der Weltordnung durchaus
fundierter Posten sei. Daher dann diese

Unehrlichkeit, d. h. die Verschleierung
eines Tatbestandes der Gemeinschaft und

teilweise auch sich selbst (und dem

personifizierten Schicksal) gegenüber, eine

Haltung, die zwar auch auf individuellen
Gefühlslagen beruht, durch die

Suggestion gleichartigen Benehmens der

Umgebung aber erst ihre Stärke und
allgemeine Verbreitung erlangt.

Sehr verbreitet ist auch die Erscheinung,

dass reiche Leute einfach die
Gnade nicht haben, ihr Geld mit Grazie,
mit freier Seele zu gebrauchen. Es
machen sich Hemmungen geltend, wenn sie

es in freier Weise (ich meine nicht
verschwenderisch. sondern noch durchaus
innerhalb der Grenzen der « Verhältnisse

») ausgeben wollen. Geiz
Vielleicht spielt er mit. In der Hauptsache
handelt es sich aber auch hier um ein

29



Nichtüberdermateriestehen (was nicht
einfach Habsucht ist), um eine Scheu,

sich zum Herrn über seine Güter zu
machen (mehr noch als um ein zu grosses
Hängen an denselben). Zum Geldver-
dienen gehören gewisse Tüchtigkeiten

und unter Umständen besondere

Intelligenz — zum vornehmen Geld

ausgeben gehört eine freie Seele. Und
diese Voraussetzung findet sich eben

seltener als jene.
Aber nicht nur dem Geld, auch dem

Besitz von Gegenständen gegenüber

machen sich solche Befangenheiten
geltend. Es gehört durchaus noch nicht
einer überwundenen Epoche an, dass

man seinen schönsten Hausrat (Porzellan,

Silber, Handarbeiten) in Schränken
bewahrt hält und kaum bei feierlichen
Familienanlässen ans Licht zu bringen
wagt und dass die guten Polstermöbel
unter Ueberzügen ihre Reize verbergen
müssen. Der Respekt vor der Kostbarkeit

oder Kunstgewerblichkeit des Dinges

ist grösser als der Respekt vor dem

täglichen Leben. Man getraut sich nicht,
den eigenen Alltag vom Glänze dieser
Gegenstände bestrahlen zu lassen.

Es hat daher immer etwas Verblüffendes

an sich, gelegentlich einen Menschen

zu sehen, der über diese Hemmungen
erhaben ist und unbedenklich alles nützt,
was ihm frühere Generationen hinterlassen

haben. Ich kenne einen jüngern
Mann, der nach Antritt seines elterlichen
Erbes sogleich nicht nur sämtliches
Silbergerät (das ja ohnehin kaum
umzubringen ist) in den täglichen Gebrauch

übernahm, sondern auch etliche kostbare
Porzellanschälchen als Aschenbecher in
seiner Wohnung verteilte und eine wertvolle

weitbauchige Chinavase zum Pa¬

pierkorb bestimmte. In den Augen seiner

Tanten und Basen ist er nun so eine Art
Tempelschänder. — Er negiert jenen
Respekt, der uns durch infantile familiäre
Bindungen alle zu Altertumskonservatoren

machen möchte; aber er bringt den

ererbten Dingen dafür jene gesunde und
natürliche Achtung entgegen, dass er mit
ihnen leben will.

V.

Die verkappte Askese zeigt sich
besonders auch in der W ohnkultur
ganzer Zeitalter. Für die selbstquälerische

Luft- und Lichtscheu der
Jahrzehnte bis etwa 1910 ist die damals
herrschende Haus- und Wohnungseinrichtung

ungeheuer sprechend und innerhalb

dieses Erscheinungskomplexes
nichts so sehr wie der bürgerliche
Salon, dieses groteske Symbol für ein

gottverlassenes Gemisch von verschämter

Protzerei und anmassender Demut.
Wir kennen ihn alle (denn er existiert ja
noch in ungezählten Exemplaren weiter),
diesen Salon, diesen Standesgötzen, diesen

für unentbehrlich gehaltenen Beiaster

der Wohnungsbudgets. Wir kennen
den Samt und den Plüsch dieser
lichtfeindlichen Vorhänge und Draperien, dieser

staubschluckenden Sofas und
Fauteuils; wir kennen die seideverspottenden

Tapeten und die lastende Schwülstigkeit

des Schmuckes der überladenen
Wände. Ein solches Repräsentationszimmer

ist in all seiner Muffigkeit eine

einzige Sünde gegen unsere luft- und
lichtbedürftige Natur. Das Helldunkel dieser

Räume, die ja eigentlich Stätten der

Erholung und der Freude sein sollten,
wurde von einer heiterkeitsfeindlichen
Seeleneinstellung geschaffen. Die Dun-

80



kelheit ist das Symbol des Todes, wie

das Licht dasjenige des Lebens. Und die

Askese ist eine schuldgeborene Form der

Todessehnsucht.

Es ist nicht zufällig, dass gerade eben

der ursprünglich der Freude bestimmte

Raum zu einer Art Familiengruft
umgeschaffen wurde, aus dem unbewussten

Bedürfnis heraus, den Freudehunger
durch alle Insignien düsterer
Erdenschwere zu dämpfen. — Der Salon wurde

so zur Kultstätte, in der dem Moloch
der büsserischen Selbstquälerei geopfert
wird. Die Hausfrau aber ist die
verhärmte Priesterin, welche das Heiligtum
zu behüten hat. Die Hauptrequisiten
ihres Götzenkultes sind Staubtuch, Stahlspäne

und Mottengift.

Wie stark diese unfrohe Einstellung
daseinsformend wirkte, geht aus der
Tatsache hervor, dass sie sowohl die Architektur

als auch die Möbelindustrie zur
Anpassung an ihren Pessimismus zu

zwingen vermochte. Der Baustil selbst

missachtete die natürlichen Lichtbedürfnisse

des Menschen und entfaltete sich

in gemütsbelastenden ornamentalen
Ueberladenheiten. Die Möbelindustrie

war in Uebereinstimmung mit
jener Schwerblütigkeit auf raumraubende,
monströse Ausmasse, auf staubschluk-
kende Verschnörkelung und weitgehende
Unzweckmässigkeit eingestellt. Letzteres
erhellt z. B. aus der Tatsache, dass

ursprünglich im Dienste der Bequemlichkeit

stehende Polstermöbel vielfach
ausgesprochen unpraktische Formen bekamen.

An einen Polsterstuhl stellte man
mehr den Anspruch zu repräsentieren,
d. h. als Prunkstück ins Auge zu fallen,
als dass man ihn danach bewertete, ob

er den ruhesuchenden Körper zu restloser

Behaglichkeit kommen lasse.

Sehr konsequent bildete sich dann

noch parallel zu dieser Erscheinung die

Anstandsregel heraus, man dürfe z. B.

einen Lehnstuhl in Gesellschaft niemals

als solchen benutzen, d. h. man habe sich

stets in aufrechter Haltung auf die
vordere Stuhlhälfte zu beschränken. Wir
Jüngern, die wir die Ruhemöbel längst
'in ihrer ganzen Tiefe und Weite erobert

haben, wir staunen ältere Damen, die

mit steifem Rücken stundenlang auf der

vordem Sofakante balancieren können,
beinahe wie Fakire an.

Die neueste Architektur führt einen

grossartigen Feldzug für Luft und Licht.
Sie ist in einem starken Lebensoptimismus

verankert und will uns befreien von
aller selbstgeschaffenen Wohnverdüste-

rung und von allem Baiast unnötiger,
raumfressender Ausstattungsrequisiten.
Die neuen Architekten wollen nicht nur
Wohnunterkünfte schaffen, sie sind

zugleich die Künder eines neuen, ehrlichen,

einfachen, genuss- und arbeitsfrohen
Lebensstils. Die Vertreter dieser Richtung
(« Neue Sachlichkeit ») kümmern sich

deshalb durchwegs um die gesamte
Problematik heutiger Wohnkultur : sie

sind alle auch Innenarchitekten.

VI.

Auch unsere Bekleidungssitten
sind vielfach von dieser unkindlichen,

unnaiven, selbstquälerischen
Einstellung bestimmt. Auch da kämpft zwar
die jüngere Generation einen zähen

Kampf für das Zweckmässige, Bequeme
und Anmutige. Aber die Mentalität, aus
der heraus sich die Damen mit Schnürtaillen,

Schleppröcken, endlos langen

31



Aermeln und Halsbörtchen folterten, in
welche Fischbeingerüste eingebaut
waren, ist noch lange nicht tot. Der
weiblichen Jugend, die sich gegen alle

Verkrampfungen in der Kleidung auflehnt
und sich konsequent zu Behaglichkeit
und Grazie zu bekennen wagt, wird auch

heute noch viel Misstrauen und Verdächtigung

entgegengebracht. Es ist auch

charakteristisch, dass die Einwände

gegen diesen freien Zug in der Hauptsache
einem « moralischen » Standpunkt
entstammen. Es wird eben von vielen an
sich als sündhaft empfunden, dass man
sich von den hergebrachten
Lebensbeschwerden befreien will.

Uebrigens haben es die Frauen
hinsichtlich dieser Befreiung schon wesentlich

weiter gebracht als wir Männer. Die

Möglichkeiten sportlicher Bekleidung
haben zwar auch uns beglückende
Erleichterungen verschafft. Für gewöhnlich
schmachten wir aber immer noch in
Stoffhüllen, von denen wir sagen würden, der
liebe Gott habe sie im Zorn erschaffen

—iwenn wir nicht eben selbst die Schöpfer

wären Auch hier wird die versteckte
Askese wieder besonders deutlich, wenn
wir bedenken, dass wir uns allgemein
gerade dann in die hemmendsten Panzer

begeben, wenn in der vorliegenden
Situation eigentlich die Lebensfreude
dominieren sollte : an Sonntagen und bei

geselligen Anlässen.
Dass wir in dieser Hinsicht noch hinter

den Frauen zurückstehen, hat seine

Ursache wohl in erster Linie in der
Tatsache, dass wir vielmehr Angst davor
haben, uns « gehen zu lassen », uns natürlich,

ohne Pose zu bewegen. Wir sind
noch ungeheuer auf eine gewisse
« Würde » versessen, die wir nicht auf¬

zugeben wagen, weil wir beim Verzicht
auf dieselbe an Persönlichkeitsbedeutung
überhaupt einzubüssen fürchten. Es wäre
nicht schwer zu zeigen, dass hinter dieser

Angst wiederum Unsicherheiten und

Verkrampfungen stecken, die letzten Endes

in latenten Schuldgefühlen wurzeln.
Der relativ konservative Zug in der

Herrenmode hängt aber sicher auch mit
folgendem zusammen : Wir Männer
haben die Frauen in ihrer Kleideremanzipation

wesentlich unterstützt, weil wir sie

in der Hauptsache gern in Freude und
Anmut um uns haben wollen. Die Frauen
aber schätzen an den Männern vielfach
gerade eine gewisse Steifheit und Würde,
eine nach dieser Seite hin durch Pose

unterstrichene Männlichkeit. (Denken wir
nur etwa an die immer noch sehr
verbreitete Schwäche der Frauen für
Uniformen.) Deshalb muss sich hier die

Befreiung gegen die Wirkungen dieser

unerfreulichen weiblichen Instinkte
durchsetzen. Natürlich hemmt dieser im
einzelnen sehr schwer fassbare Widerstand

die Bewegung ausserordentlich.

VII.

Und dann das Gebiet der Ernährung!

Auch da ist eine Tendenz wirksam,

sich die Gaben der Natur in ihrem
ungebrochenen Freudengehalt nicht zu

gönnen. Denken wir nur daran, welche
« Kunst » in der bürgerlichen Küche vielfach

angewendet wird, um zu erreichen,
dass das Fleisch ja recht ausgedörrt und
alles animalischen Reizes beraubt wird
Und denken wir daran, welche Verwäs-

serungen des Gemüses üblich sind und
wie die Hausfrauen älterer Richtung
keine Ruhe haben, bis möglichst viel Obst

32



gekocht und dadurch um sein bestes

Aroma gebracht ist
Schon die Kinder werden dem Essen

gegenüber vielfach in diese Einstellung
hineinsuggeriert, als ob die Funktionen
der Nahrungsaufnahme eigentlich einem

sündhaften Lebeusbezirk angehören würden.

Eine sehr verbreitete Suggestion
den Kindern gegenüber lässt sich ohne

grosse Uebertreibung auf die Formel

bringen : « Das Gute (Gesunde) bei der

Ernährung ist das Nichtschmackhafte,
das Schmackhafte aber ist vom Uebel.»

— Für den naiven Menschen ist das

Essen eine Freude. Der « gute Ton » dämpft
diese Freude aber mannigfaltig durch

einengende Anstandsregeln, die mit echter

Moral gar nichts zu tun haben. Den

Kindern wird z. B. verboten, während
der Mahlzeit zu reden, damit es ihnen ja
nicht zu wohl dabei wird, usw.

VIII.

Aus all dieser Freudenunfähigkeit heraus

ergibt sich eine Einstellung, wonach

das Hergebrachte, die
Konvention mit dem Erlaubten,
dem Moralischen identifiziert

wird. Danach darf man sich nur
die Freuden leisten, die üblich sind. Ein
Beispiel dafür : Ein junger Lehrer will in
seiner Landschule Uebungen in rhythmischer

Gymnastik einführen, welche ja auf
die Kinder erfahrungsgemäss körperlich
und seelisch sehr befreiend wirken. Die
Schulbehörde aber verbietet es ohne
nähere Begründung als unnötige und
unerwünschte Neuerung. — Ein anderes

Beispiel : Der fünfjährige Hansli schlägt
seiner Mama an einem heissen Julitag
vor, er wolle die Badhöschen anziehen

und sich mit dem Gartenschlauch
anspritzen. Die Mama : « Aber nein, was

denkst du denn, das tut man doch nicht!»
Hansli kommt nach fünf Minuten wieder
und will sich Zitronenwasser machen.

Die Mama ist damit ohne weiteres
einverstanden. Warum Weil es sich jetzt
um ein durch Gewohnheit sanktioniertes
Vergnügen handelt. Bei dem Projekt mit
dem Schlauch wäre es sozusagen um die

Schaffung einer neuen species von
Lebensfreude gegangen. Für das Gefühl
der Mutter aber ist es eine sündhafte

Hemmungslosigkeit, den Bestand der
eingeführten Vergnügen dergestalt zu
vermehren.

Aehnliche Motive führten zu jenem
Verbot rhythmischer Gymnastik und stellen

sich z. B. überall der Errichtung von
Strandbädern hemmend in den Weg. So

wird immer da, wo die ungebrochene
Lebensfreude verloren ging, die Tendenz

herrschen, über erlaubt und unerlaubt an

Stelle des moralischen Gefühls die
Konvention entscheiden zu lassen.

Diese pessimistischen Lebenshaltungen
werden in allen ihren Formen von ihren

Trägern vielfach verstandesmäs-
sig begründet. Man konstruiert
nachträglich eine mehr oder weniger
abgerundete Theorie, um die ursprünglich
gefühlsbedingten und praktisch-gelebten
Einstellungen nachträglich zu rechtfertigen.

So rationalisiert man beispielsweise
die asketische Ablehnung schmackhafter
Kost und gefälliger Kleidung mit Gründen

der Hygiene (die natürlich stets
einen berechtigten Kern enthalten). Der
Widerstand gegen die frohmütigen
Schöpfungen der neuen Architektur verschanzt
sich vielfach hinter Bedenken ästhetischer
Natur usw.

33



In der Hauptsache sind es aber

moralische Begründungen, welche die

asketische Haltung stützen müssen. Die

Anschauung spielt eine Hauptrolle, dass

der naive Genuss irdischer Freuden von
der Pflege innerer, seelischer Werte
ablenke und unsere geistige Kultur
gefährde. Als wenn beispielsweise die

Freude an schmackhafter Speise zu
animalischer Gesinnung und ein Interesse

für anmutige Kleider zu platter Eitelkeit
führen müssten. — Schliesslich steckt
hinter diesen Stellungnahmen ein tiefes
Misstrauen in die menschliche Natur, als

ob alle Neigungen zu sinnesfreudiger
Daseinsbejahung bereits den Keim zu Un-

geistigkeit in sich bergen würden; als ob

der Mensch auf Grund seiner « fleischlichen

» Natur dazu verurteilt wäre, durch
jede Genussfreudigkeit rettungslos zum
Genüssling zu werden.

Verwandt mit diesen ethischen Begründungen

sind die religiösen
Rationalisierungen. Es hat im Laufe der christlichen

Jahrhunderte immer wieder
religiöse Gemeinschaften gegeben, welche
das Lachen und damit alle Fröhlichkeit
als sündhaft betrachteten. Eine

schuldverworrene, finstere Seelenhaltung
konstruierte sich den Dämon einer Gottheit,
welche alles Licht und alles Leben nur
geschaffen hat, um uns Gelegenheit zu

geben, all diesen Herrlichkeiten zu
widerstehen, um in Zerknirschung das Bewusst-
sein eigener Nichtigkeit zu pflegen.

Aber auch ausserhalb dieser Sekten
wirkt noch vielfach ein solch bedrücktes
Christentum, in welchem sich seelische
Unfreiheit in den Mantel einer schwächlichen

und verkrampften Demut hüllt. —
Natürlich sind wir Sünder allzumal. Es

mag ja wahr sein, dass unsere Charaktere

alle eigentlich so erbärmlich sind, dass es

gewissermassen stilgerecht wäre, sich in
Sacktuch zu kleiden und nur noch Rüben

zu essen. Aber es hilft schliesslich
doch nichts

Natürlich soll das Unabhängigsein von
materiellen Genüssen für uns alle ein
hohes Ziel bedeuten. Darin liegt eine

Grundbedingung wirklicher Freiheit. Deshalb

darf auch die Erziehung die Aufgabe nie
aus den Augen verlieren, die Selbständigkeit

der Zöglinge durch Verzicht-Trai-
nierungen zu begründen.

Die asketische, d. h. grundsätzlich
triebfeindliche Haltung ist aber eben
gerade nicht Unabhängigkeit, sondern B e -

fangenheit. Askese ist Tugendersatz,
sie ist verschobene sittliche Leistung. Sie

verzichtet auf die volle Ausgestaltung
des Lebens, die sich nur auf Grund freier
Beherrschung der Triebe vollziehen
kann. Die asketische Einstellung bedeutet

ein partielles Kapitulieren vor den

Möglichkeiten des Lebens, die nur auf
Grund freier Beherrschung der Triebe
aktiviert werden können. Denn alles, was

wir im Leben erreichen können, erreichen

wir auf Grund unserer (beherrschten)
Vitalität.

Die asketische Haltung hilft uns auch

keineswegs über unsere sittlichen
Unzulänglichkeiten hinweg; sie macht uns nur
bedrückter, wunderlicher und sehr leicht
auch noch pharisäisch.

Und nun noch zur Anwendung
dieser Erkenntnisse. Insofern es sich um

Schuld handelt, die unsere Lebensfreude

hemmt, lässt sich an diesen

Einstellungen direkt nichts ändern. Inso-

34



fern sind sie ja nur Symptome eines

verstecktem Uebels und nicht das Uebel

selbst. Da gelten auch heute nur die beiden

uralten Ratschläge, in denen alle

sittliche Weisheit beschlossen liegt : der

eine lautet « erkenne dich selbst » und

der andere « gehe hin und sündige fortan
nicht mehr ». Das ist in der Theorie so

einfach, wie es in der Praxis schwierig
ist. Aber die verkappte Askese, die wir
auf so vielen Lebensgebieten als

Kollektiverscheinung antreffen, beruht ja nicht
nur auf individuellen Schuldgefühlen,
sondern auch auf Suggestion, die

wir einander vermitteln und durch die

wir bereits bei unsern Kindern die echten

Schuldgefühle verhängnisvoll verstärken.
Von diesem Steckengebliebensein in Ge-

fühlszuständen und Anschauungen, die

wir als schlimmes Erbe mit uns schleppen,

gilt es, sich zu befreien. Damit wäre
schon viel erreicht. Auch das ist freilich
nicht leicht. Aber die Erkenntnis
kann hier doch wesentlich mithelfen, un¬

sere Griesgrämereien zu bannen. Das
Durchschauen der Zusammenhänge kann
hier lösend wirken, und wenn wir darüber

hinaus uns innerlich aufraffen und
die gezeichneten Schatten im Alltag zu
vertreiben suchen, dann kann es nicht
fehlen, dass unser Leben um vieles
heiterer und beschwingter wird.

Wir wollen es weitgehend mit der

sport-, Strandbad-, wander- und weekendfrohen

jungen Generation halten. Wir
wollen uns zu Licht, Luft und Wasser
bekennen und uns getrauen, unmittelbar
aus dem Freudenborn des Lebens zu
trinken.

Gewiss : Solche Lebensbejahung und

Lebensfreudigkeit ist an sich nicht letzter
Daseinswert. N u r gemessen « macht
gemein ». Aber wir wollen diese Haltung
schätzen als einen Weg zu grösserer
Seelenweite und zur Belebung unserer
besten Energien. Letzten Endes wird der
freie und glückliche Mensch auch der
sittlichste sein.

35


	Der Ring des Polykrates : warum wir uns das Leben schwerer machen als es sein müsste

