
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 3 (1927-1928)

Heft: 1

Artikel: Freundschaft

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fr e ds c h a f t
Von P. Häberlm

Professor an der Universität Basel

I.

Den Anlass zu der folgenden psycho¬

logischen Betrachtung bildet eine

Debatte zwischen jungen Leuten beiderlei

Geschlechts, der ich neulich als Unbeteiligter

zugehört habe. Ich konnte nicht
jedes Wort verstehen, aber es handelte

sich um Liebe und Freundschaft, ein

Thema, das ja der reiferen Jugend besonders

naheliegt. So viel ich heraushören

konnte, wurden folgende Positionen
vertreten. Eine junge Dame behauptete mit

grossem Eifer, auch zwischen Menschen

verschiedenen Geschlechtes gebe es reine

32



Freundschaft und Kameradschaft, ohne

jeden erotischen Einschlag; sie berief sich

dabei auf ihre eigene Erfahrung, Ihr
hielt ein junger Mann entgegen, diese

Ansicht sei eine Selbsttäuschung, und
gerade der Eifer, mit dem sie vertreten
werde, sei verdächtig; in Wirklichkeit
seien immer erotische Gefühle und Motive
mit im Spiel, auch wenn keines von beiden

Beteiligten sie sich eingestehe. Ihn
unterstützte ein anderer, ging aber noch

weiter, behauptend, selbst zwischen

Angehörigen des gleichen Geschlechts sei

so etwas wie « reine Freundschaft » nicht
möglich, oder genauer : alle sogenannte
Freundschaft sei im Grunde pure Erotik,
nur in mehr oder weniger verkappter
Form. Der Eros sei überhaupt die
einzige positive Form der Beziehung
zwischen Mensch und Mensch, und ohne ihn
würden alle gegenseitig sich auffressen.

— Die jungen Leute wurden nicht einig;
ja, es schien mir, dass sie ein wenig
aneinander vorbeiredeten, weil die Begriffe,
mit denen sie fochten, nicht bei allen
Beteiligten die gleichen waren und wohl
auch bei jedem einzelnen von ihnen der

völligen Klarheit entbehrten. Vielleicht
vermögen die folgenden Betrachtungen
dieser Klarheit zu dienen.

Dass « Liebe » ein mehrdeutiges Wort
ist, diese Erkenntnis stammt ja wohl
nicht erst von gestern. Catull, der
römische Dichter, apostrophiert einmal seine

Lesbia also : « Einstmals liebte ich dich,
und nicht nur so, wie jedermann die
Geliebte liebt; nein, wie ein Vater seine Kinder

liebt, so liebte ich dich. Aber nun,
da ich dich kenne, erscheinst du mir
ebenso verächtlich, als ich in Liebe zu
dir entbrenne. Was ist es nur, das mich
zwingt, dich immer mehr zu lieben und

zugleich immer weniger in Wohlgesinnung

dir zugetan zu sein » Und später :

« Nun hat sich so mein Sinn verwirrt,
dass ich nicht einmal mehr versuchte,
dich zu schätzen, wenn du noch so
vortrefflich erscheinen solltest, und dass ich
doch nicht ablassen könnte, dich zu
lieben, möchtest du auch das Schlimmste

tun. »

Zwei Arten der « Liebe » scheiden sich

hier, ja sie treten sich direkt gegensätzlich

gegenüber. Hier : wie ein Vater seine

Kinder liebt, Wohlgesinntsein, Achtung;
dort : wie jedermann die Geliebte liebt,
Entbranntsein, Liebe, die unabhängig ist
von menschlicher Wertschätzung. Wir
erkennen darin ohne weiteres die beiden

Grundinteressen, die den Menschen zum
Menschen hinziehen, und die es vermögen,

dass er den isolierenden Standpunkt
blosser Selbstbehauptung verlässt, um
Gemeinschaft mit seinesgleichen zu begründen

oder aufzusuchen.

Eros, Liebestrieb, heisst das eine dieser

Interessen. Als ein Schicksal waltet
er, eine Bedürftigkeit unserer Natur, ein

Gegengewicht gegen jenen andern Trieb
der Selbsterhaltung und Selbstverteidigung,

der das Ich vom Du scheidet und
das Du höchstens als Mittel zum
Gebrauch oder zur Machterhöhung des Ich
gelten lässt. Der Eros wischt die Grenzen

zwischen Ich und Du aus, er will,
dass das Ich sich im andern verliere, und
dass das Andere dieses Sichverlieren
entgegenkommend möglich mache. Er ist
Leidenschaft, Entbranntsein, Trieb,
Anschlussbedürfnis, Angst vor dem Alleinsein,

Passion der Vereinigung mit dem,

was nicht Ich ist. Darum stellt er an
das Du die ungestüme Forderung des

Entgegenkommens, denn der Anschluss

33



ist nicht möglich, wenn das Andere nicht
will. Darum auch wandelt er sich in
leidenschaftliche Depression, wenn das Du

nicht entgegenkommt, und gar in ebenso

leidenschaftlichen Hass, wenn er in brüsker

Weise zurückgewiesen wird. Wie
wiederum Catull klagt : « Ich liebe und
hasse zugleich: fragst du mich, wie ich
das anstelle : ich weiss es nicht; aber ich
fühle so und leide Marter daran. »

In allem von diesem Liebestrieb
verschieden, wiewohl ebenfalls eine Art von
« Zuneigung », ist jene andere Liebe,
die Catull meint, wenn er von Achtung,
Wohlwollen, Wertschätzung spricht. Auch
sie entspringt einem Urinteresse der

Seele, welches über die Betonung des

eigenen Ich hinausführt. Aber es ist diesmal

nicht das Interesse der liebenden

Verschmelzung mit dem Du, sondern es

ist die ehrfürchtige Sehnsucht nach Ue-

berwindung der Knechtschaft des Ich mit
seinen persönlichen Begehrlichkeiten und
Leidenschaften. Wir fühlen uns gefangen
in der Notdurft der Sorge für das
bisschen Existenz, gefangen aber auch in

jenem leidenschaftlichen Trieb des Eros.
Unser Geist möchte sich erheben über
diese Bedingtheiten des individuellen
Daseins mit seiner Subjektivität; er ist die
Liebe zum Objektiven, Wahren, Schönen,
Edeln, zum sachlichen, ewigen Gesetz des

schlechthin Guten, zum reinen Urbild des

nicht an persönliche Bedürftigkeit gebundenen

Daseins. Er ist der Sinn für das

Ewige, Eine, das jenseits aller Zersplitterung

in einzelne Existenzen mit ihren
ichbezogenen Ansprüchen steht.

Aus diesem Interesse heraus versuchen
wir uns über die blosse Ichhaftigkeit zu

erheben. Wir schämen uns dieser nackten,

begehrlichen und bedürftigen Ich-

heit; wir streben nach Gütern und Werten,

welche vom persönlichen Bedarf
unabhängig und daher geeignet wären,
wahrhafte Gemeinschafts -Güter zu

sein. Wir streben überhaupt nach

Gemeinschaft, in welcher das Ich sich

hingebend und dienend einfügen könnte.
Denn indem wir an der Gemeinschaft

und an Werten der Gemeinschaft bauen,

gelingt es uns verhältnismässig, das

Persönliche hintanzusetzen und unser
Leben von einer höhern als der individuellen

Warte aus zu führen. Wir leben nicht
mehr uns allein, sondern einer Idee,
einer grossen und guten Sache; wir leben

ein würdiges Leben, und dieses

Leben verliert seinen Wert nicht mit dem

Aufhören der persönlichen Existenz —

während der Wert aller nur subjektiven
Güter mit dem Tode dahinfällt.

Darum wird es uns eigentümlich wohl,

wenn wir einmal vergessen können, dass

wir Ich sind; darum fühlen wir uns rein
und sauber, wenn wir sachlichen

Notwendigkeiten der Gemeinschaft, der

Familie, der Gerechtigkeit, der Erziehung,
der Kunst oder Wissenschaft — kurz,
wenn wir der Notwendigkeit des Richtigen

und Guten unsere Kräfte widmen,
ohne Ansehen der eigenen Person. Darum
aber auch wird unsere Seele eigentümlich
wohltätig berührt, wenn wir fremde
Beispiele selbstloser Hingabe an übersubjektive

Ziele erleben. Solche Beispiele sind
das einzige auf der Welt, für das wir
jenes reine Gefühl der Achtung
reservieren, der geistigen Zustimmung und

Verehrung, welches seinerseits den Appell
an die eigene Selbstüberwindung
darstellt. Wir achten und verehren den

Menschen, in welchem wir das Urbild
höherer Existenz lebendig sehen, wir achten

34



ihn um seiner Erhebung über das Ich

willen.
Auch diese Wertschätzung ist eine

« Liebe », aber von ganz anderer Art als

die erotische Anschlussbedürftigkeit. Sie

will sich nicht ins andere verlieren; sie

gilt überhaupt nicht dem Du als solchem,

sondern dem Ideal, welches im Du

verhältnismässig rein verkörpert erscheint.

Gerade die Achtung verbietet eine

begehrliche Annäherung nach Art der

erotischen Wünsche. Das Verhältnis zum

geachteten und verehrten Menschen ist ein

ganz anderes als dasjenige, das zwischen

dem Subjekt und dem Objekt der

triebhaften Liebe waltet. Darum heischt die

verehrende « Liebe » auch nicht das

«Entgegenkommen » des Du; sie sieht im

Gegenteil die Distanz und respektiert sie. Sie

ist nicht eine Verliebtheit, nicht eine

Passion, sondern ein wie staunendes

Aufschauen zum Hohen, Reinen, welches

einem Entschluss und Gelübde für die

eigene Lebensführung gleichkommt. Nicht
für sich will der also Verehrende den

Gegenstand seiner geistigen Liebe haben;
sondern sich selbst möchte er hingeben
können — nicht jenem verehrten Du in
seiner individuellen Gestalt, sondern der

Idee, als deren Diener oder Offenbarer

das Du erscheint, in sachlicher, nicht
persönlicher Hingabe. Dieser Liebe ist
darum auch der Hass vollkommen

fremd; denn da sie nicht von persönlicher
Art ist, kann sie auch nicht persönlich

zurückgewiesen werden, noch deshalb in
ihr Gegenteil sich verkehren.

So sehr verschieden ist diese geistige
Liebe von der erotischen, dass sie beide

sehr leicht in direkten Gegensatz treten
können. Wie Catull es erfahren hat.
Natürlich : die Erotik ist ja eine Begehrlich¬

keit des in sich selbst beschränkten Ich,
ein Bedürfnis subjektiver Art, in welchem

das Ich sich, um seinetwillen, zu

befriedigen sucht; die geistige Liebe

dagegen entspringt gerade der Sehnsucht

nach Erhebung über die nur subjektiven

Ansprüche, also auch über die

erotische Bedürftigkeit, die so zum Anlass

der Scham werden kann. So kommt es,

dass die Liebe zum Guten nicht selten zu

kämpfen hat gegen die erotische Liebe,

wo diese die Herrschaft über unser Leben

an sich reissen will. Und so auch ist es

erklärlich, dass wir am selben Orte
erotisch entbrannt sein können, wo jene

verehrende Liebe fehlt, und umgekehrt.
Catull wird in seine Lesbia verliebt sein,

möchte sie auch « das Schlimmste tun »,

möchte sie auch so verächtlich werden,
dass er selber nicht einmal mehr versuchen

könnte, sie zu achten.

Dieser Unterschied, ja diese prinzipielle
Gegensätzlichkeit zwischen Liebe und

Liebe muss vor allem klar sein, wenn

man über Freundschaft reden will. Sonst

wird alles ein Geschwätz.

Dass Freundschaft ein Sympathie-Ver-
hältnis ist, dass sie also mit Liebe oder

Zuneigung etwas zu tun hat, dies steht

von vornherein ausser allem Zweifel.

Aber die Frage ist, mit welcher Art von
Liebe sie verwandt oder vielleicht sogar
identisch sei. Ist das Verhältnis zwischen

den Freunden das der reinen verehrenden

Achtung oder Wertschätzung, oder

gründet Freundschaft sich auf den Eros

in jener triebhaft subjektiven Bedeutung
des Wortes Gehört Freundschaft in den

Kreis der himmlischen oder in den der

irdischen Liebe
Sobald man die Frage so stellt, so werden

es verhältnismässig wenige sein, die

35



nicht sofort antworten : keines von
beiden. Aber was dann Ist dann Freundschaft

eine dritte Form der Zuneigung,

neben jenen beiden Arten der

Liebe Wir werden sehen. Zuvor aber

wollen wir, angesichts gewisser extremer

Auffassungen, doch jene erste Antwort
« keins von beiden » festnageln und

begründen. Sie wurde in der Diskussion,
von der wir ausgegangen sind, abgelehnt
sowohl von dem jungen Mädchen, das für
Freundschaft ohne Erotik schwärmte, als

auch von ihrem Partner, der alle «

positive Beziehung » von Mensch zu Mensch

als Erotik erklärte. Nach dieser letzten

Auffassung wäre Freundschaft eine Art
erotischen Verhältnisses; jene junge Dame

dagegen schien ausdrücken zu wollen,
dass gegenseitige (wohl nicht einseitige)
Wertschätzung das genügende Element
der Freundschaft bilde.

Nun also : dass einseitige Achtung
kein Freundschaftsverhältnis ergibt, das

ist wohl von vornherein offenbar. Freundschaft

ißt ein gegenseitiges Verhältnis,
und sie stellt eine gewisse Intimität der

Beziehung dar, welche zweifellos etwas
anderes ist als das verehrende Aufschauen

zum Höheren oder Besseren auf der einen
Seite und das gütige Wohlwollen auf der
andern. Wenn zwischen dem in der

Sphäre der geistigen Sehnsucht Verehrten
und dem Verehrenden eine persönliche
Berührung oder Beziehung überhaupt
stattfindet (was ja nicht notwendig der
Fall ist), so wäre sie etwa als Verhältnis
des Führers zum Anhänger oder Jünger
zu bezeichnen, aber sicher nicht als
Freundschaft. Gerade die in diesem Falle
obwaltende und vom Verehrenden
gewahrte Distanz verhinderte ein
Freundschaftsverhältnis.

Aber im Grunde ist gerade deshalb

auch gegenseitige Achtung (Liebe
in diesem Sinne) nicht dasselbe wie
Freundschaft. Gegenseitige Achtung ist
durchaus möglich. Denn sehr wohl kann
einer der beiden Beteiligten im andern
eine Reinheit verehren, die ihm selber

wirklich oder doch in seinen Augen fehlt,
während der andere umgekehrt zum
ersten aufschaut um anderer oder vielleicht

sogar um derselben Qualitäten willen. Es

braucht übrigens in der Achtung nicht
einmal ein « Aufschauen » im Sinne einer

persönlichen Ueberordnung zu liegen; die

Achtung gilt ja überhaupt nicht eigentlich

dem Du, sondern dem « überwirklichen

» Ideal, welches im Du mehr oder

weniger verkörpert erscheint. Darum
wäre Achtung, und auch gegenseitige Ach-

tung, auch dort möglich, wo zwei
Menschen in gleicher Treue und Reinheit
einer gemeinsam anerkannten Idee dienen

und wo sie sich dieser ihrer «

Wertgleichheit » bewusst wären. Allein
Freundschaft wäre doch auch solche

gegenseitige Wertschätzung noch nicht. Es

wäre immer noch jenes distanzierte
Verhältnis gegenseitiger Anerkennung, das

zwischen manchen von uns existiert, ohne

dass wir deshalb Freunde zu sein

brauchten. Es fehlt da offenbar noch

etwas, was eben die zur Freundschaft
gehörende persönliche Vertrautheit und

Intimität ausmacht. Was es ist, werden

wir sehen.

Aber wenn Achtung nicht ausreicht

zur Begründung der Freundschaft, so

reicht der Eros, im Sinne des Liebestriebes,

oder vielmehr der Verliebtheit, dazu

sicher ebensowenig aus. Von einseitiger
Verliebtheit leuchtet dies ohne weiteres

ein, wenn anders Freundschaft ein g e -

36



gensei tiges Verhältnis ist. Aber auch

ein gegenseitiges Liebesverhältnis ist
etwas anderes als Freundschaft; die

Beziehung ist von anderer Art, auch

wenn man die Erotik nicht ausschliesslich

im geschlechtlichen Sinne versteht.
Erotische Liebe ist eine Leidenschaft, die

an ihrem Gegenstand ihre Befriedigung
und nichts anderes sucht. Ihr Gegenstand
ist für sie Mittel zum Zweck dieser

Befriedigung und kommt in keiner andern
Weise in Betracht. Daher fragt sie nicht
danach, wie dieser ihr Gegenstand an und
für sich sei; es kommt ihr nur darauf an,
wie er für mich, den Liebenden, sei, ob

er mir entgegenkomme oder nicht, ob er
mich reize oder nicht. Im Falle der
Freundschaft ist das zweifellos anders.

Ich verlange von jemand, der mir Freund
sein soll, mehr als dass er mich «

anziehe » und meinem Bedürfnis entgegenkomme;

vor allem wäre er nicht mein

Freund, wenn er mir nichts anderes als

Mittel zur Befriedigung meines triebhaften

Bedürfnisses wäre. Die Freundschaft
schliesst gerade aus, dass einer dem
andern nur Mittel zum Zwecke sei. Daher
ist es sehr wohl möglich, jemand zu
lieben (erotisch), ohne dass wir uns doch

bereit finden könnten, ihn zu unserm
Freunde zu wählen. Es gibt Menschen,
die unsere Leidenschaft reizen und mächtig

auf sich ziehen; aber in den Kreis unserer

Freunde könnten wir sie trotzdem
nicht aufnehmen — ja vielleicht gerade

deswegen nicht : Liebesverhältnis
und Freundschaftsverhältnis sind

Beziehungen, die sich im Grunde, oder doch

bei gewissen Graden, gegenseitig geradezu

stören. Freundschaft ist nicht in der

Weise ein leidenschaftliches
Verhältnis, wie die erotische Beziehung
es immer ist; sie ist in gewissem Sinne

« ruhiger », jedenfalls sachlicher. Es mag
schon sein, dass jemand, zu dem ich
erotisch hingezogen bin, auch mein Freund
werde. Aber dann muss etwas anderes,

in der Erotik nicht aufgehendes,
hinzukommen. Es fehlt im rein erotischen

Verhältnis etwas zur Freundschaft, gerade

so, wie dem Verhältnis gegenseitiger Achtung

oder Anerkennung etwas zur Freundschaft

fehlt.
Forscht man diesem Manko auf beiden

Seiten nach, so kommt man zum Schluss,
dass dem Achtungsverhältnis, im
Vergleich zur Freundschaft, gerade das fehlt,
was das erotische Verhältnis auszeichnet,
nämlich jene Wärme oder Intimität, die

der blosse Respekt nicht enthält — und
dass anderseits dem reinen Liebesverhältnis,

wiederum im Vergleich zur Freundschaft,

eben jene « sachliche » Anerkennung

oder Zustimmung fehlt, welche das

Wesen der «geistigen Liebe»
ausmacht. In der Tat ist es das Geheimnis

aller Freundschaft, dass hier die Beteiligten

sich gegenseitig achten und lieben,
oder lieben und achten.

Fortsetzung und Schluss dieses Artikels von Prof. P. Häberlin
erscheint in einer der nächsten Nummern.


	Freundschaft

