Zeitschrift: Schweizer Spiegel
Herausgeber: Guggenbihl und Huber

Band: 1 (1925-1926)

Heft: 12

Artikel: Gedanken uber die Ehe

Autor: Héaberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1065455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1065455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. GedanLen
Uber die Ehe

Von [/~ 45 berlel.

professor an der

‘ x 7ir sind in der letzten Betrach-
tung von der Voraussetzung

der moralischen Unvollkommenheit der
Beteiligten ausgegangen. Moralische Un-
vollkommenheit ist niimlich aller Mangel
an Gemeinschaftswillen. Die Frage lau-
tete, was wir zur Errichtung einer rech-
ten Ehe bei all dieser Unvollkommenheit
tun konnen. Den noch nicht Verheirate-
ten haben wir geantwortet, sie mochten

sich die Aufgabe vor allen Dingen nicht

zu schwer machen durch ungeeignete
Gattenwahl. Was antworten wir den

Verheirateten ?

Fiir sie handelt es sich darum, den Ge-
meinschaftscharakter der bestehenden Ehe
aufrecht zu erhalten, trotz allen Gefah-
ren, die ihm aus den selbstsiichtigen Trie-
ben drohen. Das ist nur moglich, wenn
ihr Gemeinschaftswille, ihre wahre Liebe,
stiirker ist als diese Triebe. Nun ist aber,
nach der allgemeinen Voraussetzung, je-
ner Wille niemals absolut liberlegen.
Also ist die Ehe jederzeit gefihrdet. Der
Rat, den Gatten so auszuwiihlen, dass die
Gefahr praktisch so viel als moglich ein-
geschriinkt werde, hilft hier nichts mehr;
denn die Wahl ist schon geschehen. Nur
so viel ist sicher : je richtiger die Wahl
gewesen ist, um so weniger wird, trotz

Uhniversitat Basel

moralischer Unvollkommenheit der Betei-
licten, die Ehe gestort werden. Allein
vollkommen «passen» ja die Ehe-
gatten wohl zueinander. Das
heisst : ein Rest von Gefiihrdung durch
den Mangel an Gemeinschaftswillen bleibt
immer. Mit andern Worten : Die Ehe
bleibt immer eine Aufgabe, die sich
nicht « von selber » 1ost, sondern die je-
den Tag neu gelost werden muss. Und
die Losung kann nur durch die wenig-
stens relative moralische Ueberlegenheit,
also durch die sieghafte wahre Liebe, ge-

niemals

schehen.

Daher leuchtet ein, dass Ehegatten, de-
nen es um die rechte und daher gliick-
liche. Ehe zu tun ist, in dieser Hinsicht
gar keine andere Aufgabe haben als die :
ihren Gemeinschaftswillen so viel als mog-
lich zu steigern, immer mehr die rechte
Liebe zu lernen, immer stirker zu wer-
den im Guten. Ihr Problem ist das Pro-
blem der sittlichen Liuterung.

Es ist vor allem wichtig, dass Ehe-
gatten dies einsehen, einsehen, dass es
da gar keine andere Wahl gibt, auf dass
sie nicht mit falschen oder untauglichen
Mitteln sich zu helfen suchen oder gar
die Hilfe « von aussen » erwarten. Es ist
z. B. sehr gefihrlich, auf leichtfertige

27



Freunde und Tanten zu horen, welche
den iiber die Unvollkommenheit des ehe-
lichen Verhiiltnisses klagenden Gatten
auf die heilsame Wirkung der « Zeit »
und der Gewohnung vertrosten. Es kann
ja sein, dass einmal « die Zeit » mithilft.
Das ist aber nur dann der Fall, wenn
diese « Zeit» eine innere Entwicklung
und Reifung der Eheleute mit sich bringt,
welche einem sittlichen Wachstum gleich-
kommt. Das tut aber « die Zeit» sicher
nur dann, wenn die Beteiligten wolle n.
Also kommt es doch in erster Linie auf
ihren Willen zum Guten an, und nicht aut
die Zeit. Was aber die Macht der Ge-
wohnung betrifft, so kann sie ebensowohl
nach der Seite des Schlimmen wie nach
der des Guten wirken, und es kommt
auch hier darauf an, ob die Beteiligten
sie so oder so verwerten. Man kann
sich auch an die Mingel der Ehe «ge-
wohnen »; aber dadurch verschwinden sie
nicht, ganz im Gegenteil : sie fressen wei-
ter um sich, bis eines Tages der Zustand
unhalthar geworden ist. Die <« Gewoh-
nung » wirkt nur dann verhiltnismiissig
giinstig, wenn sie Gewthnung der Gatten
aneinander bedeutet. Sie hat dann etwa
denselben Effekt wie eine Gatténwa.hl,
welche nach dem Prinzip der innern Ves-
wandtschaft erfolgte : man gleicht sich
einander an, und so wird die Aufgabe der
Gemeinschaftsbildung leichter; man lernt
sich zu tolerieren, so nimmt die Explo-
sionsgefahr ab. Allein man soll sich nicht
tiuschen : eine derart giinstige Gewdoh-
nung ist nur moglich, wenn es den Gat-
ten ernsthaft um die Ehe zu tun ist, d. h.
nur auf Grund des (wachsenden) Wil-
lens zur Gemeinschaft. Auf das Wachs-
tum dieses Willens kommt es also auch
hier an.

28

Untauglich ist also die blosse Hoffnung
auf die Zeit oder die Gewohnung als
solche. Untauglich sind aber auch alle
Versuche der Vertuschung oder der Be-
tiubung, oder der Steigerung der ge-
schlechtlichen Seite des Ehelebens. Nicht
wenige Eheleute scheinen in der Tat zu
glauben, eine gestorte IEhe sei weniger
gestort oder werde sich « von selbst »
ausheilen, wenn man die faulen Stellen
vor sich und vor andern verberge. Die
Unwahrheit ist noch nie heilsam gewesen.
Andere suchen sich neben dem che-
lichen Verhiiltnis fiir das verlorene Gliick
schadlos zu halten, in der Meinung, so
die Ehe ertriiglich zu machen. Sie be-
tiuben sich durch Vergniigungen, durch
Steckenpferde, durch Marotten, auch
wohl durch Arbeit. Mag sein, dass sie
sich so ihr Leben erleichtern: aber die
Ehe wird dadurch nicht besser, sondern
schlimmer. Wieder andere geben sich der
Tiduschung hin, das Problem sei : jung zu
bleiben in der « Liebe »; sie suchen durch
allerlei oder weniger iusserliche
Mittel die Stimmung der Flitterwochen
wieder zu erzeugen, um so die Ehe zu
retten. Aber Flitterwochenstimmung ist
nicht Ehestimmung und Geschlechtsliebe
ist nicht wahre Liebe. Im erotischen
Rausch betiiubt man sich lediglich; man
tiuscht sich iiber die wahren Schwierig-
keiten hinweg, und gebessert wird nichts.

Nein, es kommt wirklich darauf an,
die wahre Liebe zu lernen, die Macht des
Wie aber ist dies

mehr

Guten zu stirken.
moglich ?

Wahr bleibt, dass alles Gute und alle
Giite, die der Mensch hat, ein Geschenk
und eine Gnade Gottes ist. Machen kon-
nen wir das nicht von uns aus, denn die

Giite, die Liebe, ist von iiberirdischer Art.



Aber wir konnen doch etwas dazu tun,
dass wir des Geschenkes wiirdig und also
mogliche, taugliche Empfinger sind. Wir

konnen von ganzem Herzen darum bitten.

Das ist religiose Ausdrucksweise. Psy-
chologisch wiirde sie etwas anders lau-
ten; aber in der Sache selbst bedeutete
das keine Aenderung. Wir wollen ver-
suchen, uns in Kiirze so verstindlich als
moglich zu machen, ohne uns peinlich an
die eine oder die andere Art der Begriffe
und der Worte zu halten.

Wir haben in uns guten Willen, aber
er ist schwach. Wir sind unserer Natur
nach nicht erhaben iiber das Bose, und
es wird uns von IFall zu Fall immer wie-
der zu schaffen machen. Aber wir haben
eine Moglichkeit, uns, trotz aller mog-
lichen Fehler von Fall zu Fall, doch
grundsitzlich auf die Seite des
Guten zu stellen, im Prinzip es als das
allein Notwendige und Wahre anzuerken-
nen. Das ist die Moglichkeit des Gla u-
bens.

Denn der Glaube, im vollen Sinne dieses
Wortes, ist nicht ein Fiirwahrhalten von
irgend etwas. Er steht deshalb auch we-
der in Parallele noch im Gegensatz zum
Wissen. Der rechte Glaube fiingt nicht
dort an, wo das Wissen aufhort, sondern
er ist selber ein Wissen, eine Gewissheit,
aber nicht ein Wissen des Kopfes, son-
dern eine Gewissheit des Herzens, eine
Gewissheit des Willens zum Guten.

Wir wollen das Gute, darum glauben
wir. Das bisschen Giite, das in uns
wohnt, ist uns Zeugnis und Offenbarung
des Guten selbst, des vollkommen reinen
Willens. Indem wir wuns grundséitzlich
auf seine Seite stellen, angezogen und
erfasst von ihm, glauben wir.

Der Glaube ist die Hingabe an das
Gute «im Prinzip ». Es ist die Gewiss-
heit des absoluten Guten, die Gewissheit
Gottes. Der Gliubige gibt sich und sein
Leben in die Hand Gottes, mit seinem
Guten und seinem Bosen. Und die Wir-
kung dieser Hingabe ist unter allen Um-
stiinden eine Stirkung des Guten. Der
Glaube erweist sich als eine Kraft zum
Guten, als eine Brunnenstube, aus der
immer wieder Wasser zu schopfen ist.
Das ist keine Theorie, das ist die leben-
dige Erfahrung von Jahrtausenden. Man
muss nur, wie es im Glauben geschieht,
grundsidtzlich das Gute wollen, so
ist man auch im einzelnen konkreten Fall
stirker zum Guten. Man muss sich nur
Gott hingeben, so verliert das Bose auch
im einzelnen Fall von seiner Macht. Das
Bise ist ja nichts anderes als die Hin-
gabe des Menschen an sich selbst, an

seine eigene Individualitit mit ihren
eigensiichtigen Bediirfnissen.  Glauben
heisst : grundsiitzlich sich selbst ab-

schworen und sich dem zuwenden, was
itber allem Ich ist. Glauben ‘heisst:
sich selbst nicht mehr wichtig neh-
men, sondern nur noch Gottes Willen,
das heisst das Gute. Und das Gute
ist, bezogen auf andere Menschen, die
Gemeinschaft. Der Glaube ist das einzig

. wahrhaft soziale Grundverhalten.

Dass er das ist, zeigt sich ganz unmit-
telbar darin, dass er notwendig die Liche
gebiert, die wahre Liebe zu dem, was
nicht Ich ist. Auch das ist keine Theorie,
sondern Tatsache der Erfahrung. Wer
sich dem Guten hingibt, fiir den gibt es
im Prinzip, grundsitzlich, keinen Unter-
schied mehr zwischen Ich und Du. All
das verschwindet vor der erlebten und
anerkannten Notwendigkeit des gemein-

29



samen Lebens. Der Glaube ist zugleich
das Geliibde der Briiderlichkeit, und er
gibt Kraft, sie zu leben. Nur vermeint-
licher falscher Glaube ist intolerant; In-
toleranz ist noch Selbstsucht. Der rechte
Glaube ist die Toleranz selber, nicht im
Sinne sentimentaler oder gleichgiiltiger
Verwirkung des Unterschiedes von Gut
und Bose, aber im Sinne der briiderlichen
Gemeinschaft mit aller Kreatur, ja auch
sofern sie bhose ist.

So hilft er, das
iiberwinden. Denn es ist wiederum eine
alte Erfahrung, dass nur die Liebe das
Bise tiberwindet, nicht der Zorn oder die
Verachtung oder die gereizte Gegenwehr.
Noch wichtiger aber ist, dass der Glaube
das Bose in uns iiberwinden hilft. Nicht

Bose ausser uns zu

nur in dem Sinne (dessen schon gedacht
worden ist), dass er den guten Willen
im einzelnen Falle stirkt, sondern auch
so, dass er dem noch lebendigen Bsen
in uns seinen Stachel nimmt. Der Glaube
ist ja das Vertrauen in die ewige Bedeu-
tung des Guten und daher die Gewiss-
heit der ewigen Ueberwundenheit des
Bosen. Darum ist er die Hoffnung auf
den Sieg des Guten und die Gewissheit,
dass es eine Vergebung der Siinden gibt.
Der eigentliche Stachel des Bosen in uns
ist das Bewusstsein der Schuld. Mit dem
Glauben verschwindet zwar nicht die
Schuldhaftigkeit des Bosen, es verschwin-
det aber das niederdriickende und lih-
mende Gefiihl der unerl&dsten Schuld.
Im Glauben ist die Erlosung wvon der
schuldhaften Depression, die Befreiung
vom Gefiihl der Verworfenheit. Und je-
dermann weiss, dass das Bose um so eher
zu iiberwinden ist, je weniger der Mensch
an seinem Guten verzweifelt. Der Glaube
lisst keine Verzweiflung mehr zu, er

30

macht frei zum Guten. Nun hingen
wir nicht mehr an unserem Bosen, wir
lassen uns nicht unterkriegen, wir ver-
trauen auf das Gute, und der ist stark,
der das Vertrauen hat.

Das sind alles nur kurze und unvoll-
kommene Hinweise. Wer im Leben Erfah-
rung hat, versteht sie aber. Er versteht,
dass es kein anderes Mittel gibt, unsere
schwache Kraft zum Guten zu stirken.
Und nun kommen wir wieder auf die Ihe
zuriick.

Wir sahen, dass eine rechte Ehe nur
bestehen kann durch den Sieg des Ge-
meinschaftswillens {iber die personlichen
Anspriiche, vor allem auch iiber die Launen
und die Selbstsucht der Geschlechtsliebe.
Wir mussten aber erkennen, dass fiir den
sittlich immer mehr oder weniger schwa-
chen Menschen dieser Sieg nicht selbstver-
stindlich ist, so dass die Ehe eine stin-
dig neu zu losende Aufgabe bleibt. Zu-
letzt haben wir angedeutet, dass dem an
sich schwachen Guten in uns seine ei-
gentliche, sieghafte Kraft aus dem Glau-
ben kommt. Es ergibt sich aus dem
allem, dass eine Ehe nur dann die ma-
ximale Gewiihr der Richtigkeit und daher
des Gliickes in sich trigt, wenn sie vom
rechten Glauben getragen ist. Entweder
ruht eine Ehe auf religioser Grundlage,
oder sie ist auf Sand gebaut, so dass ein
Wassersturz oder ein Sturmwind sie zu
FFall bringen kann. — Das sage ich nicht
im Dienste einer Kirche oder Konfession,
sondern einfach um der Wahrheit willen,
die das Leben an vielen Beispielen ge-
ratener und missratener Ehen mich ge-
lehrt hat.

Wir haben uns in diesen Betrachtun-
gen absichtlich auf die Ehe als Verhilt-
nis von Mann und Frau beschrinkt und



haben nicht in Betracht gezogen, was sie
okonomisch und rechtlich und was sie vor
allem als Kern und Keim der Familie,
was sie fiir die Kinder und fiir die wei-
tere « Gesellschaft » bedeutet und welche
neuen Fragen hier auftauchen wiirden.
Wir mussten uns aus riumlichen Griin-
den auf den einen Aspekt beschrinken.
Aber vielleicht bedeutet diese ifusserliche
Beschriinkung gar keine Beschriinkung in
der Sache selbst. Denn sicher kann die
familiire, die ©Okonomische, die offent-
liche Mission der Ehe nur dann erfiillt
werden, wenn erst einmal das Verhiiltnis
der Ehegatten untereinander in Ordnung
ist, wenn es sich also um eine rechte
Ehe handelt. Und ebenso sicher wird
dann jene Mission sich erfiillen. Weisen
wir mit ein paar Worten nur beispiels-
weise noch auf die familiiire Mission hin,
vor allem auf die Bedeutung fiir die
Kinder.

Wir wollen nicht erdrtern,
von Kindern

inwiefern
durch das Vorhandensein
das Eheproblem kompliziert, vielleicht in
mancher Hinsicht auch erleichtert wird.
Sondern wir setzen ecinfach voraus, dass
Kinder vorhanden seien, fragen, was die
gestorte und was die rechte Ehe, als
Verhiiltnis der Gatten, fiir die Kinder be-
deutet. Es ist mit wenigen Worten zu
sagen. '

Kinder sind eine Gabe, die vor allem
eine Aufgabe ist. Kinder sind nicht zum
Vergniigen noch zum Zeitvertreib der
Eltern da. Kinder wollen richtig erzogen
sein. Richtig erzogen werden sie dann,
wenn sie zum Guten erzogen werden,
d. h. zum sieghaften Gemeinschaftssinn,
zur Erlostheit von der selbstsiichtigen
Macht des Bosen.

Glaubt jemand, eine solche Erziehung
sei moglich in einer zerriitteten Ehe?
Viele scheinen es zu glauben. Sie lehren
die Kinder das Gute und verlangen von
ihnen Gutes, obwohl sie selber nicht darin
leben. Sie meinen, die Lehre, die Ermah-
nung, die Strafen tun es. Wohl kennen
sie die Wirkung des Beispiels, und wenn
sie ein wenig ehrlich sind, so wissen sie,
dass ihr eigenes Beispiel nicht durchaus
erhebend ist. Also verbergen sie die
faulen Stellen ihrer Ehe vor den Kindern;
sie meinen, die L. e hre des Guten mache
es. Wie falsch ist diese Meinung. Der
Geist der Familie ist bestimmt durch
das Verhiiltnis der Gatten
nicht durch die Worte, die sie zu den
Kindern sprechen. Jener Geist
durch tausend Poren in die Seelen der
Kinder: Worte, Ermahnungen, Strafen
bleiben Schall und Rauch, wenn sie nicht
Ausdruck des rechten Geistes sind. Man
erzieht nicht durch das, was man sagt
oder wie man sich gibt, sondern einzig
durch das, was man ist. Wie die rechte
Ehe, so ruht die rechte Familie und die
rechte Erziehung auf dem Guten, dessen
der rechte

zueinander,

dringt

Fundament und Nihrgrund
Glaube ist.

Der Leser sieht: wir hatten iber die
Ehe nichts Neues zu sagen, sondern lau-
ter uralte und geradezu selbstverstind-
liche Dinge. Aber die Wahrheit ist immer
uralt und selbstverstindlich. Trotzdem ist
es gut, sie ab und zu wieder in Erinne-
rung zu rufen. Vor allem aber muss die
alte Wahrheit immer wieder neu erlebt

werden, um wirklich Wahrheit zu sein.

&

Dieses ist der letzte der sechs Aufsitze ,Gedanken
iiber die Ehe* wvon Paul Hiberlin. In der Oktober-
Nummer erscheint der 1. Aufsatz einer neuen Serie des
gleichen Verfassers iiber ein anderes Thema.

31



	Gedanken über die Ehe

