
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 1 (1925-1926)

Heft: 12

Artikel: Gedanken über die Ehe

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


G e d anlzen
• •Ul e r die

Von

Professor an der Universität Basel

Wir sind in der letzten Betrach¬

tung' von der Voraussetzung
der moralischen Unvollkommenheit der

Beteiligten ausgegangen. Moralische
Unvollkommenheit ist nämlich aller Mangel

an Gemeinschaftswillen. Die Frage
lautete. was wir zur Errichtung einer rechten

Ehe hei all dieser Unvollkommenheit
tun können. Den noch nicht Verheirateten

haben wir geantwortet, sie möchten
sich die Aufgabe vor allen Dingen nicht
zu schwer machen durch ungeeignete
Gattenwahl. Was antworten wir den

Verheirateten '?

Für sie handelt es sich darum, den

Gemeinschaftscharakter der bestehenden Ehe

aufrecht zu erhalten, trotz allen Gefahren,

die ihm aus den selbstsüchtigen Trieben

drohen. Das ist nur möglich, wenn
ihr Gemeinschaftswille, ihre wahre Liebe,
stärker ist als diese Triebe. Nun ist aber,
nach der allgemeinen Voraussetzung,
jener Wille niemals absolut überlegen.
Also ist die Ehe jederzeit gefährdet. Der

Rat, den Gatten so auszuwählen, dass die

Gefahr praktisch so viel als möglich
eingeschränkt werde, hilft hier nichts mehr;
denn die Wahl ist schon geschehen. Nur
so viel ist sicher : je richtiger die Wahl

gewesen ist, um so weniger wird, trotz

moralischer Unvollkommenheit der

Beteiligten, die Ehe gestört werden. Allein
v o 11 k o m m e n « passen » ja die

Ehegatten wohl niemals zueinander. Das

heisst : ein Rest von Gefährdung durch
den Mangel an Gemeinschaftswillen bleibt
immer. Mit andern Worten : Die Ehe

bleibt immer eine Aufgab e, die sich

nicht « von selber » löst, sondern die
jeden Tag neu gelöst werden muss. Und

die Lösung kann nur durch die wenigstens

relative moralische Ueberlegenheit,
also durch die sieghafte wahre Liebe,
geschehen.

Daher leuchtet ein, dass Ehegatten,
denen es um die rechte und daher glückliche

Ehe zu tun ist, in dieser Hinsicht

gar keine andere Aufgabe haben als die :

ihren Gemeinschaftswillen so viel als möglich

zu steigern, immer mehr die rechte

Liebe zu lernen, immer stärker zu werden

im Guten. I h r Problem ist das

Problem der sittlichen Läuterung.
Es ist vor allem wichtig, dass

Ehegatten dies einsehen, einsehen, dass es

da gar keine andere Wahl gibt, auf dass

sie nicht mit falschen oder untauglichen
Mitteln sich zu helfen suchen oder gar
die Hilfe « von aussen » erwarten. Es ist
z. B. sehr gefährlich, auf leichtfertige

27



Freunde und Tanten zu hören, welche

den über die Unvollkommenheit des

ehelichen Verhältnisses klagenden Gatten
auf die heilsame Wirkung der « Zeit »

und der Gewöhnung vertrösten. Es kann

ja sein, dass einmal « die Zeit » mithilft.
Das ist aber nur dann der Fall, wenn
diese « Zeit » eine innere Entwicklung
und Reifung der Eheleute mit sich bringt,
welche einem sittlichen Wachstum
gleichkommt. Das tut aber « die Zeit » sicher

nur dann, wenn die Beteiligten wollen.
Also kommt es doch in erster Linie auf
ihren Willen zum Guten an, und nicht auf
die Zeit. Was aber die Macht der

Gewöhnung betrifft, so kann sie ebensowohl
nach der Seite des Schlimmen wie nach

der des Guten wirken, und es kommt
auch hier darauf an, ob die Beteiligten
sie so oder so verwerte n. Man kann
sich auch an die Mängel der Ehe «

gewöhnen »; aber dadurch verschwinden sie

nicht, ganz im Gegenteil : sie fressen weiter

um sich, bis eines Tages der Zustand
unhaltbar geworden ist. Die « Gewöhnung

» wirkt nur dann verhältnismässig
günstig, wenn sie Gewöhnung der Gatten
aneinander bedeutet. Sie hat dann etwa
denselben Effekt wie eine Gattenwahl,
welche nach dem Prinzip der innern
Verwandtschaft erfolgte : man gleicht sich

einander an, und so wird die Aufgabe der

Gemeinschaftsbildung leichter; man lernt
sich zu tolerieren, so nimmt die

Explosionsgefahr ab. Allein man soll sich nicht
täuschen : eine derart günstige Gewöhnung

ist nur möglich, wenn es den Gatten

ernsthaft um die Ehe zu tun ist, d. h.

nur auf Grund des (wachsenden) Willens

zur Gemeinschaft. Auf das Wachstum

dieses Willens kommt es also auch

hier an.

Untauglich ist also die blosse Hoffnung
auf die Zeit oder die Gewöhnung als

solche. Untauglich sind aber auch alle
Versuche der Vertuschung oder der

Betäubung, oder der Steigerung der

geschlechtlichen Seite des Ehelebens. Nicht
wenige Eheleute scheinen in der Tat zu

glauben, eine gestörte Ehe sei weniger

gestört oder werde sich « von selbst »

ausheilen, wenn man die faulen Stellen

vor sich und vor andern verberge. Die
Unwahrheit ist noch nie heilsam gewesen.
Andere suchen sich neben dem
ehelichen Verhältnis für das verlorene Glück
schadlos zu halten, in der Meinung, so

die Ehe erträglich zu machen. Sie

betäuben sich durch Vergnügungen, durch

Steckenpferde, durch Marotten, auch

wohl durch Arbeit. Mag sein, dass sie

sich so ihr Leben erleichtern: aber die

Ehe wird dadurch nicht besser, sondern
schlimmer. Wieder andere geben sich der

Täuschung hin, das Problem sei : jung zu

bleiben in der « Liebe »; sie suchen durch

allerlei mehr oder weniger äusserliche

Mittel die Stimmung der Flitterwochen
wieder zu erzeugen, um so die Ehe zu

retten. Aber Flitterwochenstimmung ist

nicht Ehestimmung und Geschlechtsliebe

ist nicht wahre Liebe. Im erotischen
Rausch betäubt man sich lediglich; man
täuscht sich über die wahren Schwierigkeiten

hinweg, und gebessert wird nichts.

Nein, es kommt wirklich darauf an,
die wahre Liebe zu lernen, die Macht des

Guten zu stärken. Wie aber ist dies

möglich
Wahr bleibt, dass alles Gute und alle

Güte, die der Mensch hat, ein Geschenk

und eine Gnade Gottes ist. Machen können

wir das nicht von uns aus, denn die

Güte, die Liebe, ist von überirdischer Art.

28



Aber wir können doch etwas dazu tun,
dass wir des Geschenkes würdig und also

mögliche, taugliche Empfänger sind. Wir
können von ganzem Herzen darum bitten.

Das ist religiöse Ausdrucksweise.
Psychologisch würde sie etwas anders lauten;

aber in der Sache selbst bedeutete

das keine Aendorung. Wir wollen
versuchen, uns in Kürze so verständlich als

möglich zu machen, ohne uns peinlich an

die eine oder die andere Art der Begriffe
und der Worte zu halten.

Wir haben in uns guten Willen, aber

er ist schwach. Wir sind unserer Natur
nach nicht erhaben über das Böse, und

es wird uns von Fall zu Fall immer wieder

zu schaffen machen. Aber wir haben

eine Möglichkeit, uns, trotz aller
möglichen Fehler von Fall zu Fall, doch

grundsätzlich auf die Seite des

Guten zu stellen, im Prinzip es als das

allein Notwendige und Wahre anzuerkennen.

Das ist die Möglichkeit des Glaubens.

Denn der Glaube, im vollen Sinne dieses

Wortes, ist nicht ein Fürwahrhalten von
irgend etwas. Er steht deshalb auch weder

in Parallele noch im Gegensatz zum
Wissen. Der rechte Glaube fängt nicht
dort an, wo das Wissen aufhört, sondern

er ist selber ein Wissen, eine Gewissheit,
aber nicht ein Wissen des Kopfes,
sondern eine Gewissheit des Herzens, eine

Gewissheit des Willens zum Guten.

Wir wollen das Gute, darum glauben
wir. Das bisschen Güte, das in uns

wohnt, ist uns Zeugnis und Offenbarung
des Guten selbst, des vollkommen reinen
Willens. Indem wir uns grundsätzlich
auf seine Seite stellen, angezogen und
erfasst von ihm, glauben wir.

Der Glaube ist die Hingabe an das

Gute « im Prinzip ». Es ist die Gewissheit

des absoluten Guten, die Gewissheit
Gottes. Der Gläubige gibt sich und sein

Leben in die Hand Gottes, mit seinem

Guten und seinem Bösen. Und die

Wirkung dieser Hingabe ist unter allen
Umständen eine Stärkung des Guten. Der

Glaube erweist sich als eine Kraft zum

Guten, als eine Brunnenstube, aus der

immer wieder Wasser zu schöpfen ist.
Das ist keine Theorie, das ist die lebendige

Erfahrung von Jahrtausenden. Man

muss nur, wie es im Glauben geschieht,

grundsätzlich das Gute wollen, so

ist man auch im einzelnen konkreten Fall
stärker zum Guten. Man muss sich nur
Gott hingeben, so verliert das Böse auch
im einzelnen Fall von seiner Macht. Das

Böse ist ja nichts anderes als die

Hingabe des Menschen an sich selbst, an
seine eigene Individualität mit ihren

eigensüchtigen Bedürfnissen. Glauben
heisst : grundsätzlich sich selbst
abschwören und sich dem zuwenden, was

über allem Ich ist. Glauben 'heisst :

sich selbst nicht mehr wichtig
nehmen, sondern nur noch Gottes Willen,
das heisst das Gute. Und das Gute

ist, bezogen auf andere Menschen, die

Gemeinschaft. Der Glaube ist das einzig-

wahrhaft soziale Grundverhalten.
Dass er das ist, zeigt sich ganz unmittelbar

darin, dass er notwendig die Liebe

gebiert, die wahre Liebe zu dem, was
nicht Ich ist. Auch das ist keine Theorie,
sondern Tatsache der Erfahrung. Wer
sich dem Guten hingibt, für den gibt es

im Prinzip, grundsätzlich, keinen Unterschied

mehr zwischen Ich und Du. All
das verschwindet vor der erlebten und
anerkannten Notwendigkeit des gemein-

29



samen Lebens. Der Glaube ist zugleich
das Gelübde der Brüderlichkeit, und er

gibt Kraft, sie zu leben. Nur vermeintlicher

falscher Glaube ist intolerant;
Intoleranz ist noch Selbstsucht. Der rechte
Glaube ist die Toleranz selber, nicht im
Sinne sentimentaler oder gleichgültiger
Verwirkung des Unterschiedes von Gut
und Böse, aber im Sinne der brüderlichen
Gemeinschaft mit aller Kreatur, ja auch

sofern sie böse ist.
So hilft er, das Böse ausser uns zu

überwinden. Denn es ist wiederum eine

alte Erfahrung, dass nur die Liebe das

Böse überwindet, nicht der Zorn oder die

Verachtung oder die gereizte Gegenwehr.
Noch wichtiger aber ist, dass der Glaube
das Böse i n u n s überwinden hilft. Nicht
nur in dem Sinne (dessen schon gedacht
worden ist), dass er den guten Willen
im einzelnen Falle stärkt, sondern auch

so, dass er dem noch lebendigen Bösen

in uns seinen Stachel nimmt. Der Glaube

ist ja das Vertrauen in die ewige Bedeutung

des Guten und daher die Gewissheit

der ewigen Ueberwundenheit des

Bösen. Darum ist er die Hoffnung auf
den Sieg des Guten und die Gewissheit,
dass es eine Vergebung der Sünden gibt.
Der eigentliche Stachel des Bösen in uns
ist das Bewusstsein der Schuld. Mit dem

Glauben verschwindet zwar nicht die

Schuldhaftigkeit des Bösen, es verschwindet

aber das niederdrückende und
lähmende Gefühl der unerlösten Schuld.

Im Glauben ist die Erlösung von der

schuldhaften Depression, die Befreiung
vom Gefühl der Verworfenheit. Und
jedermann weiss, dass das Böse um so eher

zu überwinden ist, je weniger der Mensch

an seinem Guten verzweifelt. Der Glaube

lässt keine Verzweiflung mehr zu, er

macht frei zum Guten. Nun h ä n g e n

wir nicht mehr an unserem Bösen, wir
lassen uns nicht unterkriegen, wir
vertrauen auf das Gute, und der ist stark,
der das Vertrauen hat.

Das sind alles nur kurze und
unvollkommene Hinweise. Wer im Leben Erfahrung

hat, versteht sie aber. Er versteht,
dass es kein anderes Mittel gibt, unsere
schwache Kraft zum Guten zu stärken.
Und nun kommen wir wieder auf die Ehe

zurück.
Wir sahen, dass eine rechte Ehe nur

bestehen kann durch den Sieg des

Gemeinschaftswillens über die persönlichen
Ansprüche, vor allem auch über die Launen

und die Selbstsucht der Geschlechtsliebe.

Wir mussten aber erkennen, dass für den

sittlich immer mehr oder weniger schwachen

Menschen dieser Sieg nicht selbstverständlich

ist, so dass die Ehe eine ständig

neu zu lösende Aufgabe bleibt.
Zuletzt haben wir angedeutet, dass dem an

sich schwachen Guten in uns seine

eigentliche, sieghafte Kraft aus dem Glauben

kommt. Es ergibt sich aus dem

allem, dass eine Ehe nur dann die

maximale Gewähr der Richtigkeit und daher
des Glückes in sich trägt, wenn sie vom
rechten Glauben getragen ist. Entweder
ruht eine Ehe auf religiöser Grundlage,
oder sie ist auf Sand gebaut, so dass ein

Wassersturz oder ein Sturmwind sie zu
Fall bringen kann. — Das sage ich nicht
im Dienste einer Kirche oder Konfession,
sondern einfach um der Wahrheit willen,
die das Leben an vielen Beispielen
geratener lind missratener Ehen mich
gelehrt hat.

Wir haben uns in diesen Betrachtungen

absichtlich auf die Ehe als Verhältnis

von Mann und Frau beschränkt und

30



haben nicht in Betracht gezogen, was sie

ökonomisch und rechtlich und was sie vor
allem als Kern und Keim der Familie,
was sie für die Kinder und für die weitere

« Gesellschaft » bedeutet und welche

neuen Fragen hier auftauchen würden.

Wir mussten uns aus räumlichen Gründen

auf den einen Aspekt beschränken.

Aber vielleicht bedeutet diese äusserliche

Beschränkung gar keine Beschränkung in
der Sache selbst. Denn sicher kann die

familiäre, die ökonomische, die öffentliche

Mission der Ehe nur dann erfüllt
werden, wenn erst einmal das Verhältnis
der Ehegatten untereinander in Irdnung
ist, wenn es sich also um eine rechte
Ehe handelt. Und ebenso sicher wird
dann jene Mission sich erfüllen. Weisen

wir mit ein paar Worten nur beispielsweise

noch auf die familiäre Mission hin,

vor allem auf die Bedeutung für die

Kinder.
Wir wollen nicht erörtern, inwiefern

durch das Vorhandensein von Kindern
das Eheproblem kompliziert, vielleicht in

mancher Hinsicht auch erleichtert wird.
Sondern wir setzen einfach voraus, dass

Kinder vorhanden seien, fragen, was die

gestörte und was die rechte Ehe, als

Verhältnis der Gatten, für die Kinder
bedeutet. Es ist mit wenigen Worten zu

sagen.
Kinder sind eine Gabe, die vor allem

eine Aufgabe ist. Kinder sind nicht zum

Vergnügen noch zum Zeitvertreib der

Eltern da. Kinder wollen richtig erzogen
sein. Richtig erzogen werden sie dann,

wenn sie zum Guten erzogen werden,
d. h. zum sieghaften Gemeinschaftssinn,
zur Erlöstheit von der selbstsüchtigen
Macht des Bösen.

Glaubt jemand, eine solche Erziehung
sei möglich in einer zerrütteten Ehe

Viele scheinen es zu glauben. Sie lehren
die Kinder das Gute und verlangen von
ihnen Gutes, obwohl sie selber nicht darin
leben. Sie meinen, die Lehre, die Ermahnung,

die Strafen tun es. Wohl kennen

sie die Wirkung des Beispiels, und wenn
sie ein wenig ehrlich sind, so wissen sie,

dass ihr eigenes Beispiel nicht durchaus

erhebend ist. Also v c r b e r g e n sie die

faulen Stellen ihrer Ehe vor den Kindern;
sie meinen, die Lehre des Guten mache

es. Wie falsch ist diese Meinung. Der

Geist der Familie ist bestimmt durch
das Verhältnis der Gatten zueinander,
nicht durch die Worte, die sie zu den

Kindern sprechen. Jener Geist dringt
durch tausend Poren in die Seelen der

Kinder; Worte, Ermahnungen, Strafen
bleiben Schall und Rauch, wenn sie nicht
Ausdruck des rechten Geistes sind. Man

erzieht nicht durch das, was man sagt
oder wie man sich gibt, sondern einzig
durch das, was man i s t. Wie die rechte

Ehe, so ruht die rechte Familie und die

rechte Erziehung auf clem Guten, dessen

Fundament und Nährgrund der rechte
Glaube ist.

Der Leser sieht : wir hatten über die

Ehe nichts Neues zu sagen, sondern lauter

uralte und geradezu selbstverständliche

Dinge. Aber die Wahrheit ist immer
uralt und selbstverständlich. Trotzdem ist
es gut, ,sie ab und zu wieder in Erinnerung

zu rufen. Vor allem aber muss die

alte Wahrheit immer wieder neu erlebt
werden, um wirklich Wahrheit zu sein.

#

Dieses ist der letzte der sechs Aufsätze »Gedanken
über die Ehe" von Paul Häberlin. In der Oktober-
Nummer erscheint der 1. Aufsatz einer neuen Serie des
gleichen Verfassers über ein anderes Thema.

31


	Gedanken über die Ehe

