
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 1 (1925-1926)

Heft: 3

Artikel: Ist die Bibel Gottes Wort?

Autor: Schmiedel, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die B 1 lei
Gottes Wort?

von Paul Schmiedel
Professor an der Universität Zürich

Paul Schmiedel hat sein ganzes Lehen
der Erforschung des wichtigsten Buches
der Weltliteratur gewidmet. I)rr grosse
Gelehrte fassl hier für die Leser des
Schioeisei•-Spiegels einige Ergebnisse seiner
mehr als 50jahrigen Arbeit zusammen. Paul Schmiedel

Selbstverständlich! sagen' die einen. Kei¬
neswegs sagen ebenso bestimmt die

andern. Aber mindestens von den erstem
geben sich die wenigsten Rechenschaft
darüber, was alles dazu gehört, wenn die
Bibel wirklich Gottes Wort sein soll. Wer sie
dafür hält, tut dies kaum je deshalb, weil
er sie genau daraufhin geprüft hat: er tut
es, weil er in seinem religiösen Innenleben
das Bedürfnis fühlt, untrüglich zu erfahren,

was er glauben darf und wonach er
sein Leben einrichten soll, und weil ihm
hierzu von unbedingt zuverlässigen, vereli-
rungswürdigen Leuten die Bibel, vielleicht
schon in seiner frühesten Kindheit, in die
Hand gegeben worden ist. Wenn nun aber
ihr Wert angefochten wird

1. Was liegt in dem Ausspruch,
die Bibel sei Gottes Wort? Soil
man sich wirklich unbedingt auf die Bibel
verlassen dürfen — und das ist doch die
Voraussetzung bei diesem Glauben an sie
— so muss alles, was sie enthält, ganz
unmittelbar von Gott stammen. Da sie nun
selbst sagt, dass ihre einzelnen Teile von
verschiedenen Menschen geschrieben seien,
so muss dafür gesorgt sein, dass diese
nichts von ihren doch so leicht irrigen
Ideen in ihre Bücher oder Briefe bringen

konnten. Sie dürfen also nicht das gewesen

sein, was sonst der Verfasser eines
Buches ist, sondern Gott oder der lieiligp Geist
muss ihnen alles, was sie schrieben, wörtlich

in die Feder diktiert haben. Man nennt
dies die Eingebung der Bibel. Es würde
aber nicht genügen, wenn der heilige Geist
ihnen nur seine Gedanken in ihren Sinn
gegeben hätte und sie hätten diese nachher
so niedergeschrieben, wie sie sie in sich
aufgenommen hatten. Da käme doch ihre
menschliche Fassungskraft und ihre menschliche

Fähigkeit der Wiedergabe in Gefahr,
etwas von ihrem Eigenen hineinzubringen,
was von der Meinung des heiligen Geistes
verschieden wäre. Und das ist nicht etwa
eine blosse Theorie. Es ist doch gewiss ein
merklicher Unterschied, ob es beisst : das
Reich Gottes stellt unmittelbar bevor, oder :

es ist eingetreten, was im Griechischen
obendrein beides durch ein und dasselbe
Wort ausgedrückt werden kann. Darüber
wollen nicht nur die Zuhörer Jesu ganz
genauen Bescheid haben, sondern ebenso

dringend auch die heutigen Gläubigen, die
dieses Reich so sehnlich erwarten.

Ist es aber hier so nötig, dass man sicher
sein kann, ob man wirklich ganz genau zu
lesen bekommt, was der heilige Geist dik-

53



tiort hat, dann auch anderwärts. Wenn
irgendwo die noch so gut gemeinte Auffassung

der menschlichen Verfasser zum
Ausdruck kommt, dann besteht ja gar keine
Sicherheit, wo und wie oft dies ausserdem
noch der Fall ist und auf was in der
Bibel man sich eigentlich unbedingt verlassen
darf. Es dürfen also auch in Dingen, die an
und für sich als minder wichtig erscheinen
könnten, keine Irrtümer oder Widersprüche
in der Bibel vorkommen; denn sie würden
eben Beweise dafür sein, dass diese nicht
oder mindestens nicht ganz und gar ein
Werk des heiligen Geistes sei und somit
keine Gewähr biete, den untrüglichen Auf-
sehluss zu liefern, ohne den man mit
seinen religiösen Bedürfnissen nicht
auszukommen weiss.

Ist die Bibel nun wirklich so. wie man
es hiernach erwarten miisste Sie ist weit
entfernt davon. Nur mit ganz wenigen
Beispielen von jeder Art dürfen wir dies
belegen.

2. Irrt ii m er auf ausserreligi ü -

sein Gebiet. Gleich auf dem eisten Blatt
der Bibel wird die Erschaffung' der Weit
ir. einer Weise beschrieben, die mit den
gesicherten Ergebnissen der Naturwissenschaft

unvereinbar ist. Das gilt schon von
den sechs Tagen, in denen die Schöpfung
vollendet gewesen sei. Man darf aber auch
nicht etwa zu der Auskunft greifen, damit
seien sechs Perioden gemeint, deren Länge
zu bestimmen man der Naturforschung
überlassen könne. Es steht jedesmal
ausdrücklich da : Es ward Abend und ward
Morgen : ein erster Tag — es ward Abend
und ward Morgen : ein zweiter Tag usw..
und weil Gott am siebenten Tage ruhte, soll
auch das Volk Israel am siebenten Tage
ruhen, und das ist doch der Sabbat und
nicht eine Periode. Gleich auf dem zweiten
Blatte der Bibel steht eine Beschreibung der
Schöpfung, die sich mit der ersten in keiner
Weise vereinigen lässt. mit der Naturwissenschaft

aber ebensowenig. Einen König
der Meder namens Darius, der im Buche
Daniel (G. 1) erwähnt wird, hat es nicht
gegeben. Der erste Mann der Hrrodias. die
nachher Ilerodes Antipas widerrechtlich
heiratete, war nicht dessen Stiefbruder
Philippus, wie Matth. 14, 3 und Mark. C, 17

angibt, sondern sein anderer Stiefbruder
namens Herodes, der in der Bibel nicht
genannt wird.

Doch genug. Man sagt, die Bibel wolle
icligiöse Wahrheit offenbaren, nicht Belehrung

über die Natur, die Weltgeschichte
und Aehnlifhes bieten. Gewiss ein
beachtenswerter Gedanke. Aber zur Stütze
dafür. dass sie Gottes Wort sei. dient er nicht.
Wenn der heilige Geist religiös" Wahrheit
offenbaren will, so ist nicht einzusehen,
warum er auf ausserreligiösem Gebiet solche
Iirtiiiner unterlaufen lässt, die doch dazu
führen müssen, den Glauben au die
unbedingte Zuverlässigkeit der Bibel überhaupt
zu erschüttern.

Wie steht es nun aber auf dem religiösen
Gebiet selbst, mit dem wir das ethische
natürlich verbinden

3. A n s t ü s s e auf r e 1 i g i ö s e m u n d

ethischem Gebiet. Unmittelbar vor
dem Auszug aus Aegypten erhielten die
Israeliten von Gott Anweisung, sich von
ihren ägyptischen Nachbarn sillierne und
goldene Schmucksachen und Kleider zu
leihen und dann bei ihrem Auszug aus Aegypten

mitzunehmen und so die Aegypter zu
berauben (2. Mose 3. 21 f.; 11, 2 f.: 12. 35 f.).
Als David von Sauls Hofe geflohen war
und bei den Philistern Unterkunft gefunden
hatte, führte er mit seinen G00 Mann Raubzüge

aus und liess weder Mann noch Weib
am Leben, damit ihn niemand verklagen
konnte (1. Sam. 27. 9—12). Man weiss zu

sagen, in der Bibel werde etwas 5 eiwerf-
lichos stets streng getadelt; dies ist aber
hier keineswegs der Fall. Als der englische
Bischof Colcnso in Natal in Südafrika um
1855 mit einem Zulukaffcrn bei der Lektüre
an die Stelle 2. Mose 21. 20 f. kam, wo es

heisst : «Wenn jemand seinen Sklaven oder
seine Sklavin mit dem Stocke schlägt, so

dass sie ihm unter der Hand sterben, so

soll er bestraft werden; bleiben sie aber
noch einen oder zwei Tage am Leben, so

soll er nicht bestraft werden, denn es ist
sein Geld ». da warf ihm der Zulu die Bibel

cor die Fiisse und sagte, ein Buch, in dem

solche Dinge stehen, könne nicht von Gott

eingegeben sein. C'olenso studierte die
Entstehung der Bücher Moses und wurde ein

namhafter Erforscher derselben. Er wurde
durch den Bischof von Kapstadt, wegen
Irrlehre in der Form der « grössern
Exkommunikation » « aus der Gemeinde der
Gläubigen ausgeschieden als ein Heine und
Zöllner» und behielt seine Stellung nur
deshalb, weil die höhere Instanz diesem ßi-

54



schof die Zuständigkeit zum Fällen eines
Urteils absprach.

Eine ganze Anzahl der Psalmen ist von
Sehnsucht nach Rache an den Feinden, sei
es des Volkes, sei es der Frommen im Voik
erfüllt, z. B. 137, 8 f. : « Tochter Babel, Ver-
wüsterin, wohl dem, der dir vergilt, was du
uns getan; wohl dem, der deine Kindlein
packt und am Felsen zerschmettert ». oder
58, 11: «Der Gerechte wird sich freuen,
class er Rache schaut, wird seine Füsse
baden im Blute des Gottlosen.» Im Dienste
dieses Gedankens steht das ganze Buch
Esther. Es gipfelt darin, dass der Perserkönig

Xerxes den Juden in seinem ganzen
Reich erlaubt, an einem bestimmten Tag
ihre Feinde unter den Heiden niederzumetzeln,

in der Hauptstadt auf Bitten der
jüdischen Königin Esther auch noch am
nächsten Tage. Der Name Gottes kommt in
dem ganzen Buche nicht vor.

Im Neuen Testament ist von demselben
Gedanken der Vergeltung die Olfennarung
des Johannes beherrscht (z. B. 18, (i f.).
Zum Teil erklärt sich diese Gesinnung aus
dem Abscheu vor der Sündhaftigkeit der
heidnischen Welt und dem Eifer 1 tir GotLes
Ehre; aber von dem Geist, der aus Jesu
Wort am Kreuz bei Luk. 23, 84 spricht :

«Vater, vergib ihnen; denn sie wissen
nicht, was sie tun », ist sie weit entfernt.
Nach dem Gleichnis Jesu vom ungerechten
Haushalter (Luk. 16, 1—9) soll man sich
dadurch Freunde machen, dass man den
Mammon weggibt, auch wenn er einem gar
nicht gehört; sie werden dem Geber dann
Aufnahme in die ewigen Hütten bereiten.
Nach der Offenbarung des Jobannes (14,
1—5) werden die den Vorzug gemessen, in
der seligen Endzeit mit Christus auf dem
Berge Zion zu stehen, welche keinen
Umgang mit Frauen gehabt haben, und zwar
nicht bloss keinen verbotenen, sondern
überhaupt keinen. Die Wiederkunft Jesu
auf den Wolken des Himmels und das Ende
der gegenwärtigen Weltgestalt ist nach
seinen eigenen Weissagungen (z. B Matth. 24,
34 f.) und nach dem Glauben fast des ganzen

Neuen Testaments (z. B. 1 Thess. 4,
15—17) noch vor dem Absterben der
damals lebenden Generation zu erwarten; das
hat sich aber nicht bewährt.

4. Verschiedenheiten in Erzählung

und Lehre. Kaum weniger schwierig-

ist es, in der Eibel Gottes Wort zu er¬

blicken, wo sie über die gleichen Tatsachen
oder Fragen widersprechende Aussagen bietet,

aucli wenn keine von ihnen an und für
sich selbst einen Anstoss bereitet. Die zehn
Gebote, die Gott dem Mose auf dein Berge
Sinai offenbart, kommen nicht nur 2. Mose
20 und 5. Mose 5 ziemlich übereinstimmend
vor, sondern auch 2. Mose 34. aber ganz
abweichend; das letzte lautet hier : « Du
sollst ein Böckc.hen nicht in der Milch
seiner Mutter kochen.» Der Riese Goliath
wird nicht bloss von David erschlagen,
sondern später auch noch von dessen Kriegsmann

Elchanan (1. Sam. 17; 2. Sam. 21, 19).
Das Unservater hat bei Lukas (11, 2—4),

um von andern Abweichungen abzusehen,
zwei Bitten weniger als bei Matthäus (6,
9—13); wir wissen, genau genommen, nicht,
wie wir es beten sollen. Die Worte Jesu beim
Abendmahl, deren Deutung so schwere
Streitigkeiten hervorgerufen und die christlichen

Kirchen so sehr entzweit hat, haben
an jeder der vier Stellen, wo sie berichtet
sind (Matth. 26, 26—28, Mark. 14, 22—24,
Lukas 22, 19 f.. 1. Kor. 11, 24 f.), einen
verschiedenen Wortlaut. Nach den drei ersten
Evangelien (Mark. 14, 12—10) hat Jesus an
seinem letzten Lebensabend gleichzeitig mit
allen Juden das Passahmahl gegessen, nach
Joh. (18. 28; 19, 14) lag er während
desselben bereits im Grabe.

Die Grundlehre der evangelischen
Kirchen, die Rechtfertigung aus Glauben allein,
vertritt Paulus, z. B. Rom. 3, 28, die
Rechtfertigung aus Werken und nicht aus Glauben

allein der Jakobusbrief (2, 21—24).
Matth. 10, 5 f. heisst Jesus seine Jünger
das Evangelium nicht den Heiden, sondern
nur den Juden bringen, Matth. 28, 19 sendet
er sie zu allen Völkern. Gegenüber der
allgemeinen Annahme der ewigen Verdammnis

eines Teils der Menschen, die auch Paulus

teilt, sagt er doch mehr als einmal (Römer

5, 18; 11, 32), alle Menschen würden
selig werden. Gegenüber der andern
allgemeinen Annahme, dass am Ende der Welt
vor Gottes Thron ein Gericht über alle
Menschen stattfinden werde, die auch im vierten

Evangelium vorkommt (5, 28 f.), ist dessen

überwiegende Meinung doch aie : wer
an Christus glaubt, komme gai nicht in
ein Gericht (5, 24), sondern schon vom
Augenblick seines Glaubens an besitze er
das ewige Leben. Besonders in den Briefen
des Neuen Testaments ist die Lehre
vertreten, dass Jesus die Erlösung durch sei-

56



nen Tod gebracht habe; nach der überwiegenden

Auffassung der Evangelien brachte
er sie schon durch sein Auftreten, und sie
kann somit schon vor seinem Tode gewonnen

werden.

5. Die Entstehung des Alten
Testaments. Woher all diese
Verschiedenheiten und diese Anstösse is un, die
Bibel ist eben sehr menschlich entstanden,
und die wissenschaftliche Forschung hat
diesen Hergang so genau aufklären können,
dass, besonders im Alten Testament, auch
ganz konservative Theologen ihren Resultaten

zustimmen.
Die fünf Bücher Mose nebst dem Buche

Josua sind aus vier grossen Schriften und
einer ganzen Reihe kleinerer Schriftstücke
zusammengefügt, und zwar so, dass man
die Fugen und Nähte noch deutlich sehen
und jedes Stück mit recht grosser Sicherheit

seinem Verfasser zuweisen kann. Diese
sogenannten « Quellen » stammen aus nicht
weniger als vier .Jahrhunderten (dem achten
bis fünften vor Chr.) und behandeln d;e
Geschichte des Volkes Israel je nach der
Betrachtungsweise ihrer Zeit und nach den
besondern Interessen ihrer Verfasser. Da
schreiben die einen vom Standpunkt des
Südreichs Juda, ein anderer vom Standpunkt
des Nordreichs Israel aus, wieder ein
anderer sieht alles mit den Augen des
Priesters. Die diesem grossen Werk einverleibten

Gesetzbücher widersprechen sich in
ihren Bestimmungen vielfach.

Zusammengefügt aus Quellen ähnlicher
Art sind auch die Bücher der Richter,
Samuels und der Könige. Die Bücher der
Chronik, die mit den Büchern Esra und
Nehemia ein Ganzes bilden und um 300 vor
Chr. entstanden sind, haben für die
Geschichte der vergangenen Jahrhunderte eine
noch einseitigere Betrachtungsweise als die
erwähnte priesterliche Schrift. Züge wie der,
den wir aus Davids Leben erwähnt haben,
sind in ihr streng ausgeschlossen. Davids
Tätigkeit geht wesentlich darin auf, für den
Kultus in Jerusalem und die dazu nötigen
Priester, Leviten, Sänger, Torhüter usw. zu
sorgen und für seinen Sohn Salomo den Bau
des Tempels vorzubereiten.

Auch die Schriften der Propheten bergen
eine Mannigfaltigkeit von Anschauungen;
eistrecken sie sich doch über etwa sechs
Jahrhunderte. Ja, das Buch des Jesaja, der
um 740 vor Chr. auftrat, enthält eine Anzahl

fremde Bestandteile, deren jüngster
vielleicht erst um 100 v. Chr. verfasst ist. Der
Verfasser des Buches Daniel gibt an. er lebe
im 0. Jahrhundert vor Chr. Er weissagt die
bald hiernach folgenden Ereignisse mit starken

Irrtümern, die weitern Iiis zum Jahre
105 mit immer grösserer Richtigkeit und
Genauigkeit, und dann plötzlich das ihm
wichtigste falsch : Der grausame Bedrük-
ker der Juden, der syrische König Antio-
chus IV. Epiphanes werde in Palästina
durch unmittelbares Eingreifen Gottes ein
gewaltsames Ende finden (11, 45; 8, 25),
während er 164 in Persien an einer Krankheit

gestorben ist. Der Verfasser hat also
ganz kurz nach dem letzten richtig «

geweissagten » Ereignis sein Buch
herausgegeben.

Bei den Psalmen sind die Ueberschriften
« von David », * von Mose » usw. nicht von
den Verfassern, sondern von viel Spätem
nach irriger Vermutung vorgesetzt. Mit ganz
wenigen Ausnahmen stammen die Psalmen
erst aus den Jahrhunderten nach der Rückkehr

der Juden aus der Gefangenschaft in
Babylonien 537 vor Chr. Das Buch der
Sprüche Salomos bietet neben wirklich
frommer Weisheit auch rein weltliche
Lebensklugheit. Dass es auch Spiiiche von
Fiemden enthalte, sagt es selbst (24, 23, 30,
1; 31, 1). Der Prediger Salomo ist von
einem eisigen Pessimismus erfüllt (« Alles ist
eitel »), der durch angefügte fromme
Aussprüche mühsam begütigt wird. Das Hohelied

Salomos ist eine Zusammenfiigung von
Gesängen, wie sie sich im Volke forterbten
und bei Hochzeiten vorgetragen oder in
Verbindung mit Tänzen vorgeführt wurden.
Mit Religion hat es nicht das mindeste zu
tun. Von Salomo stammen alle diese drei
Bücher nicht, sondern etwa aus der Zeit
um 300 vor Chr.

6. Die Entstehung des Neuen
Testaments. Von dem, was Jesus
gesprochen und getan, wenn er auch nur ein
Jahr, ja, wenn er auch nur einige Monate
lang öffentlich aufgetreten ist, enthalten die
drei ersten Evangelien nur einen verschwindend

kleinen Teil. Seine längste in ihnen
wiedergegebene Rede würde etwa zehn Mi
nuten gedauert haben, während ihm das
Volk doch manchmal tagelang in der Einöde

lauschte. Was von seinen Worten oder
Taten nicht genug Interesse bot, fiel der
Vergessenheit anheim, sei es von vorneher-

57



ein, sei es im Laufe der Jahrzehnte,
während denen die Berichte über sein
Leben nur mündlich weitererzählt wurden.
Vielfach geschah dies natürlich vor Heiden,
die man für die neue Religion gewinnen
wollte. Dabei wurden naturgemäss und ohne
jede unrechte Absicht Erzählungen teils
weiter ausgemalt, teils durch Weglassung
von Nebenzügen eindrucksvoller gestaltet.
Aussprüche teils verdeutlicht, teils
zugespitzt, teils anders verstanden und demge-
iriiss anders wiedergegeben, als sie gemeint
waren.

Dies spiegelt sieh dann in unsern drei
Evangelien. Die Erzählung von dem Besessenen

zu Gerasa füllt bei Markus 5 zwanzig
Verse, bei Matth. 8 nur sieben. Mit den
bösen Weingärtnern meint Jesus in seinem
Gleichnis nach Mark. Ii'. 12 und Matth. 21.
45 die Obern der Juden, nach Matth. 21, 4:5

das ganze jüdische Volk. Seine Seligpreisungen

gelten nach Matth. 5. 3: G den
geistig. nach Lukas G. 20—25 den leihlich
Armen und Hungernden. Das hegreift sich
leicht, wenn als sein Ausspruch nur
überliefert war: «Selig sind die Armen, selig
sind die Hungernden ». und die Deutung
offen blieb. Man sieht aber schon an diesen
wenigen Beispielen, wie leicht man irregehen

kann, wenn man den drei ersten Evangelien

im einzelnen etwas Zuverlässiges
über Jesus entnehmen will. Von einem
Augenzeugen ist keins derselben verfasst.
Anderseits ist jedoch das Gesamtbild von
Jesus. das sie bieten, durchaus geschichtlich.
Davon, dass Jesus gar nicht gelebt habe,
kann keine Rede sein. Zugleich zeigt dieses
Bild, dass das ganz andersartige, welches
das vierte Evangelium bietet, mit seinen
weit mehr göttlichen als menschlichen Zügen
der Wirklichkeit nicht entsprechen kann.
Der vierte Evangelist geht von der den
drei ersten völlig unbekannten Vorstellung
aus, Jesus sei ein aus Gott hervorgegangenes

Wesen, das «Wort», das auch in der
griechischen Philosophie eine Rolle spielt,
und sei aus dem Himmel auf die Erde
herabgekommen.

Die Briefe des Apostels Paulus, die ältesten

Schriftstücke des Neuen Testaments,
waren jeder nur für die Gemeinde bestimmt,
an die er gerichtet war, und wollen nur
deren Bedürfnissen dienen: etwas für alle
Zukunft zu schreiben hat Paulus nicht
geglaubt. Fast die Hälfte der Briefe, die seinen
Namen an der Spitze tragen, sind nicht von

ihm. Am abseitigsten wird dies in bezug auf
die an Timotheus und Titus zugestanden.

Solange man solche Briefe als Werke des
Apostels Paulus betrachtet, sieht man nicht,
oder darf man nicht sehen, wieviel Neues
und Eigentümliches sie enthalten; erst wenn
man sie als Werke Späterer ansieht, erkennt
man ihren selbständigen Wert in der
Geschichte des ältesten Christentums. Das
gleiche gilt von den nach Jakobus, Petrus
und Judas benannten Briefen. Sie sind nicht
von diesen Männern der apostolischen Zeit,
und ebenso werden die drei dem Johannes
zugeschriebenen Briefe, die aber seinen
Namen gar nicht tragen, dem Apostel mit
Unrecht beigelegt.

Auch das Buch der Offenbarung ist nicht
von ihm verfasst. Die Zukunftsv eissagung,
die es bietet, soll sieh nach seiner eigenen
Angabe (1.1; 22, 20) bald erfüllen. Der Kaiser

Nero, der im Jahre G-l die Christen hei
einem nächtlichen Gartenfest hatte als Fak-
keln verbrennen lassen und im Jahre G8

sich mit dem Schwert den Tod gegeben
hatte, soll demnächst aus dem Grabe
wiederkommen und noch 3.'4 Jahre gegen die
Christen und gegen Jerusalem, doch ohne
Zerstörung des Tempels, wüten. Dann aber
soll er durch Christus und seine vom Himmel

herabkommenden Reiterscharen
vernichtet werden (17, 8—11: 13. 5—7; 14; 11,
1 f; 19. 11—21) Erfüllt hat sich von all diesen

Weissagungen nichts; insbesondere ist
der Tempel zu Jerusalem im Jahre 70
zerstört worden. Es kann sich aber von den
übrigen Weissagungen auch nichts mehr
erfüllen. weil die Zeit ihrer Erfüllung längst
vorüber ist. Man darf auch nicht etwa
sagen. es gehe hier nach dem Wort des 90.

Psalms, dass 1000 Jahre vor Gott wie ein
Tag seien. Der Verfasser wollte durch seine
Weissagung, so gut wie der des Buches
Daniel. seinen Zeitgenossen dienen. Sie sind
es. die er damit trösten will, dass das selige
Endreich nahe sei. und sie will er dadurch
bei der Treue gegen ihren Glauben erhalten.

Welche Grausamkeit wäre es gewesen,
wenn durch seinen Mund der heilige Geist
ihnen verkündigt hätte, das Ende der Drangsal

sei nahe, und damit gemeint hätte, es
komme nach Jahrtausenden Jede
Deutung des Buches, die in ihm Weissagung
für eine noch vor uns liegende Zukunft
sieht, ist eine Versündigung gegen seinen
Wortlaut, den jeder solcher Deuter doch
für heilig erklärt.

58



7. Was sagt die Bibel selbst
über ihre göttliche Eingebung?
Die Offenbarung des Johannes ist nun trotzdem

gerade das Buch der Bibel, das sich
als einziges von Gott oder Christus eingegeben

nennt (1, 1), immerhin nur dem
Inhalt, nicht dem Wortlaut nach. Im Alten
Testament werden oft genug grössere
Abschnitte als eingegeben bezeichnet, z. B.
Gesetze oder prophetische Reden, aber nie ein
ganzes Buch. Als heilige Schrift und insofern

als eingegeben gilt das ganze Alte
Testament erst im Neuen Testament, das Neue
aber auch hier noch nicht. Die bekannte
Stelle (2. Tim. 3, IG), die das Gegenteil
beweisen soll, lautet nicht so, wie sie m der
Züricher Uebersetzung wiedergegeben ist:
« Die ganze Schrift ist von Gottes Geist
eingegeben und nützlich zur Lehre» usw..
sondern : «Jede von Gottes Geist eingegebene
Schrift ist auch nütze zur Lehre » usw.
Welche Schriften von Gott eingegeben seien,
wird also nicht gesagt; gemeint sind jedenfalls,

wie sonst überall, die des Alten
Testaments. Zur Eingebung durch dun heiligen
Geist passt es z. B. recht wenig, dass
Lukas sein Evangelium beginnt: «Da nun
schon viele es unternommen haben, eine
Erzählung der Ereignisse abzufassen hielt
auch ich es für gut, nachdem ich allem von
vorn an nachgegangen, es der Reihenfolge
nach für dich aufzuzeichnen, hochangesehener

Theophilus » usw. Und Paulus schreibt
1. Kor. 7, 10—12 geradezu: « Den Verheirateten

gebiete ich — nicht ich, sondern
der Herr... Den Uebrigen aber sage ich,
nicht der Herr» usw. Wer die ganze Bibel
als vom heiligen Geist eingegeben ansieht,
sollte doch auch die Stellen für eingegeben
halten, welche sagen, dass sie es nicht ist.

8. Die Sammlung der Büc he r der
Bibel. Hat aber der heilige Geist eine
Anzahl Bücher ihren Verfassern diktiert, so

kommt es immer noch darauf an, ob sie alle
und nur sie in die Bibel aufgenommen worden

sind. Bei der Sammlung der Bücher der
Bibel ist es nämlich sehr menschlich
zugegangen. Vom Alten Testament wurde zuerst
der Kern des 5. Buches Mose im Jahre 021

vor Chr. für ein von Gott gegebenes Gesetz

erklärt. Bis zum Absehluss der Sammlung
vergingen dann aber noch mehr als sieben
Jahrhunderte, und z. B. ein Buch wie das
Hohelied kam wohl nur deshalb hinein, weil
es ein Denkmal der hebräischen National¬

literatur war und mühsam auf etwas
Religiöses umgedeutet wurde.

Von neutcstamentlichen Schriften
veranstaltete zuerst der « Ketzer » Marcion um
140 eine Sammlung; die Kirche folgte ihm
erst gegen Ende des zweiten Jahrhunderts
und hatte in verschiedenen Gegenden nicht
ganz gleiche Zusammenstellungen, und überall

fehlten etwa sechs der heutigen Bücher
des Neuen Testaments. Erst ganz zu Ende
des vierten Jahrhunderts wurde diesem
Zustand für das Abendland und einen Teil des
Morgenlandes ein Ende gemacht, aber auf
eine ganz gewaltsame Weise. Die massgebenden

Kirchenmänner wussten. class strengstens

nur Schriften von Aposteln aufgenommen

werden sollten; sie wussten. dass der
Hebräerbrief und der Judasbrief nicht von
einem solchen und der Jakohusbrief sowie
der zweite Petrusbrief geradezu unecht
waren; aber weil diese Schriften in der Kirche
verbreitet waren, nahm man sie in die
heilige Sammlung auf mit der Begründung :

« Es komme nicht darauf an, von wem eine
Schrift sei, wenn sie nur das B erk eines
kirchlichen Mannes sei», und diese vier hätten

sich « mit dem Fortschritt der Zeit durch
ihr Alter und ihre Benutzung zum Vorlesen
im Gottesdienst göttliches Ansehen
verdient.»

Ein Blick auf die ausserbiblischen
Religionen lehrt nun vollends, dass es geradezu

ein Gesetz für eine etwas höher stehende
Religion ist. sich aus den in ihrer Anfangszeit

entstandenen Büchern eine Sammlung
von unbedingter Heiligkeit zu schaffen.
Solche «Buchreligionen» sind nun aber auch
das Judentum und das Christentum, und so

ist es nicht zu verwundern, dass hier all
das Unschöne, Unnatürliche, Gezwungene
sich wiederholt, das in andern Religionen
einen so ungünstigen Eindruck auf uns
macht.

9. Was darf man überhaupt als
Wort Gottes betrachten V Nach
allem bisher Ausgeführten erscheint es nun
als völlig ausgeschlossen, dass die Bibel
Gottes Wort sei. Und soviel ist in der Tat
gewiss: die Frage darf nur noch so gestellt
werden, ob sie Gottes Wort enthält neben
dem vielen sehr Menschlichen, das sich in
ihr findet. Aber selbst diese Frage will erst
richtig verstanden sein, ehe man daran ge
hen darf, sie zu beantworten.

Dass irgendwo Gottes Wort zu finden sei,

60



erfährt man meist durch Menschen. Ehe
man eine solche Nachricht glaubt, prüft
man sie, auch wenn man sich dessen nicht
bewusst ist. Mindestens prüft man die
Glaubwürdigkeit des Uebermittiers, oder
man hat sie längst bewährt gefunden. Aber
auch dann schenkt man seiner Botschaft in
den wenigsten Fällen blinden Glauben. Man
lässt sie vielmehr auf sich wirken und glaubt
ihr erst dann, wenn sie wirklich einen so
überwältigenden Eindruck macht, dass man
sie nur auf Gott zurückführen kann. Und
vernimmt jemand ohne jeden menschlichen
Uebermittler Gottes Stimme in seinem Innern,
so geht es ebenso wenig ohne eine Prüfung ab.
Wäre ihm das, was diese Stimme sagt, nach
irgend einer Richtung anstössig, so würde er
sie nie für Gottes Stimme halten. Umgekehrt

sprechen die alttestamentlichen
Propheten, so leicht sie glaubten, dass Gott
unmittelbar zu ihnen rede, doch auch ihre
eigene daran geschulte Ueberzeugung als Gottes

Wort aus, wenn sie sich nur sicher fühlen,

dass sie mit Gottes Meinung und Willen

übereinstimmen.
In diesem Sinne verstanden, gewinnt der

Ausdruck « Wort Gottes » eine neue
Bedeutung. Man braucht es dann nicht mehr
in jedem Buchstaben eines Buches zu
suchen. das aus alten Zeiten überliefert ist
und überall die Spuren seiner sehr menschlichen

Entstehung zeigt. Man braucht auch
nicht mehr in der bekannten Weise darum
zu markten, dass, wenn nicht der Wortlaut,

so doch der sachliche Inhalt der Bibel
vom heiligen Geist eingegeben sei, oder
doch wenigstens der religiöse, oder doch
wenigstens die religiösen Haupttatsachen,
oder doch wenigstens die .Berichte über die
Person Jesu, oder doch wenigstens die über
seine Lehre, oder doch wenigstens die über
deren Kern. Man braucht auch nicht zu
ermitteln, was sich doch nicht ermitteln lässt,
ob Gott das. was als sein Wort gelten soll,
wirklich selbst gesprochen hat. Es handelt
sich um Worte, die von Menschen gesprochen

— oder mindestens aufgefasst und
wiedergegeben — worden sind, die aber
der Sache nach nicht anders lauten würden,

wenn sie von Gott selbst gesprochen
wären — oder sind.

Man braucht also auch nicht die Bücher
der Bibel zu verwerfen, die von Unbekannten

unter einem berühmten fremden Namen
verfasst worden sind. Ein solcher
Unbekannter kann ebensogut ein richtiges Ge¬

fühl für das haben, was Wort Gottes zu
heissen verdient, wie einer, der unter seinem
wahren Namen schreibt. Unter einem fremden

Namen zu schreiben, galt im ganzen
Altertum als sittlich völlig erlaubt. Der
Philosoph Jamblichus lobte sogar die Schüler

und Nachfolger des Pythagoras, die unter

dessen Namen schrieben, dass sie auf
eignen Ruhm verzichteten und allen Ruhm
ihrem Meister zuwandten. Und wir dürfen
uns wohl der Hoffnung hingeben, dass keiner

unserer Leser glauben werde, wir hätten

durch den Hinweis darauf, wieviele
unechte Schriften die Bibel enthält, den Wert
der Bibel herabsetzen wollen. Es handelt
sich bei unserer ganzen bisherigen Kritik nur
darum, Behauptungen zu berichtigen, die
meist von Spätem aus falsch verstandener
Verehrung für die Bibel aufgestellt worden
sind und dadurch ihr wahres Bild verdunkeln

und ein richtiges Urteil über ihren
wirklichen Wert verhindern.

10. 1 n welchem Sinn enthält die
Bibel Gottes Wort? Bei der neu

gewonnenen Auffassung ist es nun wirklich
nicht schwer. Wort Gottes in der Bibel zu
finden. Es kann jedoch nicht genug
betont werden, mit wie wenigen Andeutungen
wir uns hier begnügen müssen. Wir miiss-
ten sonst einen guten Teil der Bibel
ausschreiben.

Der Sinn für Religion ist dem israelitischen

Volk in die Wiege gelegt worden.
Von primitiven Anfängen aus hat es sie zu
der Blüte entwickelt, bei der das Christentum

einsetzen konnte. In den uns erhaltenen

Schriften wird seine ganze Geschichte
mit dem Blick auf Gott betrachtet. Er leitet

das Volk, er schützt und trägt es. Ihm
gilt es daher Treue zu halten. Die
Verehrung fremder Götter ist immer wieder
eingedrungen, aber auch immer wieder
bekämpft worden, besonders von den Propheten.

Zugleich haben diese nun aber die
grosse Wandlung vollzogen, in clem Gott der
Väter nicht lediglich den Gott des einen
Volkes zu sehen, der ihm hilft und helfen
muss, weil es sein Volk ist, sondern den,
der die ganze Welt regiert, dabei aber
Gerechtigkeit und Gottesfurcht verlangt und
sein Volk straft, wenn es diese vernachlässigt.

Doshalb sagt bei ihnen Gott auch, die
Opfer, die doch ein so notwendiges Stück
der väterlichen Religion waren, erabscheue

er, wenn sie mit Ungerechtigkeit und Gott-

61



losigkeit verbunden seien. Kurz vor der
Wegführung des Volkes nach Babylonien
(586 vor Chr.) begann die andere Wandlung.

dass als die Einheit, die fromm oder
gottlos ist und demgcmüss geschützt oder
gestraft wird, nicht mehr das Volk als
Ganzes erscheint, wobei nach dem einzelnen
nicht gefragt werden kann, sondern der
einzelne selbst, wodurch die Religion erst
ihre wahre Innigkeit bekommt.

Nach der Rückkehr aus der babylonischen

Gefangenschaft befand sich das Volk
fortwährend unter dem Drucke der
Fremdherrschaft. Es war nun wieder ein religiöses

Motiv, dem die Forderung entsprang,
den Willen Gottes, wie er in dem inzwischen
aufgekommenen Zeremonialgesetz formuliert
war, aufs genaueste zu erfüllen, damit das
verheissene Gottesreich anbrechen könne;
nur verlor sich dieses Streben naturgemäss
in Kleinlichkeit und Peinlichkeit und
schliesslich in die unschönen Züge des Pha-
risüismus, die wir aus dem Neuen Testament

kennen. Gleichzeitig aber reifte in
den schlicht religiösen Kreisen die
Frömmigkeit der Psalmen, die ein hochkonservativer

Erforscher des Alten Testaments
« Lieder aus Menschenherzen » genannt hat.
Ein Wort wie das in Psalm 73. 25 f. : «Wenn
ich dich habe, so wünsche ich nichts auf
Erden; mag Leib und Sinn mir schwinden,
Gott ist ewiglich mein Fels und mein Teil»,
kann religiös schwerlich überboten werden.

Im Geiste der Propheten und der Psalmen
hat Jesus aus dem Alten Testament das
religiös Wertvollste herausgehoben, den
Namen «Vater» für Gott und das Gebot, Gott
zu lieben von ganzem Herzen und den Nächsten

wie sich selbst. Ebenso entschieden
verwirft er die Seiten der alttestamentlichen
Religion, die seiner Anschauung vom wahren

Wesen der Religion nicht entsprechen.
Der Sahbat ist ihm um des Menschen willen
geschaffen und nicht der Mensch um des
Sabbats willen; nicht das verunreinigt bei
ihm den Menschen, was in den Mund
hineinkommt, sondern das, was aus ihm
herauskommt. nämlich der Ausdruck der bösen
Gedanken (Mark. 2, 27; 7, 15—23). Die
Gesinnung ist das allein Entscheidende. Nicht
bloss das Töten ist verboten, sondern der
gehässige Sinn, der ein böses Schimpfwort
ausspricht, ist ebenso verwerflich. Wichtiger
als das Darbringen eines Opfers ist es, sich
mit seinem Bruder, den man verletzt hat,
auszusöhnen. Jesu Seligpreisung gilt den

Herzensreinen und den Barmherzigen
(Matthäus 5. 21—21: 3—10). Seine Fürsorge
wendet er in erster Linie den Geringen
seines Volkes zu, den Mühseligen und Be-
ladenen, den Zöllnern und Sündern. Die
Umkehr, die er vom Sünder verlangt, ist
eine völlige; aber dem reuig zurückkehrenden

Sohne geht (1er Vater entgegen und
umarmt ihn und kiisst ihn (Luk. 15, 20). Die
Hinwendung zu Gott, die Jesus fordert, ist
eine völlige; niemand kann zwei Herren
dienen (Matth. 6, 2-1). Sein Wort bei Matth.
16. 26: «Was würde es dem Menschen
nützen. wenn er die ganze Welt gewinnt, sein
(künftiges) Leben aber einbiisst V » kann
man seines religiösen Gewandes, d. Ii. des
Gedankens an ein künftiges Leben und an
einen göttlichen Richter, völlig entkleiden,
und es bleibt für eine noch so moderne,
wenn nur ernste Ethik trotzdem wahr, dass
es niemandem etwas hilft, alle Schätze der
Welt zu gewinnen, wenn er darüber seine
Selbstachtung verlieren muss. Jesu Wort
Lei Matth. 26, 39 : « Doch nicht wie ich will,
sondern wie du willst ». wird stets der
religiös notwendige Schluss eines Bittgebets
bleiben.

Die durch Jesus gebrachte Erlösung
haben seine Jünger in verschiedener
Farbenbrechung geschaut und gefeiert. Seine
persönlichen Schüler blieben bei dem Glauben,
dass man auch als Christ das mosaische
Gesetz befolgen müsse. Dadurch wäre das
Christentum eine 8ekte des Judentums
geblieben und erstarrt. Paulus machte Ernst
mit dem Gedanken, dass Gott nicht bloss
ein Gott der Juden sei und dass die Heiden

das Heil eben so gut erlangen können,
weil dazu nur der Glaube, d. h. im letzten
Grunde : die Hingabe des Herzens an Gott
nötig ist. Damit hat Paulus ganz im Sinne
Jesu die Befreiung der Religion von der
Forderung vollzogen, der Mensch müsse,
wenn ihm Gott gnädig sein solle, erst etwas
leisten, und ebenso von der Versuchung,
auf diese Leistung dann Gott gegenüber zu
pochen. In seiner Wirksamkeit kannte Paulus

nichts als den Dienst für seinen Herrn;
gewinnen wollte er für den Glauben an ihn
nicht durch Ueberredungskunst voll Weisheit.

sondern durch Erweisung von Geist
und Kraft; den Gewonnenen wollte er nicht
ein Herr über ihren Glauben sein, sondern
nur ein Mitarbeiter an ihrer Freude (l.Kor.
2, 4; 2. Kor. 1, 24). Von der Bescheidung,
die ihm seine Frömmigkeit abgewann, zeu-

62



gen besonders zwei Aeusserungen : Wertvolle

Eigenschaften besitzt man nicht aus
eigener Kraft, sondern als Geschenk, darf
sich ihrer also nicht rühmen, und : Auf sein
inständiges Gebet um Befreiung von seinem
Leiden, das ihm in seiner Missionstätigkeit
so hinderlich war, kam ihm die göttliche
Antwort : Es genügt dir meine Gnade; auch
durch einen sehwachen Leib vermag sie
Giosses zu wirken (1. Kor. 4, 7: 2. Kor. 12.

7—10). Die Gabe, zum Lobe Gottes im
Zustand der Verzückung mit zusammenhanglosen

Worten oder Lauten zu reden, besass
er mehr als alle andern, und er verehrte in
ihr ein Geschenk Gottes: trotzdem hat er
sie zurückgedrängt zugunsten eines
verständigen und verständlichen Redens zur
Erbauung der Gemeinde, und hat die
Wirksamkeit des heiligen Geistes ganz überwiegend

darin gesehen, die Christen in stetiger
und stiller Wirksamkeit zu allem Guten zu
leiten.

Diese immer reinere Ausgestaltung einer
geistigen Religion krönt dann der vierte
Evangelist durch sein Wort Jesu (4, 24) :

« Gott ist Geist, und die ihn anbeten, müssen

ihn in Geist und Wahrheit anbeten »,
sowie durch die An
schauung, class mit
der Wiederkunft Jesu
vom Himmel eigentlich

das Kommen des
heiligen Geistes in die
Herzen der Gläubigen
gemeint sei. der sie
in alle Wahrheit leite.
Von der Wahrheit
aber hat er die Ueber-
zeugung, dass sie frei
mache, und nicht
bloss, wie 8, 32—37,
von der Sünde, an
Jesus nicht zu glauben,
sondern auch von
hergebrachten Meinungen,

deren er, wie wir dies soeben und früher
berührten, mehr als eine abgestreift hat.

Endlich nur noch einen Blick auf die
Offenbarung des Johannes. Als Weissagungsbuch

haben wir ihr jeden Wert absprechen
müssen; aber ihre gänzlich irrige Weissagung

hat doch das religiös unbedingt wertvolle

Ziel gehabt : Halte fest, was du hast,
damit niemand deine Krone nehme; sei
getreu bis in den Tod, so will ich dir die
Krone des Lebens geben (3, 11; 2.10).

Der Glaube, dass die Bibel Gottes Wort
in dem eingangs beschriebenen Sinne sei,
hat fraglos Grosses geleistet. Er hat sie
hindurchgerettet durch die Stürme der
Jahrhunderte; er hat es ermöglicht, dass sie im
l(i. Jahrhundert wieder hervorgezogen und
zur Grundlage der Reformation gemacht
wurde: er hat auch später noch die Kraft
gegeben, auf sie zu pochen und das, was
man ihr entnahm, zur unbedingten
Richtschnur zu machen für ganze Gemeinschaften.

z. B. die Puritaner, wie für den einzelnen.

Haltbar aber ist er nicht mehr; es

kann bei ihm. wenn man die Bibel wirklich
aufschlägt, nicht ehrlich zugehen, sondern

vieles in ihr muss
mit der grössten
Gewalt verdunkelt oder
missdeutet werden, um
seinen menschlichen
Ursprung und seine
menschliche Irrigkeit
zu verdecken. Erst
wenn man mit der
menschlichen
Entstehung der Bibel
völligen Ernst macht,
kann man ihren wahren

Wert erkennen ;

ja, er tritt erst dann
wirklich rein und
einwandfrei heraus.

63


	Ist die Bibel Gottes Wort?

