
Zeitschrift: Schweizer Spiegel

Herausgeber: Guggenbühl und Huber

Band: 1 (1925-1926)

Heft: 1

Artikel: Das Revolutionäre in Hodler war sein Bernertum

Autor: Loosli, C.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1065327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1065327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


C. A. LOOSLI

Das

Revolutionäre

m Hodler
war sein

Bernertum

Auf Ferdinand Hodler lastete kein
durch Jahrhunderte festgelegter

Geschmack, keine überlieferte Kultur als die
seiner völkischen Abstammung. Also die
bernbäurische Kultur, die, wenn sie auch
das Gebiet der Schönheit und der Kunst in
weiter gefasstem Sinne beileibe nicht aus-
schliesst, doch gerade auf dem .Felde, das
Hodler zu seinem Schaffen erkoren hatte,
nie Hervorragendes zeitigte. Denn die
bernischen Maler, die vor ihm lebten und wirkten,

waren wohl Berner ihrer leiblichen,
aber Ausländer ihrer künstlerischen
Abstammung nach. In seinem Beruf war Hodler

also ganz auf sich selbst angewiesen.
Darum war er durchaus unvoreingenommen
und blieb es, auch nachdem er den Teil seines

Berufes gelernt hatte, den jeder nun
einmal lernen muss, der überhaupt irgend
einen Beruf ausüben will; nämlich dessen
technischen und handwerklichen Teil. Hodler

konnte sich seine Unbefangenheit
bewahren,- weil er stark und unabhängig war
und sein wollte; weil ihm als höchstes Glück
der Erde das freie Verfügungsrecht liber

18

sich selbst und sein Schaffen immer gegenwärtig

und lebensnotwendig war. Darum
ordnete er sich weder Schule noch Mode

unter; darum getraute er sich, mit eigener
Seele zu empfinden, mit eigenen Augen zu
schauen, mit eigenem Geiste zu denken und
mit eigenen Mitteln auszudrücken, was er
selbst empfunden, geschaut und gedacht
hatte.

So wie er stand, war er ein sonderbarer,
stiernackiger, eigenherrlicher Mann, schon
von früher Jugend auf. Das kam daher,
weil er sich durch keine Ueberlieferung
gebunden fühlte und sich darum erlaubte, da
zu schauen, zu messen und zu vergleichen,
wo andere bloss glaubten. Er erlaubte sich
das in einer Zeit und einer Umgebung, wo
auf seinem eigenen, wie auf den meisten
anderen Gebieten, sich die Ueberlieferung
allmächtig gebürdete, und zwar, das kann
nie deutlich genug gesagt und betont werden:

nicht unsere schweizerische, nicht
unsere heimatliche, sondern die Ueberlieferung
des Auslandes.

Darin liegt der Grund seiner langjährigen,



bei Vielen bis über seinen Tod
hinaus dauernden Verkennung
und Ablehnung. Die Berner
erkannten in ihm das Bernertum,
die Schweizer das Schweizer-
tum nicht wieder. Was sie als
Eigenkultur betrachteten, war
ein Gemengsei auswärtiger
Kulturbegriffe, zum geftihl- und
gedankenlosen Tagesgebrauch
zusammengetragen.

Zur nähern Illustration will
ich ein Ereignis aus Hodlers
Leben, das seinerzeit das ganze
Land erregte, dessen sich die
meisten unter uns auch noch
wohl zu erinnern vermögen,
herausgreifen; nämlich den
hüben und drüben so leidenschaftlich

ausgefochtenen Streit um
die Fresken des schweizerischen

Landesmuseums, der
volle drei Jahre, nämlich von
1896 bis 1899, andauerte.

Ausser dem Geschichtsunterricht,

wie ihn unsere Schulen
vermitteln, kommt der Durch-
schnittschweizer selten dazu,
sich mit der Vergangenheit seines

Landes anders als vorübergehend,

oberflächlich oder
tendenziös auseinander zu setzen.
Die geschichtlichen Eindrücke,
die am tiefsten in ihn
eindringen und ihm am stärksten haften bleiben,

sind also die vom Schulunterricht
vermittelten. Für den Schulunterricht nun hört
die Schweizergeschichte in der Regel mit
dem Jahre 1848, oder, wenn's ganz hoch
kommt, mit dem Jahre 1870 völlig auf. Die
Brücke zwischen den Ereignissen der
Vergangenheit und unserem Gegenwartsleben
wird also nicht geschlagen. Daher empfindet

der Schweizer keine lebendigen,
organischen Zusammenhänge zwischen der
früheren und der modernen Schweiz. Daraus
ergibt sich, dass sich die ihm sinnlich
unverständliche Schweizergeschichte gewisser-
massen zur dogmatischen Legende verdichtet.

Er sieht die schweizerische Geschichte
der Vergangenheit mit ihren Helden
gewissennassen in Festspielbühnenbeleuchtung,
will sagen: er idealisiert sie. Weil er die
Geschichte seines Landes weder mit der
Gegenwart, noch mit der Weltgeschichte

HODLER, Selbstbildnis

überhaupt in folgerichtige Zusammenhänge
zu verbinden vermag, ergeben sich für ihn
notwendigerweise falsche Beurteilungsmassstäbe,

stumpfe Sehwinkel des
schweizergeschichtlichen Geschehens.

Für den Normalschweizer äussert sich das
etwa darin, dass er Gestalten wie Teil,
Winkelried, Waldmann oder Ereignisse wie den
Sempacherkrieg, die Burgunderkriege, den
Bauernkrieg, innerlich etwa Alexander dem
Grossen, Julius Cäsar, Napoleon I., oder dem
punischen Krieg, den Kreuzzügen, oder dem
dreissigjährigen Krieg gleichstellt. Es
gebricht ihm an vergleichenden Massen. Er
saugt seine Landesgeschichte, wie sie ihm
die Schule vermittelt, ungefähr mit der
gleichen Andacht und Gläubigkeit auf, wie die
des von Gott auserwählten Volkes Israel
im Religionsunterricht. Mit andern Worten,
er idealisiert seine Geschichte; er sieht in
ihren Helden ihm eigentlich wesensfremde,

19



aber darum nur umso höher zu verehrende
Halbgötter. Von diesen, halb übersinnlichen,
halb leblosen Gestalten hat er sich ein Bild
zum eigenen Gebrauche geformt. Unsere
Ahnen waren alles schlackenreine, vollkarä-
tige Helden und Vorbilder, die, von
jeglichem menschlichen Schatten unberührt, als
unantastbar gelten. Dazu hat namentlich
auch die seichte, historisch-epische und
historisch-dramatische Literatur und noch
vielmehr der Schiller'sche Teil beigetragen,
der auch heute noch, eine übrigens ebenso
verdiente als unbestrittene Volkstümlichkeit
geniesst, der aber vom Volke als geschichtliche

Offenbarung aufgenommen und gewertet
wird.

Der Schiller'sche Teil mit seinen Eidgenossen

sind aber in Wirklichkeit, geschichtlich
sowohl wie völkisch und kulturell gesprochen,

so unschweizerisch, so unhelvetisch
als nur immer möglich. Sie haben keine
inneren Berührungspunkte, weder mit dem
Land, das ihnen der Dichter als Schauplatz

ihrer Taten zuwies, noch mit unserer
geschichtlichen und kulturellen Vergangenheit,
noch mit dem schweizerischen Volkscharakter

überhaupt. Sie sind zu künstlerischen
und philosophisch-politischen Tendenzzwek-
ken vom Dichter recht eigentlich erfunden;
in eine, von ihm selber nie geschaute
Umwelt versetzt; mit einem Wort, idealisiert
worden. Prächtig, erhebend, idealisiert! Wie
nur ein ganz Grosser zu idealisieren
versteht!

Das nun schmeichelt den Schweizern! Sie
sehen ihre Ahnen in eine Atmosphäre
übertragen, die mit der geschichtlichen und mit
der Lebenswirklichkeit nichts mehr gemein
hat. Nun geben sie sich, diesen helvetisch-
elysäischen Feldern gegenüber, aus
Selbstgefälligkeit fast mehr noch denn aus
Gedanken- und Urteilslosigkeit, der einfältigen
Täuschung hin, Schiller habe uns, den
Schweizern, die wirklichen, geschichtlichen
Eidgenossen umschrieben. Wer an dem
Schiller'schen Ideal rüttelt, der begeht ein

20

HODLER, eine vergessene Festkarte



Verbrechen an den hehrsten
Schweizerüberlieferungen. Es
ist nicht erlaubt, sich gegen
diese falschsichtige, anempfundene

Ueberlieferung, diesem
verlogenen Pseudoidealismus
aufzulehnen. Wer das tut,
versündigt sich am Schweizervolk.
Warum das so ist, warum es
so kommen musste, kann hier
schon aus zeitlichen Gründen
nicht erörtert werden. Wir
müssen uns begnügen, an der
Tatsache als solcher
festzuhalten.

Hodler nun, indem er an die
Geschichte und ihre Helden
herantrat, empfand einfach und
unvoreingenommen. Er fühlte
sich als Schweizer und sah seine
Landsleute mit den Augen
eines. der bernischen Bauernsame

entsprossenen, vorurteilslosen

Gestalters an. Er wusste,
dass die Heldenahnen, ebensogut

wie die zeitgenössischen
Schweizer auf dem Lande, Bauern

waren; also zeichnete er
sie als solche. Er gab die
Schweizer wieder, wie er sie
gesehen und erfahren hatte; er
malte als Schweizer unter
Schweizern; er gab Wahrheit
statt Dichtung. Das war so gut
wie eine Kriegserklärung an
das landesübliche Pseudoideal.
Darum wurde er gewissermas-
sen triebsmässig befehdet; da-
rum_verstiess er gegen die
Anschauungen und Gewohnheiten
der Menge, die das Sehiller'sclie
Idealschweizertum, ihren letzten geschichtlichen

und vielleicht auch sittlich-politischen
Halt gefährdet sah; darum nahm sie die Hel-
denverhimmelung, die wir nicht Schiller,
wohl aber dessen Auslegung durch die
national-eitlen Schweizer verdanken, gegen
die Hodler'sche Entweihung in Schutz.

Darin liegt der Grund, warum Hodler von
unserm Volk weder verstanden, noch
anerkannt werden konnte. Wir waren die uns
liebgewordene Begriffsfälschung allzusehr
gewöhnt, als dass es uns möglich gewesen
wäre, mit Hodler'scher Unbefangenheit an
unsere eigene Vergangenheit heranzutreten.

HODLER, Bildnis Vibert. Unveröffentlichte Zeichnung

sie auf ihre Wirklichkeitsbestände hin zu
prüfen.

Bei dieser Gelegenheit mag darauf
hingewiesen werden, dass Hodler in seiner
Auffassung entschieden demokratischer war, als
Schiller in seinem Teil. Bei diesem nämlich
sehen wir einzelne Helden aus der Menge
hervorragen, sie nicht nur zu leiten,
sondern auch zu beherrschen. Hodler dagegen
zeigt immer und immer wieder, nicht nur
in seinen geschichtlichen Bildern, sondern
in seinen Werken überhaupt, dass der
einzelne Mensch nichts ist, er wäre es denn
durch die Mitwirkung aller übrigen Men-

21



sehen. Sie finden in seinen Schlachtenbildern

nie einen Anführer; jeder ist sein
eigener General: durch die äusserste
Kraftanstrengung jedes einzelnen, durch die
Unterordnung Aller unter einen gemeinsamen
Zweck, führt Hodler seine Scharen zum Ziel.
Die Zusammengehörigkeit aller Gleichwertigen

erhebt sie in ihren Anstrengungen
über sich selbst, zu reinem, grossen
Menschentum heraus, wobei Hodler allerdings
voraussetzt, dass die Gleichwertigkeit jedes
Einzelnen dem Andern gegenüber von der
Hochwertigkeit Aller getragen sei, oder, wie
der geistreiche Pierre Godet in seiner Schrift
über Hodler treffend sagte: « Er träumte
eine Republik, bestehend aus lauter
Vorzugsmenschen! »

Anders gesagt : — Hodler strebt nicht die
Gleichheit und Freiheit an, die wir uns
zugelegt haben und die darin besteht, der
Eiche zu verbieten, höher als das Schilf zu
wachsen; sondern er meinte die Gleichheit,
die er in seinem Werk verkündet, und die
da will, dass jedem gleiche Möglichkeit
geboten sei, sieh ganz, bis zur höchsten
Grenze seiner Kräfte auszuwirken. Und unter

Freiheit verstand er einen Zustand, der
dieses Auswirken jedem Gleichberechtigten
zunächst einmal erst ermöglicht. Also praktisch

gesprochen wollte Hodler die
schrankenlose Entwicklung der Edelkultur, wie sie
jeder Einzelne anstreben kann, bis zu ihrer
höchsten und reinsten Entfaltung gesichert
wissen.

Ein anderer Grund der Ablehnung und
Befehdung Hodlers lag vornehmlich bei den
gebildeten Altertumskundigen. Ihre Einstellung

zu der Schweizergeschichte war
vorwiegend antiquarisch. Sie sahen in der
Historienmalerei die Verklärung der
dramatischen Episode, wie sie von fast allen
schweizerischen Historienmalern vor Hodler
gepflegt wurde. Sie bekannten sich zur
Anekdote, verfeinert und vervollkommnet
durch alle Zutaten, die die antiquarische
Wissenschaft wohl dem Illustrator, nicht
aber dem aufs Ganze und Grosse gehenden
Künstler zu geben hat.

Dieser Gegensatz nun war noch
unversöhnlicher als der zwischen Hodler und
dem Volk. Denn er rüttelte an der
Daseinsberechtigung ganzer Lebensarbeiten. Diese
Hodlergegner und ihre Genossen befanden
sich Hodler gegenüber in der Lage von
Ameisen, deren Bau von mutwilliger Schul¬

bubenhand gestört wird; also genau in
demselben Zustand der Notwehr, wie Hodler
ihnen selbst gegenüber. Denn Hodler
gewährte der photographisch getreuen
Episode, und wäre sie noch so packend, der
Anekdote, und wäre sie noch so ansprechend,

keinen Raum. Er sah ins Grosse und
ging aufs Ganze. Seine Geschichtsbilder
wollten nicht schildernd nachahmen,
sondern darstellen. Und zwar nicht Ereignis,
oder ein Geschehnis, sondern, über das
kurzlebige Einzelmenschendasein seiner Helden
hinaus, suchte er das von Zeit und Raum
losgetrennte Ewig-Menschliche zu gestalten.
Wo die andern untersuchend zersetzten, sich
darin gefielen, zu zerklauben, strebte Hodler
den Aufbau an. Die Grundlage, auf die er
baute, war nicht das äussere Ereignis, wohl
aber dessen seelische Bedeutung, dessen
geistige Bedingtheiten. Um diese auszudrük-
ken, blieb ihm schlechterdings nichts
anderes übrig, als eben wahr zu sein. Dieses
« Wahrsein » wurde als Rohheit empfunden,
wie ja die Wahrheit als solche nur selten
gefällig und einschmeichelnd ist.

Sie sehen: auf der einen Seite die
antiquarische Wissenschaft, die sich mit der
abgestorbenen Vergangenheit im Einzelnen
liebevoll befasst: die sich um das, was
vergangen und tot ist, einsig kümmert und
sorgt, und auf der andern Seite der lebendige,

leidenschaftlich fühlende und gestaltende

Aufb'auer, der das Lehen, das ewig
sich erneuende und darum ewig gleich
bleibende, darstellt. Es war ein Kampf
zwischen Zerstörung und Aufbau, zwischen Tod
und Leben!

Zum dritten wandten sich gegen Hodler
rein künstlerische, oder besser gesagt, ästhetische

Bedenken, die jedoch in den
Streitschriften gegen ihn selten genau umschrieben

laut wurden. Es mag daher am Platze
sein, sie hier im Vorbeigehen zu
umschreiben.

Seit Jahrzehnten, um nicht zu sagen, seit
Jahrhunderten, war die Malerei ihrem
ursprünglichen Zweck entfremdet, oder
vielmehr auf einen neuen Zweck eingeschult
worden. Während die Malerei des Altertums

bis zu Cimabue und Giotto vor allen
Dingen monumental-dekorativ war, sich
feststehenden Gegenständen, seien es - nun
Bauten oder Gebrauchsgegenstände, wie
etwa Waffen und Vasen, schmückend
einfügte, fiel ihr seit der Frührenaissance im-

22





mer mehr die Aufgabe zu, die gleichgültige
Wand der Bürgerwohnung zu beleben.
Zwischen dieser Wand und dem Gemälde
konnte kein lebendiger Zusammenhang mehr
bestehen; die Malerei wurde auf das
Staffeleigemälde fast ausschliesslich abgedrängt.
Dieses nun war sich Selbstzweck geworden,

während es ursprünglich nur als
Ersatz der Wandmalerei, der Freske, gedacht
war. Auch da, wo es noch eigentliche
dekorative Aufgaben im monumentalen Sinne
des Wortes gab, wurden sie künstlerisch als
Staffeleimalerei gelöst. Beispielsweise in der
Schweiz in den, in so mancher andern
Hinsicht so hervorragenden Gemälden Paul
Roberts im Treppenhaus des Museums zu
Neuenburg, oder im Bundesgerichtsgebäude
zu Lausanne.

Die Staffeleimalerei, deren Erzeugnisse
nicht nur auf Nahwirkungen berechnet werden

mussten, sondern von denen ohne
weiteres anzunehmen war, dass sie ihren Standort

gelegentlich verändern würden, ging ge-
zwungenermassen auf Nahwirkung der
Zeichnung und der Farbgebung aus. Nicht
allein das grosse Publikum, auch ernsthafte
Kenner, glaubten als erstes und vornehmstes

Erfordernis malerischer Erzeugnisse, die
Peinlichkeit in der Ausführung von Einzelheiten,

den Zauber raffinierter Farbengebungen,
das restlose Durchzeichnen der

nahesichtlichen Kleinheiten fordern zu müssen,
wobei sie jedoch für wichtige Verstösse
gegen die Gesetze der Form und der Farbe,
gerade aus der Nahesichtlichkeit heraus,
unempfindlich blieben. An Fernwirkungen
der Malerei dachte schon darum kein Mensch
mehr, weil darnach kein Bedürfnis und auch
immer weniger Gelegenheiten, dieses
Bedürfnis fühlbar zu gestalten, vorhanden
waren. Ehrlicherweise hätte jene Zeit nicht nur
Hodler, sondern die ganze Malerei des
Altertums, samt der byzantinischen und
romanischen, ablehnen müssen. Denn sie
entsprach weder dem Zeitgeschmack, noch dem
Zeitbedürfnis. Innerlich wurde sie übrigens
auch abgelehnt, aber sich äusserlich zu der
Ablehnung zu bekennen, daran hinderte in
den meisten Fällen der, übrigens nicht ganz
ehrliche, geschichtliche Respekt vor der
Vergangenheit.

Aber kein noch so unzulänglicher
Malbeflissener, der sich innerlich nicht gegenüber

einem Appelés, einem Zeuxis, einem
Cimabue, Giotto, den Aegyptern, den Grie¬

chen, Etruskern, Byzantinern,
Frührenaissancemeistern unendlich fortgeschritten
vorgekommen wäre. Man sah in ihrer strengen
Vereinfachung nur die scheinbare Unbeholfenheit;

ihre gewaltige und manchmal
gewalttätige Technik wurde als Unvermögen
ausgelegt, und man hatte darob das darin
zum Ausdruck kommende, aufs Ganze und
Dauernde zielende Schönheitsideal vergessen

oder übersah es, in Verschiedenheiten
und Buntheiten schwelgend. Man kannte
und schätzte die monumentale und dekorative

Malerei nicht mehr, weil man sie sich
gründlich abgewöhnt hatte und nichts
vorhanden war, das zu ihr hätte zurückführen
können. Man tat sich an gefälligen,
mitunter bestechenden Einzelheiten gut und
verlor damit den Blick für das Beständige
und Wesentliche.

Ilodler nun, weil er unbefangen und
überlieferungslos war, weil er schaute und sich
getraute, zu malen, wie er empfand, knüpfte
unbewusst wieder an die Frührenaissance
an. Er nahm dort die Arbeit wieder auf,
wo sie Cimabue, Giolto und später etwa
noch Fra Angelico und Signorelli verlassen

hatten. Damit setzte er sich von
vornherein in Gegensatz zu Zeitgeschmack und
Zeitempfinden. Man kannte sein Schönheitsideal

nicht, wollte und konnte es weder
empfinden noch kennen. Daher die Ablehnung

Hodlers. Daher alle sich heute noch
um seinen Namen entspinnenden
Auseinandersetzungen.

Diesem Umstände nun ist ganz besonders
Rechnung zu tragen, wenn man der
Erscheinung Hodlers überhaupt gerecht werden

will. Er strebte die grosse Einheit in
einer Zeit an. die nur noch Sinn für die
Verschiedenheit, die Einzelheiten hatte, und
zwar strebte er sie an, mit eigenen,
selbstsicheren. daher ungewohnten und unbeliebten

Ausdrucksmitteln.

Und, was ich hier von Ilodler im
Zusammenhang mit dem Freskenstreit und den
Marignanobildern sagte, das gilt für sein
ganzes, grosses Lebenswerk, von dem wir
heute nicht wissen, steht es am Ende oder
am Anfang einer Kulturepoche. Wir
empfinden nur, dass es einzigartig ist, hoffen
aber, dass es einen Anfang bedeute, weil
Hodler in sich und seinem Werk die
schweizerische Kulturfrage für sich gelöst hat und
er und sein Werk gross sind. Weil sein
Werk lebendig ist, weil wir Schweizer, so

24



raunt mein Hoffen, den Willen zum Leben
haben!

Hodler hat uns den Weg zum Leben
gewiesen:

Er hat seinem Empfinden, seinem Schauen,
seinem Können, — er hat sich selbst
getraut!

Er hat gewagt, was er empfunden,
geschaut und erkannte, rückhaltlos
auszudrücken.

Er hat es verstanden, weder nach rechts
noch nach links zu blicken, seines Weges
zu gehen und da, wo er keinen fand, sich
selbst den Weg zu bahnen.

Er hat uns gezeigt, dass, wenn jeder sein
Bestes und Möglichstes leistet, keiner mehr
klein ist.

In diesen, aus seinem Werk und Leben

sich ergebenden Lehren, liegt die gewaltige
Bedeutung für unsere schweizerische Kultur:

Seien wir uns selbst, wirken wir uns ganz
aus, schauen wir weder rückwärts noch
seitwärts! Aus der Gesamtheit der Anstrengungen

aller, der Summe des ehrlichen
Massenarbeitswollens, wird uns zwar keine
Nationalkultur, aber eine schweizerische Edel-
kultur erwachsen, deren Glanz ebenso hell
durch die Jahrhunderte zu leuchten vermag,
wie der Kulturglanz der grössten und
besten Völker der Vergangenheit und Gegenwart.

Möge dem Schweizervolk der Wille zu dieser

Kultur, der einzigen, die Dauerbestand
hat, endlich beschieden werden!

25


	Das Revolutionäre in Hodler war sein Bernertum

