
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 57 (1984)

Heft: [8]

Artikel: Ist Bildung noch aktuell?

Autor: Lobkowicz, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir haben uns in der letzten Zeit oft mit bildungspolitischen Fragen befasst, mit der
Frage also, wie das Bildungswesen bei uns und in andern Ländern organisiert und
finanziert wird. Es ist deshalb sicher gerechtfertigt, uns wieder einmal den Bildungsinhalten

zuzuwenden. Ist Bildung nicht zu einem Schlagwort verkümmert? Der
Sputnik-Schock Ende der fünfziger Jahre hat auch bei uns zu einer Bildungsexpansion

ungeahnten Ausmasses geführt. Überall wurden Schulen eröffnet, neue
Ausbildungsgänge geschaffen, neue Schulhäuser gebaut, die zu füllen uns nun Mühe
bereitet. Wie wirkte sich die Vergrösserung des Bildungsangebotes auf die
Bildungsinhalte aus? Ist Bildung nicht mit Ausbildung gleichgesetzt worden? Wurden
nicht einseitig nur noch die Verstandeskräfte gefördert? Erschöpfte sie sich nicht in
der Wissenschaftlichkeit und Kritikfähigkeit? Welches sollten die Inhalte einer auf
die Zukunft ausgerichteten Bildung sein? Mit dieser Frage befasst sich der Artikel
von Nikolaus Lobkowicz.

von Prof. Dr. Nikolaus Lobkowicz

Themen, über die zu sprechen man gebeten wird, sind häufig ein Index für Probleme,
welche die Zeitgenossen beschäftigen. Die Frage, ob Bildung noch aktuell sei, kann
allerdings zwei ganz verschiedenen, einander entgegengesetzten Sorgen entspringen:

einerseits, dass Bildung nicht mehr aktuell sei, obwohl sie es doch sein sollte;
andererseits, dass immer noch so viel für Bildung getan wird, obwohl sie doch im
Grunde der Vergangenheit angehört.
Die erste Sorge scheint zunächst kaum begründet. Noch nie in der Geschichte wurde

so viel in Bildung investiert wie heute, selbst noch in einer Zeit, in der Sparmass-
nahmen in allen Bereichen notwendig geworden sind. Nicht nur machen die Kosten
für Schulen und Hochschulen einen erheblichen Prozentsatz des aus unseren Steu-

1 Bei dem vorliegenden Vortrag handelt es sich um die überarbeitete und aktualisierte Fassung
eines Referates, das 1979 zunächst in Hannover vor Wirtschaftsfachleuten gehalten wurde.

Herausgeber / Editeur: Verband Schweiz. Privatschulen / Fédération Suisse des Ecoles privées
Redaktion /Rédaction: Dr. Fred Haenssler, Alpeneggstrasse 1, 3012 Bern, Telefon 031 / 23 35 35
Druck/Impression: Ott Verlag+Druck AG, 3607 Thun 7, Telefon 033 / 22 16 22
Inserate/Annonces: Ott Verlag Thun, Postfach 22, 3607 Thun 7, Telefon 033 / 22 16 22
Jahres-Abonnemente /Abonnement annuel: Fr. 30.- / Einzelhefte / Numéros isolés: Fr. 3.-
Erscheinungsweise /Mode de parution: Monatlich / Mensuel 145

Ist Bildung noch aktuell?1



ern finanzierten staatlichen Haushaltes aus; darüber hinaus sind die meisten unserer

Schulfächer Bildungsfächer, studiert fast ein Drittel unserer Studenten trotz
bedrückender Berufsaussichten in Fachbereichen der ehemaligen philosophischen
Fakultäten und finden fast täglich in verschiedensten Zentren Vorträge, Diskussionen
und Tagungen statt, die kaum zu erklären, geschweige denn zu rechtfertigen wären,
wenn Bildung nicht zu den gesuchtesten Errungenschaften der Gegenwart gehören
würden. Im übrigen leben ganze Verlage davon, dass sie für ein breites Publikum
bestimmte Bücher veröffentlichen, die niemand kauft, der nicht daran interessiert ist,
sich zu bilden; wenn Bildung nicht aktuell wäre, könnten Küngs theologische, Golo
Manns historische oder Wapnewskis literaturwissenschaftliche Werke keine
Bestseller sein.
So erscheint denn auf den ersten Blick die zweite Sorge weitaus begündeter. An
unseren Schulen und Hochschulen werden Millionen für Fächer investiert, die offenbar
wenig mit der täglichen Lebenspraxis zu tun haben; in die Kenntnisse toter Sprachen,

in historische Belehrung, in Erziehung zur Beurteilung von Kunstwerken, in

philosophische, politikwissenschaftliche oder soziologische Reflexion. Gewiss ist
der Anteil solcher Fächer an den Gesamtkosten insbesondere unserer Universitäten
vergleichsweise gering; wirklich kostspielig sind ja die Naturwissenschaften, nicht
zuletzt die Medizin, die bis zu fünfzig Prozent des Gesamthaushaltes einer grossen
Hochschule verschlingen kann. Aber wenn man bedenkt, dass der Staat und
gesellschaftliche Gruppen wie Parteien, Arbeitgeberverbände, Gewerkschaften und
Kirchen ebenfalls Millionen für Bildungsveranstaltungen verschiedenster Art ausgeben,

wenn man insbesondere sieht, wie an den Universitäten viel zu viele
Literaturwissenschaftler, Historiker und Absolventen exotischer Fächer wie der Byzantini-
stik oder der vorderasiatischen Archäologie ausgebildet werden; wenn man überlegt,

dass das vielberufene akademische Proletariat sich sehr wahrscheinlich vor
allem aus den Reihen der Geisteswissenschaftler rekrutieren würde; so kann man sich
nicht des Eindruckes erwehren, dass bei uns für «blosse» Bildung eher zu viel als zu
wenig getan wird. An der Universität München (um nur ein Beispiel zu geben) lehren
nicht weniger als sechs Dozenten Byzantinistik, also die Sprache, Geschichte und
Kultur der griechisch sprechenden Welt zwischen dem Ende der Antike und dem Fall

Konstantinopels im 15. Jahrhundert; waren in diesem Semster die Einleitungsseminare
wieder so überfüllt, dass die Warteschlangen schon am frühen Morgen begannen;

gibt es so viele Dozenten der Germanistik, Anglistik und Romanistik und werden

diese keineswegs Sprachkenntnisse, sondern Linguistik und Literaturgeschichte
vermittelnden Fächer von so vielen Studenten belegt, dass die Kultusministerien

aus Sorge um die Zukunft der jungen Generation jede erdenkliche Anstrengung
unternehmen, ein weiteres Anwachsen dieser Fächer zu verhindern, in denen man
schon jetzt mit arbeitslosen Lehrern überschwemmt wird.
Blickt man sich ausserhalb der Hochschule um, so stellt man fest, dass fast jede Woche

die ausgefallensten historischen und kunstgeschichtlichen Ausstellungen
stattfinden, dass es über das ganze Land verstreut hundert von Bildungsakademien
gibt, die Kurse und Tagungen über Themen von Fragen der Theologie über die Kultur
der alten Ägypter bis zu den Wirtschaftszusammenhängen Osteuropas veranstalten,

haben zahllose Industrieunternehmen Stiftungen für Bildungszwecke errichtet,
die ohne Schwierigkeiten mehrmals im Jahr Tagungen durchführen, von denen jede
bis 200000 DM kostet. Wie kann man angesichts dieser Situation auch nur fragen,

146 ob Bildung noch aktuell sei; muss nicht vielmehr etwas getan werden, um die Bil-



dungswut unserer Gesellschaft nicht zuletzt auch die damit verbundenen Kosten
zurückzuschrauben. Und doch kann man sich nicht des Eindruckes erwehren, dass
die Frage, ob Bildung noch aktuell sei, doch eher der Sorge entspringt, wir würden
Bildung zu wenig ernst nehmen. Wie ist dies möglich? Ist es nur ein weiteres Beispiel
für die seltsame Sucht unserer Zeit, gerade das in Frage zu stellen, was offensichtlich

blüht, etwa unsere Demokratie und unsere Wirtschaftsordnung, die uns ein in
der Vergangenheit unvorstellbares Mass einerseits an Freiheit, andererseits an
materiellem Wohlergehen gebracht haben, oder auch unsere Verteidigung, die uns nun
fast 40 Jahre lang Frieden geschenkt hat? Oder steht es vielleicht mit der Bildung
genau deswegen nicht gut, weil auf diesem Gebiet mehr geleistet und produziert
wird, als wir noch aufnehmen können? Woher kommt es, dass wir trotz eines historisch

einmaligen Ausmasses an Bildungsleistungen zugleich Sorge um und ein
gewisses Unbehagen an Bildung haben?

Die Geschichte einer »Bildungskatastrophe»
Die Antwort auf diese Frage ist nicht einfach; das Phänomen ist nur durch das
Zusammentreffen einer Reihe von im Grunde sehr verschiedenen Entwicklungen zu
erklären. Die eine habe ich schon genannt: die quantitative Entwicklung unseres
Bildungssystems, insbesondere der Hochschulen. Sie allein ist schon paradox genug.
Anfang der sechziger Jahre, als die Zahl der Abiturienten, die zur Universität gingen,
schon im steten Ansteigen war, wurde in Deutschland die sog. «Bildungskatastrophe»2

ausgerufen. Darunter verstand man den Umstand, dass in der Bundesrepublik
ein sehr viel kleinerer Prozentsatz eines Jahrganges als etwa in den Vereinigten
Staaten an die Hochschulen ging. Man übersah dabei, dass im angelsächsischen
und insbesondere amerikanischen Bildungssystem den Universitäten eine ganz
andere Rolle als in Deutschland zukommt. Gewiss gehen nahezu fünfzig Prozent eines
Jahrganges in den Vereinigten Staaten zur Universität; aber nahezu achtzig Prozent
dieser Studenten, die im übrigen ihr Studium schon mit siebzehn Jahren aufnehmen,

schliessen nach vier Jahren, also im Alter von einundzwanzig, zweiundzwanzig
Jahren mit einem «Bachelor» ab, der nur an den dreissig oder vierzig besten

Universitäten mehr als unser Abitur ist, an den übrigen weit über tausend Colleges und
Universitäten dagegen ungefähr dem Abschluss unserer Realschulen gleichkommt.
Man übersah also, dass das deutsche Gymnasium mit einem Typus von Universität
gekoppelt war, das nur der vergleichsweise seltenen Graduate School amerikanischer

Universitäten entspricht, an welcher man den Magister und das Doktorat ab-
schliesst. Hätte man genauer hingesehen, so hätte man feststellen können, dass in

Wirklichkeit in den Vereinigten Staaten ein sehr viel geringerer Prozentsatz von
Jugendlichen als in Deutschland ein Studium an Institutionen aufnimmt, die der
deutschen Universität, zumindest wie sie in den sechziger Jahren noch aussah,
entspricht; ein Politiker, Unternehmer oder auch höherer Angestellter, der ein Doktorat
hat, ist bis heute in den Vereinigten Staaten eine seltene Ausnahme.
Zugleich übersah man in Deutschland, dass bis zu neunzig Prozent von Abiturienten
an die Universität gingen; so unglaublich es klingen mag, begann man in den frühen
sechziger Jahren die Gymnasien auszubauen und vergass dabei, dass nahezu alle
Absolventen dieses spezifisch deutschsprachigen sekundären Schultypus zur
Universitätgehen würden. Als man dies um 1970 herum bemerkte, wares zu spät; trotz

2 vgl. G. Picht: Die deutsche Bildungskatastrophe, Ölten und Freiburg, 1964. 147



eines intensiven Ausbaus der alten und der Gründung zahlloser neuer Universitäten,
für die man im übrigen auf die zweite Garnitur von Wissenschaftlern zurückgreifen
musste, begann sich Anfang der siebziger Jahre abzuzeichnen, dass man in einer
ständig wachsenden Zahl von Fächern würde einen numerus clausus einführen
müssen. Die Erregung war entsprechend gross; man übersah auch hier, dass in den
Vereinigten Staaten zwar nahezu jeder, der sich dazu entschied, zur Universität
gehen konnte, aber erstens nur die wenigsten zur Universität ihrer ersten Wahl zugelassen

wurden und zweitens die Zulassung etwa zur Medizin schon vor zwanzig Jahren
ungleich schwieriger, weil kompetitiver war, als sie heute in Deutschland ist.
Dennoch beschloss das Bundesverfassungsgericht, dass der numerus clausus «nahezu
verfassungswidrig» sei, und zwang man die Universitäten nach und nach, so viele
Studenten aufzunehmen, als ihre angeblich «objektive Kapazität» zuliess. Wenige
Jahre später begann sich überdies abzuzeichnen, dass die Universitäten mehr
Akademiker ausbilden, als ihrer unsere Gesellschaft bedarf. Aber die Ausbildungskapazitäten

nach einem - allerdings kaum verlässlich zu berechnenden - gesellschaftlichen
Bedarf auszurichten, hatte ja das Bundesverfassungsgericht unter Bezugnahme

auf Artikel zwölf des Grundgesetzes verboten.
Die Folge dieser eigentümlichen Entwicklung, die im übrigen noch durch eine
struktureile Reform des Flochschulwesens begleitet und belastet war, ist deswegen so
paradox, weil in ihr drei Phasen, von denen man hätte erwarten können, dass sie
aufeinander folgen würden, zeitlich nahezu zusammenfielen. Abstrakt betrachtet hätte
man meinen können, zunächst würden mehr zur Universität gehen wollen, als von
ihr aufgenommen werden könnten; dann würden die Universitäten, dem
gesellschaftlichen Druck nachgebend, eine Zeitlang überfüllt sein; und schliesslich - kurz
vor der Normalisierung der Zustände - würden, während am Eingangstor der Zulauf
abklingt, für ein paar Jahre zu viele Akademiker «produziert» werden. In Wirklichkeit
erleben wir schon seit einer Reihe von Jahren diese drei Phasen, die uns noch lange
beschäftigen werden, gleichzeitig: die Zahl der wegen eines numerus clausus
Abgewiesenen wächst von Jahr zu Jahr, die Universitäten sind von Semester zu Semester

überfüllter und die sogenannte Arbeitslosigkeit von Akademikern wird mit
Gewissheit, so lässt sich 1983 unschwer prophezeien, in zwei bis drei Jahren beängstigend

sein. Inzwischen ist jedem, der zur Einsicht bereit ist, klar, dass wir sogar zu
viele Mediziner ausbilden; die Zeit, da dieser Beruf nicht mehr finanziell attraktiv
sein wird, ist abzusehen.

Verschulung der Bildung
Diese Entwicklung hat unser Bildungsverständnis von zwei Seiten her in Frage
gestellt. Einerseits ist auch und gerade die Zahl der Absolventen traditioneller
Bildungsfächer, etwa der Geschichte und der Literaturwissenschaften, zu gross
geworden, als dass sie mehrheitlich, wie es bisher der Fall war, im Bildungssystem
selbst beschäftigt werden könnten; trotz ständiger Warnungen der Arbeitsämter,
Kultusministerien und Flochschulen nehmen auch heute noch wesentlich mehr
Abiturienten einen Lehramtsstudiengang insbesondere in den Geisteswissenschaften
auf, als es für sie je Lehrerstellen geben wird. Hier hilft es wenig, darauf hinzuweisen,
dass es gelegentlich doch immer noch zu grosse Schulklassen gebe. Denn erstens
muss man sich fragen, wieviel der Staat und damit letztlich der Steuerzahler bereit
sind, für ihr Schulsystem auszugeben; zweitens ist schon heute bekannt, wieviele

148 Schüler es demnächst in einer Gesellschaft geben wird, die im Durchschnitt pro Fa-



milie nur 1,4 Kinder hat. Vielleicht wäre es sinnvoll, die Grösse von Schulklassen von
dreissig auf zwanzig Schüler zu senken; aber man wird kaum behaupten können, der
Bedarf an Lehrern sei unabhängig von der Zahl der Schüler. Wie einer Gesellschaft,
die für je dreihundert Einwohner einen Psychologen benötigen sollte, wohl nicht
mehr zu helfen wäre, so dürfte auch kaum eine Gesellschaft wirtschaftlich in der Lage

sein, sich je einen Lehrer für z. B. zehn Schüler zu leisten; schliesslich muss das
Einkommen des Lehrers wie übrigens dasjenige jedes Beamten von jemandem
erwirtschaftet werden - und es zeichnet sich schon heute bei uns angesichts der
überwältigenden Kosten des staatlichen Apparates eine zunehmende
Beamtenfeindlichkeit ab.
Unsere Bildungsvorstellungen sind also einerseits dadurch in Frage gestellt, dass
wir allmählich, im Grunde schon längst viel zu viele Personen unter uns haben, die
ausgebildet wurden, um Bildung zu vermitteln. Andererseits führen es aber gewisse
Nebenwirkungen unserer jüngsten Bildungspolitik mit sich, dass immer mehr die
Frage laut wird, ob denn unsere künftigen Lehrer überhaupt in der Lage sein würden,
anderen Bildung weiterzugeben. Nicht nur sind viele unserer Hochschulen gerade in
den Bildungsfächern so überfüllt, dass ein sinnvolles Studium kaum mehr möglich
scheint; sondern der numerus clausus, insbesondere in Verbindung mit der Vorstellung,

dass er nahezu verfassungswidrig und deswegen um fast jeden Preis zu
vermeiden sei, hat auch zur Folge, dass das Studium viel zu sehr verschult ist, um auch
nur die künftigen Lehrer, von deren Schülern ganz zu schweigen, zu wirklich Gebildeten

zu machen. Die Verschulung der Universitätsausbildung hat ausserdem eine
Entwicklung gefördert, die unser aus dem 19. Jahrhundert kommendes
Bildungsverständnis nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ in Frage stellt. Im vergangenen

Jahrhundert und in der Tat noch vor zwanzig Jahren ging man zwar davon
aus, dass ein guter Wissenschaftler gebildet sein muss; noch in den frühen sechziger

Jahren erschienen Untersuchungen, die nachwiesen, dass Wissenschaftler wie
Max Planck, Albert Einstein oder Werner Heisenberg ihre bahnbrechenden
Entdeckungen nicht bloss ihrem Genie, sondern auch dem Umstand verdankten, dass
sie umfassend gebildet waren. Umsomehr fachfremde Gebiete ein Wissenschaftler
übersieht, umso grösser sind ja die Chancen, dass er neue Denkstrategien und
theoretische Modelle entwickelt, welche den Fortschritt der Wissenschaft fördern. Doch
kam es früher niemandem in den Sinn, dass Wissenschaft, insbesondere
Naturwissenschaft selbst Bildung sei. Dieser Gedanke begann sich erst in den sechziger Jahren

durchzusetzen, als aus den Vereinigten Staaten die ursprünglich in Wien, Berlin
und Prag entstandene Idee nach Europa zurückkehrte, dass die Denkweise der
Naturwissenschaften für alles solide menschliche Denken massgeblich sei. Jedenfalls
begann sich in den sechziger Jahren auch in Deutschland der Gedanke auszubreiten,

dass Geschichte durch Sozialwissenschaften, Literaturkenntnisse durch
Linguistik, die traditionelle Politikwissenschaft durch Systemtheorien zu ersetzen seien,

ja dass man Lehren und Bildung aufgrund eigener Disziplinen wie der
Lernpsychologie, der Didaktiken und der sog. Curricularforschung wissenschaftlich betreiben

müsse. Zeitweise ging man so weit, dass man sogar in hochschulpolitischen
Diskussionen darauf drängte, Auseinandersetzungen über letztlich rein organisatorische

Fragen seien nach wissenschaftlichen Grundsätzen zu entscheiden.

Wissenschaftsgläubigkeit
In konservativen Kreisen wurde diese Entwicklung als ein Linksdrall, als verheeren- 149



der Einfluss marxistischen Gedankengutes interpretiert. Dies war nicht völlig
verfehlt, da ja Marxismus und Positivismus eines gemein haben, nämlich eine fanatische

Wissenschaftsgläubigkeit und die hieraus resultierende Vorstellung, alle
Aspekte des menschlichen Lebens könnten in Ordnung kommen, wenn man sie nur
auf wissenschaftlicher Grundlage oder gar streng wissenschaftlich gestaltet. Doch
hat man lange übersehen und übersieht man auch heute noch vielfach, dass die
Ablehnung traditioneller historischer und philologischer Vorgehen zugunsten solcher,
die an den Naturwissenschaften abzulesen sind, auch von Gelehrten vertreten wurden,

die keineswegs marxistisch, sondern in verschiedenen Abarten positivistisch,
d.h. einfach in extremer und einseitiger Weise wissenschaftsgläubig orientiert waren.

Die Umsetzung historischer Fragestellungen in soziologische, wie sie etwa in
den hessischen Rahmenrichtlinien zum Ausdruck kam, die an manchen Universitäten

geradezu beängstigende Verdrängung literaturgeschichtlicher Perspektiven
durch strukturalistische und mathematisch-linguistische, die Behandlung politischer

oder sozialer Probleme, als ob sie solche der Computerwissenschaft wären -
all dies wurde seit den sechziger Jahren auch und gerade in den Vereinigten Staaten
unter positivistischen Vorzeichen betrieben und beherrscht nunmehr grosse Teile
der geisteswissenschaftlichen Fachbereiche auch derjenigen unserer Universitäten,

die sich für konservativ im besten Sinne des Wortes halten. Diese Entwicklung
von Bildungsfächern in Wissenschaften, die sich nach Disziplinen wie der Mathematik,

der Kybernetik oder gar der Naturwissenschaften ausrichten, wurde ihrerseits
wesentlich durch die vom Massenbetrieb erzwungene Verschulung der Universitäten,

aber auch durch die Juridifizierung unseres Schulsystems gefördert. Umso ver-
schulter ein Unterricht ist und umsomehr ein Bildungssystem sich Klägern und
Prozessen ausgesetzt sieht, umsomehr neigt man dazu, nach angeblich objektiven
Kriterien zu suchen. Ob jemand gebildet ist oder nicht, lässt sich sehr viel leichter durch
ein ausführliches Gespräch oder gar den täglichen Umgang als durch Tests überprüfen;

wenn aber die Studentenzahlen so gross sind, dass für ein Gespräch gar keine
Zeit mehr übrig ist, oder Gerichte die Auffassung vertreten, Noten müssten jederzeit
juristisch überprüfbar sein, dann kommen unweigerlich Tendenzen zum Tragen, die
sich an exakte und bliebig wiederholbare Vorgehen halten. Ein extremes Beispiel ist
die These von den Lernzielen, wie sie seit Anfang der siebziger Jahre von der sog.
Curricularforschung, also der Wissenschaft vom richtigen Lehrgang, vertreten wird;
obwohl ständig behauptet wurde und wird, die Formulierung von Lernzielen sei
deswegen erforderlich, weil sonst die Lerninhalte nicht in wissenschaftlich adäquater
Weise bestimmt werden könnten (was schon allein deshalb ein Unsinn ist, weil gar
nicht zutrifft, dass sie wissenschaftlich bestimmt werden müssten), dient diese
These in Wirklichkeit fast ausschliesslich dazu, den ganzen Schulunterricht sog.
objektiven Prüfungsverfahren unterzuordnen. Die Lernziele müssen, wie es in der
gespreizten Terminologie der Curricularforschung heisst, «operationalisierbar» sein,
d. h. in Handlungsanweisungen übersetzbar, deren korrekte Befolgung letztlich rein
mechanisch kontrolliert werden kann.

Bildungsauffassungen
Nun könnte man die angedeuteten Entwicklungen als bedauerliche Exzesse
verharmlosen, wenn sie bloss Nebenerscheinungen einer im übrigen überwältigenden
Übereinstimmung darüber wären, was Bildung ist und wozu sie gut sein soll. Genau

150 an dieser Übereinstimmung fehlt es jedoch. Erstens gab es und gibt es noch immer



eine grundlegende Meinungsverschiedenheit zwischen Links und Rechts, etwa
zwischen SPD- und CDU/CSU-regierten Ländern. Die ersteren betonen, dass die
wichtigste Aufgabe der Bildung in der Erziehung zur Kritikfähigkeit bestehender Zustände

bestünde; schon allein deswegen wenden sie sich gegen überkommene Formen
der Bildungsvermittlung, da sie ihnen immer noch als das Bestehende gelten. Die
zweiten sehen die vornehmste Aufgabe der Bildung in der fortgesetzten Vermittlung
traditioneller Denk- und Wertvorstellungen; deswegen neigen sie dazu, Kritikfähigkeit

abzuwerten und auf Leistung im Rahmen des Bestehenden und Geltenden
hinzuweisen, durch die schon jede Gesellschaft ihr Überleben gesichert habe. Darüber
hinaus gibt es einerseits die Vorstellung, dass Bildung, wenn sie etwas wert sein
soll, wissenschaftlich abgesichert sein muss, andererseits die Idee, Bildung habe im
Grunde mit Wissenschaft wenig zu tun, sondern gründe auf so etwas wie der Erfahrung

des Menschengeschlechtes. Nicht zuletzt gibt es auch verschiedene Meinungen

über den Wert der Bildung: während die einen betonen, Bildung sei ein schöner
Luxus, mit dem man nicht eine hochindustrialisierte Welt in Gang halten könne,
vertreten die anderen, Bildung sei so wichtig, dass man gegebenenfalls ein Nullwachstum

im Kauf nehmen müsse.
Diese Uneinigkeit darüber, was Bildung ist und wozu sie gut sein soll, scheint mir die
eigentliche Ursache unseres Unbehagens an ihr zu sein. Auch wer nicht bloss Sorgen

angesichts der Winkelzüge der bundesdeutschen Bildungspolitik, sondern auch
um den Zustand der Bildung in unserer Gesellschaft empfindet, ist durch dieses Hin
und Her von Argumenten und Gegenargumenten verunsichert. Deswegen möchte
ich im zweiten Teil meines Vortrages versuchen, einen Bildungsbegriff vorzutragen,
der vielleicht in der Lage sein könnte, die gegensätzlichen Vorstellungen, wenn auch
nicht die extremen Positionen, unter einen Hut zu bringen.

Was ist Bildung?
Ich gehe dabei von einer Unterscheidung aus, die es in dieser Schärfe nur in der
deutschen Sprache gibt, der zwischen Bildung und Ausbildung. Die letztere ist stets auf
einen mehr oder weniger fest umrissenen Beruf hin orientiert: es lässt sich feststellen,

welcherart Wissen, welche Fertigkeiten, wieviel praktische Erfahrung eine
kompetente Berufsausübung voraussetzt und deswegen in der entsprechenden Ausbildung

vermittelt werden müssen. Bildung dagegen ist nicht oder doch jedenfalls
nicht nur berufsorientiert: sie umfasst Kenntnisse, Fertigkeiten und Verhaltensweisen,

die letztlich keiner beruflichen Kompetenz, sondern gleichsam dem kompetenten
Menschsein dienen. Dies lässt sich gut an einem Begriff illustrieren, den vor 15

Jahren unsere linksradikalen Studenten geprägt haben: eine blosse Ausbildung
kann im Grenzfall einen «Fachidioten» hervorbringen, der sich zwar auf seinem
Gebiet hervorragend auskennt und zu bewähren vermag, aber weder in der Lage ist,
über die Grenzen seines Berufes oder Fachgebietes hinauszublicken, noch den
Stellenwert seines Berufes oder Fachgebietes im Zusammenhang der Gesellschaft oder
auch nur für seine private Existenz zu bestimmen. Ein solcher «Fachidiot» kann in

seinerWeise durchaus ein Genie sein; aber er ist nicht gebildet. Denn Bildung ist der
genaue Gegensatz zum Fachidioten; zwar sollte, wie wir damals unseren linksradikalen

Studenten entgegenhielten, der Gebildete nicht unbedingt ein «Idiot in seinem
Fach» sein, doch was ihn auszeichnet, ist, dass er in weiteren und auch wesentlicheren

Kategorien als nur denjenigen seines Faches oder Berufes zu denken vermag.
Unsere Schwierigkeiten mit dem Bildungsbegriff rühren nicht zuletzt daher, dass die 151



für eine entwickelte Industriegesellschaft offenbar charakteristische Spezialisierung

und damit Professionalisierung der menschlichen Existenz eine Art Zwang mit
sich führt, auch Bildung zu einem Spezialgebiet zu machen; insbesondere hat sich
die Vorstellung durchgesetzt, Vermittlung von Bildung müsse im Rahmen eines
Berufes ausgeübt werden. Die Folge ist, dass bestimmte Personen, insbesondere Lehrer,

sozusagen in Bildung ausbilden, wodurch die letztere in das genaue Gegenteil
dessen, was sie ihrem Wesen nach ist, verkehrt wird: in eine Teilkompetenz des
Berufslebens. Dies führt nicht bloss die Neigung zu einer Verwissenschaftlichung der
Bildung und ihrer Vermittlung mit sich; es erklärt auch, warum auf Bildungsvermittlung

spezialisierte Lehrer häufig unserer Gesellschaft kritisch gegenüberstehen. Sie
meinen, das Umfassendere zu vertreten und sehen sich doch dazu verurteilt, nur
einen kleinen Beitrag zur Berufsausbildung liefern zu können. Da jedermann, der in eine

Kompetenz einweist, besondere Vorliebe für diejenigen seiner Schüler hat, die
sich diese Kompetenz umfassend aneignen wollen, bevorzugen sie diejenigen, die
wiederum Bildung zu ihrem Beruf machen wollen. So produzieren professionelle
Bildner Bildungsspezialisten und kommt es zu jenem eigentümlichen Sog der
Bildungsfächer, den ich eingangs angedeutet habe. Während nur die wenigsten
Studenten der Naturwissenschaften, der Medizin oder der Ingenieurdisziplinen eine
Universitätskarriere einschlagen wollen, träumt jeder zweite Germanist oder Historiker

davon, Universitätsprofessor oder doch in irgendeiner Weise ein Lehrer zu werden

- vorzugsweise zugleich als Schriftsteller oder gar Dichter, der das hervorbringt,

durch dessen Aneignung man angeblich gebildet wird.
Dabei ist die Vorstellung, dass Bildung ihre Vollendung in einer Wissenschaft hat, nur
zum Teil richtig. Gewiss wird man, wenn man das Spektrum der Wissenschaften
betrachtet, feststellen, dass deren Beherrschung in einigen Fällen dem, was wir Bildung
nennen, näherkommt als in anderen Fällen. So ist z.B. durchaus denkbar, dass es
einen ausserordentlich fachkompetenten, jedoch gleichzeitig ungebildeten Mathematiker,

Physiker oder Chemiker gibt. Dagegen fällt uns schwer anzunehmen, ein guter
Historiker sei ungebildet; Kenntnis geschichtlicher Zusammenhänge scheint etwas mit
dem Wesen der Bildung zu tun zu haben, wie wir überhaupt spontan diejenigen
Wissensbereiche als bildungsrelevant ansprechen, die sich mit dem Menschen als einem
Kulturwesen befassen. Aber Bildung ist kein Privileg von Gelehrten; die Fachleidenschaft

auch der Geistes- und Sozialwissenschaftler steht der Vermittlung von Bildung
oft eher im Wege als dass sie sie fördern würde, insbesondere wenn sie sich eben
extrem wissenschaftlich, d. h. stark spezialisiert gebärdet. Überhaupt hat Bildung nur
insofern mit Wissenschaft zu tun, als die letztere einen wesentlichen Teil ihrer Bausteine
liefert. Aber sie ist eben wesentlich mehr, ja etwas grundsätzlich anderes als die Summe

solcher Bausteine. In ihrem Kern ist sie Wissen um den Menschen in seiner Stellung

im Kosmos. Was immer unsere Einsicht in die Chancen und Gefährdungen des
Menschen, in unsere geschichtliche Situation und die geistige Lage der Gegenwart
fördert, was immer uns erlaubt, unserer Möglichkeiten und Grenzen als Menschen
gewahr zu werden, gehört potentiell zur Bildung. Damit ist zugleich angedeutet, dass
auch die Kenntnis der Natur und technologisches Wissen sehr wohl Bestandteil von
Bildung sein kann - nur eben nicht einerseits als nacktes Faktenwissen, andererseits
als abstrakte Theorie, sondern als Einsicht in Zusammenhänge des Menschen und
seiner Welt. Wie überhaupt Zusammenhänge zu sehen, aus jeder Fachperspektive
heraustreten und die Wirklichkeit gleichsam quer zu allem Fachwissen betrachten zu

152 können, ein wesentliches Merkmal echter Bildung ist.



Gefährdungen der Bildung
Man könnte nun einwenden, eine solche Umschreibung der Bildung sei zu
anspruchsvoll. Wie ich eben andeutete, leben wir in einer Welt extremer Arbeitsteilung
und immer noch fortschreitender Spezialisierung, so dass man oft in ein und demselben

Unternehmen kaum mehr versteht, womit sich der nächste Kollege beschäftigt.
Wie sollen wir in einer solchen Welt in der Lage sein, Bildung zu erwerben oder gar zu
vermitteln, wenn diese Einsicht Zusammenhänge voraussetzt, die nur jenseits des
Detail- und Fachwissens zu finden sind? In der Tat liegt hier eine dreifache Gefahr
vor, die unsere Bildungsvorstellungen immer wieder in Frage stellt. Bildung ist ständig

in Gefahr, laienhafte oder auch romantisierende Einsicht in Bereiche zu sein, von
denen nur der Fachmann wirklich etwas versteht. Deswegen ist sie zweitens in
hohem Masse ideologieanfällig; nichts ist ja der Ideologisierung mehr ausgesetzt als
ein Flalb-Wissen, das sich nicht als solches durchschaut. Drittens schliesslich ist
Bildung in besondererWeise einer spezifischen Gestalt der Ideologie ausgesetzt, nämlich

der Wissenschaftsgläubigkeit. Wer immer fachübergreifendes Wissen oder gar
die Fähigkeit, in grösseren Zusammenhängen zu denken, anstrebt, ist auf Informationen

angewiesen, die nur ein Fachmann bieten kann. Da er aber unvermeidlich in
den meisten dieser Gebiete Laie ist, kann ihm der Fachmann nur sozusagen die Spitze

des Eisberges zeigen und muss er sogar diese von ihrem Entstehungsprozess
losgelösten Ergebnissen popularisieren. In Verbindung mit dem Bildungshunger unserer

Zeit hat dieser Umstand eine ganze Literaturgattung hervorgebracht: die zahllosen

Bücher und Zeitschriften, die popularisiertes oder auch nur kurz zusammenge-
fasstes Fachwissen vermitteln. Es wird selten beachtet, wie sehr diese
Veröffentlichungsbranche einerseits unseren blinden Glauben an die Wissenschaft fördert und
andererseits unserer angeblichen Emanzipation von allen Autoritäten widerspricht.
In Wirklichkeit sind wir ungleich mehr und jedenfalls sehr viel einseitiger autoritätsgläubig

als frühere Generationen, die wir heute gerne als unaufgeklärt betrachten.
Aber eben deswegen sind wir auch ungebildeter. Denn so einseitig es sein mag,
Bildung mit Kritikfähigkeit zu verwechseln (als ob nur derjenige wirklich gebildet wäre,
der gegen etwas ist), gehört zum Wesen der Bildung ein gesunder Schuss Skepsis.
Denn nur eine solche Skepsis vermag einer falschen Wissenschaftsgläubigkeit
entgegenzuwirken und damit auch die Ideologisierung fernzuhalten. Damit wird
allerdings der von mir vorgestellte Bildungsbegriff nur noch anspruchsvoller. Bildung ist,
so sagte ich, über die Berufsperspektive hinaus und gleichsam quer zum Fachwissen

denken zu können; wenn ich nun hinzufüge, dieses Denken müsse überdies mit
einem Schuss an Skepsis versehen sein, scheine ich Unmögliches zu fordern. Richtig

verstandene Skepsis ist ja die Vollendung des Wissens, nämlich die Einsicht in die
Grenzen und die FragWürdigkeit dessen, was ich weiss. Nichts ist billiger als eine
angebliche Skepsis des Unwissenden und Inkompetenten; weil er gar nicht recht
verstanden hat, worum es geht, kann er stur und ohne weitere Argumente wiederholen:

«Das glaube ich nicht.» Echte Skepsis dagegen, von der ich meine, dass sie zu
den wesentlichen Kennzeichen eines Gebildeten gehört, hat eher etwas mit Weisheit

zu tun - mit dem Wissen darum, dass viel behauptet und viel Kompetenz zur
Schau gestellt wird, auch und gerade von Wissenschaftler, dass aber in Wirklichkeit
alle menschlichen Behauptungen zumindest einseitig sind und es eine verlässliche
Kompetenz immer nur in sehr engen Grenzen gibt.



Bildung und Wirklichkeitsbezug
Fordere ich also mit der angedeuteten Biidungsidee Unmögliches? Ich meine insofern

nicht, als ich mit Entschiedenheit der Vorstellung widersprechen möchte, jener
sei am gebildetsten, der am meisten Detailwissen angehäuft hat. Ein hervorragend
informierter Wissenschaftler kann ungebildet und jemand, der im Vergleich zu ihm
nicht so umfassendes Faktenwissen hat, durchaus gebildet sein. Denn so sehr
Bildung umfassender als Fachwissen ist, muss sie als eine Dimension unseres Umganges

mit der Wirklichkeit gesehen werden; sie ist nicht bloss ein Wissen (gar noch
vornehmlich von Tatsachen und Details), sondern die Fähigkeit, mit unserem Wissen
im denkenden Umgang mit der Wirklichkeit auch das Richtige anzufangen. Sie ist
Wissen um Wesentliches, um das, was für die menschliche Existenz wirklich zählt.
Deswegen kann jemand, der nicht studiert hat, sich nicht geschwollen
auszudrücken vermag, mit keiner unserer vielen Fachdiszplinen und Wissenschaften
vertraut ist, durchaus gebildeter sein als ein Gelehrter. Ich bin z.B. in Afrika Personen
begegnet, die ich als gebildeter ansprechen würde denn manchen Lehrstuhlinhaber
unserer Universitäten; während die letzteren zuweilen so viel wissen, dass sie alles
Wesentliche (nicht zuletzt das unbefangene Fragen) verlernt haben, hatten die er-
steren eine Sicherheit und Klugheit des Urteils, die unserer Vorstellung von Bildung
näherkommt als die grösste Gelehrsamkeit.
Sie werden mir vielleicht vorhalten, ich würde Bildung mit Weisheit verwechseln.
Obwohl ich der Meinung bin, dass so etwas wie Weisheit (die ja nach den alten
Griechen die Kenntnis der wirklich wesentlichen Grundsätze ist) den eigentlichen Kern
und damit auch die Vollendung jeder Bildung ausmacht, will ich deswegen gleich
hinzufügen, dass im Normalfall gute Information ohne Zweifel eine Voraussetzung
von Bildung ist. Zuweilen wird behauptet, Bildung sei vornehmlich die Fähigkeit, eine

eigene Meinung zu haben und selbständig zu urteilen. Diese Vorstellung hat
etwas durchaus Zutreffendes an sich, kann aber leicht missverstanden werden. Ein

solches Missverständnis erlebten wir an den Universitäten Ende der sechziger,
Anfang der siebziger Jahre, als viele Studenten in geistes- und sozialwissenschaftlichen

Seminaren forderten, sich nicht mit der mühseligen Lektüre der dem Seminar
zugrundeliegenden Texte abzugeben, sondern gleich über die jeweilige Thematik zu
diskutieren. Mögen manche dieser Diskussionen auch sehr anspruchsvoll gewesen
sein, stellte sich doch jeweils bald heraus, dass eine fruchtbare Diskussion und erst
recht eine kompetente Urteilsbildung Wissen voraussetzt - und zwar durchaus
auch nacktes Faktenwissen. Ich werde nie vergessen, welche Welle der Entrüstung
ich zu Beginn eines Seminars über Karl Marx, das ich im Flerbst 1969 hielt, hervorrief,

als ich frage, wann denn genau Marx geboren sei; mit einer so blödsinnigen
Faktenfrage, so hielt man mir entgegen, könne man sich doch in einem Universitätsseminar

nicht abgeben. Aber dann wurde deutlich, dass keiner der Anwesenden
Marxens Geburtsjahr kannte und deswegen auch nicht in der Lage war, den historischen

Kontext zu sehen, innerhalb dessen Marx seine frühen Gedanken formuliert
hatte und ohne welchen seine sogenannten «Jugendschriften» gar nicht richtig zu
verstehen sind. Arthur Koestler3 hat vor Jahren in einem witzigen Aufsatz darauf
hingewiesen, dass sogar Snobismus eine Bildungsfunktion hat; wenn ich, nachdem
ich erfahren habe, dass es von Beethoven ist, ein Musikstück anders beurteile als
vorher, kann dies Ausdruck des Umstandes sein, dass ich es nun anders, weil in ei-

154 3 A. Koestler: The Trail of the Dinosaur, London, 1970.



nem mir vertrauten Kontext höre. Fakten haben zwar für Schüler und Studenten häufig

etwas Langweiliges, weil Zusammenhangloses an sich; aber Zusammenhänge
können ohne solide Faktenkenntnis nicht richtig erfasst, ja oft nicht einmal adäquat
wahrgenommen werden. Erst recht ist die selbständige Meinung oder das reife Urteil

wesentlich von der Kenntnis dessen, was zutrifft, also den Tatsachen, abhängig;
wer zu wenig Tatsachen kennt, dem fehlt gleichsam das Material aufgrund dessen er
eine komptente Meinung haben oder selbständig urteilen könnte.
Dennoch ist Bildung nicht einfach Faktenwissen und gar noch von Tatsachen, die für
das Alltagsleben bedeutungslos sind. Wenn Flumboldt4 die Auffassung vertrat, dass
insbesondere Kenntnisse der Kunst, der Sprachen und der Mathematik (Mitte des
19. Jahrhunderts kam noch Geschichte hinzu) Bildung vermitteln, so wollte er damit
nicht sagen, das Auswendiglernen bestimmter Fakten und Formen sei Bildung.
Vielmehr meinte er (ob mit Recht oder Unrecht, ist eine andere Frage), diese Kenntnisse
würden den Menschen in besonderer Weise befähigen, die Unmittelbarkeit seiner
Lebenssituation zu übersteigen und für seine Selbstgestaltung freigesetzt zu werden.

Wir müssen nicht an Flumboldts Vorstellung von der Universität - die übrigens
sehr viel leistungs- und berufsorientierter war, als man gemeinhin meint - festhalten,

um die Richtigkeit der zentralen Aussage anzuerkennen: ohne Zweifel gibt es
bestimmte Kenntnisse und Wissensgestalten, die uns in besonderer Weise dazu
befähigen, aus der unreflektierten Unmittelbarkeit des unvermeidlich einseitigen
Alltagslebens herauszutreten, gegenüber der Welt und uns selbst Distanz aufzunehmen

und dadurch die Realität umfassender und sachgerechter beurteilen zu können.
Wenn es heute noch eine Berechtigung für die Philosophie gibt, so die, dass in ihr diese

Distanzierung zur Grundhaltung erhoben wird; aber auch Naturwissenschaften
mit ihrem Anspruch auf nüchterne Objektivität können sie vermitteln, sofern man
sie nicht bloss betreibt, sondern auch darüber nachdenkt, was man dabei tut. Eine
besondere Aufgabe kommt in diesem Zusammenhang dem Geschichtswissen zu:
es erlaubt uns, unsere eigene Situation in ihrem Gewordensein zu durchschauen
und dadurch zu relativieren; ausserdem hilft es uns, Einzelne und Kollektive in den
verschiedensten Situationen kennenzulernen und insofern etwas von den Chancen
und Grenzen des Menschen zu lernen. Ich behaupte also, dass Bildung zwar Kenntnisse

voraussetzt, aber nicht an ein bestirntes Fach oder eine bestimmte Disziplin
gebunden ist; wenn Geisteswissenschaften sich für Bildung mehr als Natur- oder
Ingenieurwissenschaften eignen, so nur deswegen, weil sie einerseits ausdrücklich
mit Flumanem zu tun haben und andererseits eher dazu zwingen, darüber nachzudenken,

was man tut und warum man es tut. Die oft beklagte Tatsache, dass
Geisteswissenschaften nicht den für Naturwissenschaften charakteristischen «sicheren

Gang» gefunden hätten, ist deren eigentliche Chance; und der Versuch, Historisches,

Sprachliches, Kulturelles, kurz Humanes in das Prokrustesbett naturwissenschaftlicher

Denkmodelle zu zwängen, ist deswegen so verheerend, weil er uns
zwar möglicherweise die Exaktheit und Sicherheit formalisierter Theorien bietet,
dafür aber vom Zwang befreit, im Kontext des Ganzen zu denken. Gewiss ist dieser
Kontext schillernd und kann man sich in den Geisteswissenschaften nie darauf
verlassen, dass man auf festem Boden steht; aber unsere menschliche Existenz ist
eben schillernd, genauer: so komplex, dass sie nie auf einen einfachen Nenner zu

4 vgl. W. v. Humboldt, Werke in fünf Bänden, Hg. v. A. Flitner und K. Giel, 1960 ff, Bd. 4: Schriften

zur Politik und zum Bildungswesen. 155



bringen ist, und endgültig auf festem Boden zu stehen ist dem Menschen - es sei
denn aus religiösen Gründen - auf dieser Erde nicht gegeben. Die Verbindlichkeit
und Exaktheit der Naturwissenschaften ist durch eine eigentümliche Blindheit für
alles andere als das Fachspezifische, durch eine Weigerung über das jeweilige
Paradigma hinauszublicken, erkauft.

Bildung als Lebenshilfe
Damit komme ich allerdings zur weitaus schwierigsten Frage. Wenn Bildung nicht an
bestimmte Inhalte gebunden ist, kann sie auch kaum an so etwas wie Grundthesen
fixiert werden. In Zeiten, in denen man sich über Fragen der Weltanschauung und
Sittlichkeit grundsätzlich einig war, ergab sich daraus kein Problem; Bildung war
letztlich eben doch in bestimmte Vorstellungen, insbesondere vom guten
Menschen, eingebunden. Da uns heute diese Übereinstimmung weitgehend fehlt, stehen

wir vor der Frage, wie Bildung und Unbildung oder eigentlich: Bildung und Verbil-
dung zu unterscheiden seien. Diese Frage ist deswegen so schwierig zu beantworten,

weil wir uns zunehmend in einer historisch wohl einmaligen Situation befinden,
in welcher Uneinigkeit über ganz zentrale Fragen der Lebensführung herrscht. Als
die antike Welt sich aufzulösen begann, und nach und nach durch christliches
Gedankengut ersetzt wurde, konnten die Theoretiker der neuen Ära ohne viel
Gewaltsamkeit an Themen der Vergangenheit anknüpfen; für einen Kirchenvater war es -
zumindest im Nachhinein gesehen - kaum problematisch, an Plato, Cicero, Seneca
oder später Aristoteles zu erinnern, da das Trennende weniger zentral als das Verbindende

war. Vielleicht wird ein künftiger Historiker die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts

auch nicht anders beurteilen; aber aus der Nähe betrachtet sieht es so aus, als
ob wir uns immer weniger darüber einig sein könnten, was der Mensch und die
«condition humaine» ist. Wenn wir Unbehagen an der Bildung empfinden, so nicht
zuletzt deswegen, weil Bildung es immer mit dem Menschen als Ganzem zu tun hat
und auch diejenigen, unter denen noch so etwas wie Einigkeit besteht, über dieses
Ganze zutiefst verunsichert sind. Nicht zufällig ist heute soviel von menschlicher
Solidarität die Rede; dergleichen Schlagworte schreibt man meist auf seine Fahnen,
wenn die entsprechende Substanz sich aufzulösen beginnt.
Auch wenn ich von meinen Überzeugungen als katholischer Christ abstrahiere,
erscheint mir die Situation allerdings nicht so problematisch, wie zuweilen getan wird.
Insbesondere bin ich der Meinung, dass nur die Bildung selbst aus dieser Schwierigkeit

herausführen kann. Entgegen Max Weber5, der die Auffassung vertrat, man könne

sich über umfassend durchschaute Sachverhalte völlig einig sein und sie
dennoch je ganz verschieden beurteilen, habe ich nämlich den Eindruck, dass -
vielleicht von bestimmten Grenzfällen abgesehen - Meinungsverschiedenheiten über
Gut und Böse (und darum geht es ja hier) letztlich nicht in Diskussionen über Normen

und Werte, sondern über empirische Tatsachen und Sachverhalte ausgetragen
werden. Denken Sie an Streitgespräche über weltanschauliche, ethische oder auch
politische Fragen, die Sie in der letzten Zeit geführt haben; bei einigem Nachdenken
werden Sie feststellen, dass es in ihnen darum ging, ob, wie und warum etwas in
unserer Welt der Fall war. Ob die soziale Marktwirtschaft oder die kommunistische
Wirtschaftsordnung besser ist, ob die Demokratie unter allen Umständen die beste
Staatsform ist, ob die Universität demokratisiert werden soll oder nicht, aber auch,

156 5 vgl. M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, 1922, neu 1964.



ob Todesstrafe zulässig, Ehescheidung hinnehmbar, Abtreibung erlaubt ist, all dies
wird in einer intelligenten Auseinandersetzung nicht durch das gegenseitige Vorhalten

von Normen, sondern durch Hinweise auf Beobachtungen, Erinnerungen an
Tatsachen, das Durchspielen von Möglichkeiten an Hand von Beispielen u.ä. erörtert.
Der einzige Weg, solche Meinungsverschiedenheiten zu beheben und seine eigene
Verunsicherung zu überwinden, ist eine bessere, umfassendere Kenntnis der
Wirklichkeit - letztlich also Bildung.
Natürlich gelingt es uns oft lange Zeit nicht, die Wirklichkeit allseitig und umfassend
genug kennenzulernen, um die beschriebenen Meinungsverschiedenheiten und
Verunsicherungen aus der Welt zu schaffen. Wiederum ist es die Bildung, welche
uns die Gelassenheit vermittelt, dies zu ertragen. Man muss sich nur ein wenig in die
Weltliteratur, insbesondere jene der Antike einlesen, um zu lernen, mit welchen
elementaren Unsicherheiten Menschen nicht nur überleben konnten, sondern gerade
dadurch, dass sie um sie wussten, zu den vollendet Gebildeten und Weisen ihrer Zeit
gehörten. Dass unter uns immer weniger Menschen leben, welche die Ursprache
unserer Kultur, das Griechische, und die Umgangssprache der gebildeten Welt bis in
den Anfang des vergangenen Jahrhunderts hinein, das Lateinische, beherrschen, ist
eine Verarmung für sich; sehr viel nachhaltiger aber wirkt sich die Tatsache aus, dass
deswegen ausser ein paar Fachwissenschaftlern niemand mehr auch nur die
wesentlichen Autoren der Antike liest. Noch vor zweihundert Jahren prägten sie die
Vorstellung davon, was der Mensch ist und wie er zu leben hat. Auch der heutzutage
evidente Verlust der kulturprägenden Kraft des Christentums müsste Christen - und
besonders jene, die sich zu den Intellektuellen zählen - auf den Plan rufen, um jenen
so wichtigen und notwendigen christlichen Kultureinflüssen in der von Papst Johannes

Paul II. während seines Deutschlandbesuches geäusserten Weise Gehör zu
verschaffen.6 Nur so kann das Bildungs-Vakuum ausgefüllt und echte Lebensbewältigung

auch unserer Generation angeboten werden.
Wir dagegen sind - ich sage es noch einmal - trotz aller Bildungsbeflissenheit auf eine

eigentümliche Weise ungebildet. Wir lesen täglich Zeitung, sehen täglich Fernsehen,

wissen in kürzester Zeit, was am entferntesten Ort der Welt geschehen ist, kennen

uns in zahllosen Wissenschaften und Techniken aus; aber es fehlen uns die
Koordinaten, um die Wirklichkeit adäquat zu erfassen, geschweige denn zu verstehen.

Ein Beispiel ist die Art und Weise, wie unsere Zeit nichts mehr mit Tugenden
anzufangen weiss, mit denen sich die Antike aber auch das Mittelalter und die frühere
Neuzeit so intensiv immer wieder von neuem beschäftigt haben. Wir haben uns
nicht etwa sorgfältig mit ihnen auseinandergesetzt, um sie dann als nicht mehr zeit-
gemäss abzulehnen; vielmehr haben wir sie allmählich vergessen, in den letzten
zehn, fünfzehn Jahren mit einer geradezu beängstigenden Beschleunigung. Einer
der Gründe, warum Bücher wie Tolkiens «Lord of the Rings»7 ein so unglaubliches
Echo gerade bei Jugendlichen in aller Welt hat, dürfte die Sehnsucht nach einer
Ordnung sein, die Tolkien freilich nur noch in nahezu mythologischer Verfremdung
vorzustellen vermag. Was gilt unter uns noch Geduld, Sanftmut, Grosszügigkeit, von
Demut und der Bereitschaft, Leiden hinzunehmen, ganz zu schweigen?

6 Johannes Paul II.: Ansprache an Wissenschaftler und Studenten und an Künstler und Publizisten,

Köln und München, 1980.
7 J. R. R. Tolkien, Herr der Ringe, 3 Bde., dt. 1969 f. 157



Die Aktualität der Bildung
Ich meine, es sei nicht nötig, abschliessend hervorzuheben, dass Bildung sehr wohl
aktuell ist. Die durch eine verfehlte Bildungspolitik geschaffenen Probleme haben
daneben vergleichsweise wenig Gewicht; wir durchschauen sie heute und wissen
weitgehend um die Lösungen, wenn auch nicht um kurzfristige. In fünfzehn Jahren
wird von ihnen vermutlich niemand mehr sprechen. Bildung und deren Vermittlung
dagegen werden bleiben; dies zu leugnen würde bedeuten, eine Welt vorauszusagen,

in welcher zwar möglicherweise alles perfekt funktioniert, alle sich im Wohlstand

suhlen und ihre Freiheit geniessen, im übrigen aber wie Hammel leben - sich
nicht fragen, was der Sinn von all dem ist.8 Die Erfahrung der sog. Studentenrevolution

der späten sechziger, frühen siebziger Jahre legen die Prognose nahe, gerade
junge Menschen würden in einer solchen Welt die Zerstörung nahezu aller Errungenschaften

in Kauf nehmen, um nur wieder Fragen stellen und Antworten finden zu
können, die mit Bildung zu tun haben.
Dies hat einen Grund, mit dessen Erwähnung ich schliessen möchte. Bildung ist eine
der wenigen Dimensionen menschlicher Existenz, die man um ihrer selbst willen
anstreben kann und die - wenn man sie einmal wirklich besitzt - nicht schal wird. Wie
der vernünftige Krieg um des Friedens willen geführt wird, sind all die wirtschaftlichen,

politischen, sozialen und erst recht technologischen Anstrengungen, denen
wir uns unterziehen, um der lebenswürdigen menschlichen Existenz willen da.
Erkennen, Einsehen, Verstehen, Wissen sind zwar gewissen nicht die einzigen
Selbstzwecke des menschlichen Lebens; aber sie gehören zu den zentralen. Wie schon
Aristoteles zu Beginn seiner Metaphysik schrieb; «Alle Menschen streben von Natur
aus nach Erkenntnis.»9 Und Bildung ist nicht mehr und nicht weniger als Kenntnis
des Menschen im Kosmos - einer vergänglichen Wirklichkeit gewiss, jedoch jener,
die uns am unmittelbarsten angeht. Dass sie dennoch in letzter Perspektive nicht die
wichtigste ist und es deswegen Ordnungen, nicht zuletzt auch einen absoluten
Herrn gibt, welchem wir uns fügen müssen, anstatt uns ständig von etwas, und
damit am Ende sogar von der Wahrheit, ja der Freiheit befreien zu wollen, diese religiöse

Dimension gehört zu jenen Grundeinsichten, neben welchen alle Detailbildung
verblasst, die aber den Fluchtpunkt, den letzten Horizont aller Bildung ausmachen.

8 «Der Mensch lebt nicht vom Brot allein und auch nicht von der Freiheit allein; er sucht Sinn,
und ein wesentlicher Teil seiner Sinnsuche besteht im Bedürfnis zu wissen, wer er ist, wo er
steht, und warum er tun und hinnehmen soll, was man von ihm erwartet.» Lobkowicz, in:
Irrwege der Angst, Chancen der Vernunft, Mut zur offenen Gesellschaft, Veröffentlichungen
der Hanns-Martin-Schleyer-Stiftung, Band 10, Köln 1983, S. 271 f.

9 Aristoteles, Metaphysik, 980 a.

Informationen

Umwelterziehung - Anspruch, Wirklichkeit und Zukunft
Im Zusammenhang mit unpopulären Umweltschutzmassnahmen (so z.B. beim
Waldsterben) wird von Politikern und Verantwortlichen immer wieder auf die Verant-

158 wortung des Einzelnen und die wichtige Rolle der Umwelterziehung hingewiesen.


	Ist Bildung noch aktuell?

