
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 55 (1982)

Heft: [4]

Artikel: Was erwarte ich von der Schule der Zukunft?

Autor: Deppeler, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nécessaire dans le renouvellement indispensable. Concrètement, cela signifie:
d'une part, formation universelle et culture générale suffisantes pour éviter le
flottement consécutif au désenracinement et permettre le recyclage en tout
temps. D'autre part, le moment venu, spécialisation approfondie dans le genre de
profession ou d'activité choisie. De nos jours, l'école et la société ne peuvent
plus se payer le luxe de former des dilettantes cultivés, distingués et inefficaces,
pas plus qu'elles ne sont autorisées à façonner, sous couvert de spécialisation,
des «chiens savants et des crétins instruits», selon le mot d'un philosophe français.

En guise de conclusion, dans cette édification de l'avenir, jour après jour, l'école
publique, généralisée aujourd'hui, a sa place incontestable, mais le rôle de
l'enseignement privé n'est de loin pas négligeable puisqu'il procure, lorsqu'il est
sérieux, une formation sur mesure. L'initiative privée n'a certes pas la même
place dans l'économie où elle est première que dans l'éducation où elle reste
subsidiaire. Toujours est-il que, publique ou privée, l'école reste, dans la vie des
individus comme dans le destin d'un pays, ce maillon irremplaçable et crucial
puisque, génération après génération, la fraîcheur de l'adolescence et l'élan de
la jeunesse «ressourcent» de milles manières les aînés et leurs prudentes
réticences.

Was erwarte ich von der Schule der Zukunft?
Dr. Rolf Deppeier, Sekretär der Schweizerischen Hochschul-Konferenz, Bern

Ich nehme mir vor, diese grundsätzliche und anspruchsvolle Frage persönlich -
unbeeinflusst von pädagogischer Literatur und von schulideologischen Vorstellungen

- anzugehen. Es ist zu vermuten, dass auf diese Weise eine zwar
dilettantisch-hausbackene, aber zumindest ehrlich-engagierte Stellungnahme «herauskommt».

Beginnen wir mit einer Vorfrage, die rhetorisch anmuten mag: Ist der Mensch
überhaupt lernfähig? Ich gehe von der Annahme aus, er sei es. Andernfalls würden

wir einige Mühe bekunden, die Existenz und vor allem auch den Aufwand
unseres Schulwesens zu rechtfertigen. Immerhin dürfte es nicht überflüssig sein,
sich zeitweilig in Erinnerung zu rufen, dass das Schulwesen von der Voraussetzung

ausgehen sollte, der Mensch sei im besten Sinne des Wortes lernfähig.
Eine zweite Vorfrage greift schon weiter: Ist die Lernfähigkeit des Menschen
umfassend? Kann er, grundsätzlich, «alles» lernen, das Erstrebenswerte wie auch
das Nicht-Erstrebenswerte? Kann der Mensch Kenntnisse erwerben (Kopf), den
Charakter bilden (Herz) und die Glieder schulen (Hand)? Ich bin versucht, auch
diese Frage positiv zu beantworten. Ich unterstelle also, der Mensch sei ein

grundsätzlich «offenes», umfassend lernfähiges und auch lernwilliges Wesen.
Es ist drittens noch eine zeitliche Dimension einzubringen. Einmal
menschheitsgeschichtlich: Nicht jede Generation muss in ihren «Lernprozessen» immer wieder

ganz von vorne, gleichsam bei Adam und Eva, beginnen, sondern sie kann
auf Erkenntnissen und Einsichten früherer Generationen aufbauen. Anders
ausgedrückt: Auch die Menschheit, als Kollektiv, ist, zumindest theoretisch, umfassend

lernfähig und -willig. Sodann individuell: Der Einzelmensch ist von der

Wiege bis zur Bahre umfassend lernfähig und -willig. Es ist aber anzunehmen,
dass hier, im Laufe des Menschenlebens, graduelle Unterschiede auftreten:

52



Die Lernfähigkeit - und damit auch die Kehrseite, die Beeinflussbarkeit - des
noch «ungeformten» Menschen ist wesentlich grösser als jene des Fossils. (Hier
stossen wir auf Grenzen der «éducation permanente».)
In Klammern: Es wäre nun verlockend, aber wohl auch etwas spekulativ, diese
individuelle zeitliche Komponente mit der kollektiven zu verknüpfen und die
Frage aufzuwerfen, ob auch eine junge Zivilisation lernfähiger und -williger sei
als eine alte, die Dritte Welt also beispielsweise «offener» als unser Abendland.
Die Leserin (der Leser) möge diesen Gedanken selber weiterspinnen.
Wenn man (frau) mir bis hieher gefolgt ist, muss die Antwort auf die Frage «Was
erwarte ich von der Schule der Zukunft?» notwendigerweise heissen: Ich muss
von der Schule - der Vergangenheit, der Gegenwart, der Zukunft - eigentlich
«alles» erwarten können. Da der Mensch, zumal der junge, ein grundsätzlich
«offenes», ummfassend lernfähiges und -williges Wesen ist, kann er «in der Schule»
Kenntnisse erwerben, den Charakter bilden und die Glieder schulen, ganz in der
Arzt und Weise, wie das der Institution «Schule» vorschwebt. Kopf, Herz und
Hand sind ihr anvertraut. (Man verzeihe die Anleihe bei Pestalozzi.)
Diese Antwort ist natürlich noch keine Antwort; «alles» und «nichts» liegen zu
nahe beieinander. Und trotzdem dürfte daraus etwas ersichtlich werden. Was
wir hier und jetzt, gemeinhin, als «Schule» bezeichnen, ist nur ein mögliches
Modell dessen, was die Schule - und somit auch die Schule der Zukunft - sein
könnte. Mehr noch: Wenn man die Zweckartikel mancher Schulgesetze liest, in
denen zumeist, in verschiedenartiger Umschreibung, von «umfassender Bildung»
(was wohl heisst: von Kopf, Herz und Hand) die Rede ist, dann fragt man sich,
ob die heutige Schule durchwegs dem entspreche, was sich gestern die Gesetzgeber

(die Volksvertreter!) darunter vorstellten. Das sei nicht etwa nur den
Schulen angelastet! Auch in den Rechtserlassen selber stehen oft Dinge, die
diesem umfassenden Bildungsauftrag zuwiderlaufen oder ihn zumindest sehr
einseitig interpretieren.
Das klingt so theoretisch, dass es mit einem Beispiel veranschaulicht werden
muss. In Art. 7 der Verordnung über die Anerkennung von Maturitätsausweisen
(MAV) ist der Bildungszweck des Gymnasiums wie folgt umschrieben: «Ziel der
Maturitätsschulen aller Typen ist die Hochschulreife.... Die Maturitätsschulen
streben dieses Ziel der Hochschulreife an durch eine ausgewogene Ausbildung
des Verstandes, des Willens, der Gemütskräfte und des Leibes.»
Im Lichte der vorangegangenen Betrachtungen lässt sich dazu folgendes fragen.
Erstens: Wäre grundsätzlich nicht auch ein Gymnasium denkbar, das seine Ziele
nicht nach einer andern Schule («Hochschulreife») ausrichtet? Zweitens: Wie
viele Maturanden gibt es wohl, die, nach bestandenem Gymnasium, ihren
Verstand, ihren Willen, ihre Gemütskräfte und ihren Leib für ausgewogen ausgebildet
halten? Drittens aber auch: Wie soll es zu einer solchen «ausgewogenen
Ausbildung» kommen, wenn man z. B. Art. 12 («Prüfungsfächer») des
Maturitätsprüfungsreglements und die respektiven Stoffprogramme im Anhang zu diesem
Reglement in Rechnung stellt? (Uebrigens: Das Gymnasium diene nur als
Beispiel; es geht hier nicht um die «Mittelschule von morgen», sondern um die
«Schule der Zukunft».)
Vielleicht nicht immer in Tat und Wahrheit, aber bestimmt vom Grundsatz her,
ist die Schule dem Postulat des Seneca verpflichtet: «Non scholae sed vitae
discimus.» Wir lassen Spitzfindigkeiten beiseite, wonach die Schule dem Leben
vielleicht am besten diene, indem sie sich selber dient. Grundsätzlich besagt
diese Aussage doch nichts anderes, als dass die Schule nicht Selbstzweck sein

53



dürfe, sondern einem höheren Ziel - hier als «Leben» bezeichnet - zu dienen
habe. Die Schule muss dafür sorgen, dass ihre Absolventen dem «Leben»
genügen können, und zwar sicher nicht nur ihrem eigenen Leben, sondern auch
jenem der Gesellschaft, der «Menschheit». Wir «lernen» - d. h. wir erwerben
Kenntnisse, wir bilden den Charakter, wir schulen die Glieder - nicht um der
Institution «Schule» willen, sondern im Hinblick auf unser Leben, auf das Leben -
das Ueberleben? - aller.
Wenn man einerseits von der umfassenden Lernfähigkeit des Menschen und
anderseits von dem vom «Leben» her bestimmten Schulziel ausgeht, muss man die
Fragestellung ausweiten. Es kommt nicht darauf an, was «ich» - du, er - von
der Schule erwarten, sondern was das «Leben» von ihr erwartet, was die Menschheit

- sind wir nicht alle im gleichen Boot? - von ihr erwarten muss. Man könnte
vielleicht auch fragen: Welche Erwartungen muss die Gesellschaft (der Gegenwart)

an den Menschen (der Zukunft) knüpfen? Nicht die Schule allein wird die
Erfüllung dieser Erwartungen gewährleisten können. Da sie aber «Lernanstalt»
(im umfassenden Sinne) par excellence ist, wird sie einen entscheidenden Beitrag

dazu leisten müssen.
Hier nun werden sich die Geister scheiden. Grob besehen, stehen wohl auf der
einen Seite die «Kulturoptimisten», auf der anderen Seite die «Kulturpessimisten».
Dabei geht es oft bloss um Nuancen. Der Kulturoptimist legt den Schwerpunkt
auf das Erreichte und nährt seine Zuversicht mit der Ueberzeugung, dass der
eingeschlagene Weg nach oben führt. Der Kulturpessimist gewichtet Alarmzeichen
stärker, und Entsetzen packt ihn, wenn er sich vorstellt, wohin das Weitertreiben
der bisherigen Entwicklung führen könnte. Die Zeichen der Zeit deuten darauf
hin, dass wir an einer entscheidenden Wende stehen und dass die euphorische
Welle, welche die Nachkriegsjahrzehnte umbrandet hat, von der Ueberzeugung
abgelöst wird, so gehe es nicht weiter. Manch ein Optimist dürfte zum Pessimisten

geworden sein.
Es ist hier nicht der Ort, diese «Zeichen der Zeit» zu umschreiben und Symptome
der Wende aufzuzeigen. Es sei nur die These aufgestellt, dass davon in ganz
zentraler Weise auch die Schule der Zukunft betroffen sein dürfte. Diese Hauptthese
sei mit drei Unterthesen veranschaulicht.
An erster Stelle sei der Machbarkeitswahn genannt. Die Phase der «Macher»
klingt ab, das Pendel schwingt derzeit zurück zum demütigen Hinnehmen. Wir
haben unsern Drang, uns die Erde Untertan zu machen, bis zur Neige
ausgeschöpft, vielleicht haben wir die zulässige Grenze überschritten. Wir haben es
bis zur schlagartigen Zerstörbarkeit der Menschheit und zur schleichenden
Zerstörbarkeit von Mutter Erde gebracht. Diesen Weg dürfen wir nicht weitergehen.
Das gilt auch für die Bildung, für die Schule. Gewiss, der Mensch ist ein
grundsätzlich offenes Wesen, seine Lernfähigkeit und auch sein Lernwille sind umfassend.

Aber es ist verfehlt, zu einseitig in diese Offenheit einzudringen; es ist
verfehlt, die Lernfähigkeit und den Lernwillen gezielt überzustrapazieren. Leistung
und Effizienz waren uns Richtschnur. Heute müssen wir wiederum lernen, uns zu
bescheiden. Der umfassend lernfähige und -willige Mensch kann auch das lernen
(u. a. in der Schule).
Zweitens, und damit im Zusammenhang, sei unsere «Kopflastigkeit» beklagt. Die
Schule war und ist Spiegelbild unseres einseitigen Rationalismus, mehr noch, sie
hat teilweise «Stoff» an die Stelle von «Kopf» gesetzt, eine doppelte Pervertierung.

Das Gesetz spricht von «ausgewogener Ausbildung des Verstandes, des
Willens, der Gemütskräfte und des Leibes». Davon kann keine Rede sein. An der

54



Schule der Gegenwart werden die Gemütskräfte und der Leib in sträflicher Weise
vernachlässigt, der Verstand und der Wille werden in grotesk einseitiger Weise
geschult. Wer könnte von «gemütvoller» Schule sprechen? Sind Turnen und Sport
in umfassendem Sinne körperfreundlich? Lässt sich der Verstand mit enzyklopädischem

Wissen schulen? Bedeutet Wille ausschliesslich Wille zu Leistung und zu
Macht? Gewiss, die Fragen sind polemisch gestellt. Aber kein Kenner unseres
Schulwesens könnte ihnen die Berechtigung versagen. Die grundsätzliche «Offenheit»

des Menschen erlaubt Richtungsänderungen.
Drittens eine These: Diese doppelte Pervertierung der Schule war nur möglich im
Rahmen eines staatlichen Schulsystems, ergänzt mit Privatschulen, die nolens
volens mit der öffentlichen Schule in einem Konkurrenzverhältnis stehen. Die
Einführung der Volksschule war eine grossartige demokratische Errungenschaft
des Aufklärungszeitalters. Heute treten vor allem auch die Kehrseiten zutage. Als
weitgehende Monopolinstitution hat sich die Schule verbürokratisiert und zur
Lernanstalt pervertiert, die weniger dem Menschen als der Verewigung überholter
Ideale und vor allem Strukturen dient.
Kurz und überspitzt: Die Schule der Gegenwart ist einseitig zur bürokratischen
Stätte kopflastiger und stoffbesessener Macher geworden, welche die Zeichen
der Zeit ungenügend wahrnimmt, ja, gar nicht genügend wahrnehmen kann. Mit
einer - auch umfassenden - Revision der Schulgesetzgebung ist es nicht getan,
weil, wie wir gesehen haben, diese Pervertierung der Schule teilweise neben
dem Gesetz (praeter, oft sogar contra legem) einherging, weil Recht vor allem
auch gelebt werden muss. Wir müssen die Zielsetzung der Institution «Schule»
grundsätzlich neu überdenken und dabei an die Quellen vorrationaler Zeitalter
zurückgehen. Das kann wohl nur eine «neue Gesellschaft». Aber kann eine «neue
Gesellschaft» aus der Schule der Gegenwart hervorgehen? Ist dieser Teufelskreis

unser Schicksal?
Er darf es nicht sein, sei es auch «nur», weil es um unser Ueberleben gehen
könnte. Der Kulturpessimist muss hoffen und sich zum Utopisten läutern. Das
Errungene soll nicht über Bord geworfen werden, aber es bedarf einer Ergänzung,
die auch die Möglichkeit der Umkehr in sich schliessen muss. Ein erster Schritt
auf diesem beschwerlichen Weg wäre eine teilweise Reprivatisierung - und damit
recht eigentlich «Entschulung» - der Schule. Ohne dieses Ferment ist die Staatsschule

viel zu träge und zu satt, um vom Ideal des kopflastigen und stoffbesessenen

Machers abzurücken. Man kann es auch weit bescheidener formulieren: In
mancher Hinsicht gälte es «nur» ernstzumachen mit der ausgewogenen Ausbildung

der Gemütskräfte und des Willens, des Leibes und des Verstandes. (Die
Umkehrung der Reihenfolge ist allerdings nicht ganz zufällig.)

Die Schule der Zukunft
Frau Dr. Uli Nabholz, Präsidentin der eidg. Frauenkommission, Zürich

Der entscheidende Unterschied in der Behandlung von Frau und Mann liegt in der
Tatsache, dass die Gesellschaft ihnen immer noch unterschiedliche Rollen
zuweist und sie in Erziehung und Ausbildung darauf festlegt. Dies findet im geltenden

Familienrecht sichtbaren Ausdruck: Der Mann sorgt für den Unterhalt der
Familie, während die Frau für die Führung des Haushalts und damit in erster
Linie für die Betreuung der Kinder zuständig ist. Dieses Modell des Zusammen-

55


	Was erwarte ich von der Schule der Zukunft?

