
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 51 (1978-1979)

Heft: 5

Artikel: Jean Jacques Rousseau [Schluss]

Autor: Spranger, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St.Gallen Nr. 5 August 1978

Schweizer Erziehungs-Rundschau

Jean Jacques Rousseau
E. Spranger I

(Schluß) III.
Rousseaus Werk geht so wenig in

eine Formel wie sein Charakter.
Es war zunächst eine historische
Tat, wie alles Große: ein Bruch
mit der Vergangenheit; also eine

neu errungene Stellung zur Welt
und eine produktive Schöpfung,
nicht ein Inbegriff von Lehrsätzen.
Sein Umfang wie seine Grenzen
werden uns vielleicht am besten
deutlich werden, wenn wir es nach
zwei Seiten hin beleuchten: nach
seiner Stellung zur Psychologie und
zur Geschichte.

Es ist eine ganz neuentdeckte
Innerlichkeit, die in Rousseau ihre
Sprache findet. Gegen das stolze
Bewußtsein der Aufklärung, den
wesentlichen Gehalt des Lebens in
rationalen Formeln fassen und bewerten

zu können, erhebt sich liier ein
Mensch, der einen größeren Reichtum

in sich trägt und sich nicht rauben

lassen will, als es der Wissenschaft

und dem Literatentum
zuzugeben gefällt. Es dämmert ein Sinn
dafür empor, daß sich die Welt des

Gefühls und Wollens nicht ohne
weiteres in die begrifflichen Hülsen
des Verstandes einfüllen läßt, nun
aber auch der Sinn dafür, daß
dennoch in diesem Gefühl eine innere
Gewißheit lebt, und daß diese Wahrheit

den Vorrang verdient vor dem
geringen Bezirk kalter Vernunftseinsicht.

Was Rousseau bringt, ist also

eigentlich nur die alte Lehre von
der unvertilgbaren Ursprünglichkeit

des Lebens gegenüber der
Wissenschaft, nur daß sie bei ihm in
neuen reichen Farben und mit der
Energie persönlichster Leidenschaft
auftritt. Es liegt in dieser Lehre, daß
sie den Menschen in seiner Totalität
auffaßt und aus der Schätzung dieses

Ganzen heraus die gegebene Lage

kritisiert. Deshalb trifft sie nicht
nur die Wissenschaft, sondern in

ihr die ständische Gliederung, die
politische Zwangsverfassung, das

Ungesunde der wirtschaftlichen
Zustände und so vor allem das, was die
Verrottung auf diesen drei Gebieten
am deutlichsteil widerspiegelt: die
Ungleichheit und Unfreiheit der
Menschen. Man will damit eine

natürliche, maßvolle Ungleichheit
der Ausstattung nicht bestreiten;
aber es kommt damals ein brennendes

Gefühl über die Zeit, daß die
gegenwärtige Kulturlage den
Menschen entwürdigt, daß an unzähligen

Stellen Menscherikräfte gefesselt

liegen oder grausam ausgesogen

werden, daß ganze Stände von
dem ersten und höchsten Recht, das

sie haben, dem Recht Menschen zu
sein, ausgeschlossen bleiben. Auch
wo dies nicht, wie beim Bauernstände,

bis zur völligen geistigen
und leiblichen Knechtschaft geht,
empfindet man die Sehnsucht nach
freierer Betätigung; die Schäden
der Arbeitsteilung, wie sie damals

war, nämlich eine Arbeitsteilung
streng nach Ständen, werden plötzlich

unerträglich. Man lechzt nach
freiem Regen der Kräfte, man
träumt von einem Ideal der
ungebrochenen, ganzen, sich selbst

entfaltenden, genießenden, lenkenden
Menscheimatur und strebt nach
seiner Verwirklichung im realen
Leben. An diese schlummernde Sehnsucht

rührte Rousseau, fast doch wie
ein ahnungsloses Kind, als er von
dem Schaden der Künste und
Wissenschaften sprach. Allmählich erst
wurde ihm jenes Kulturproblem zu
einer großen, durch eine Willensentscheidung

zu lösenden Aufgabe.
Wir, die wir wissen, wie dieser
vereinzelte zitternde Ton in dem Brausen

der Revolution, in der Stein-
Hardenbergischen Reform ausklang,
verstehen die Gründe, weshalb Rousseau

so unvergleichlich tief zu

tJlt LtfrMz
Ferienzeit Lesezeit. Die Ferien

bieten jedenfalls die Möglichkeit, all
das zu sichten, was man im Laufe
der letzten Monate beiseite gelegt
hat. Zum Beispiel liegt vor mir der
Bericht über die pädagogischen Re-

krutenpriifungen 1977 mit den
Themen: Les jeunes et la qualité de la
vie, Der junge Schweizer und das

Geld, Mensch und Staat, Fragen des

sozialen Lebens, Der zwanzigjährige
Schweizer und seine Einstellung
zum Alter. Der Bericht enthält für
den Lehrer, Erzieher oder Schulleiter

eine Fülle von Anregungen,
wenn er liest, welche Auffassungen
unsere Jugend aufgrund ihrer
Ausbildung entwickelt hat. Vor mir
liegt auch die Botschaft zu einem
neuen Bundesgesetz über die
Berufsbildung, das auch Schulen mit
beruflichen Ausbildungen betrifft.
Gegen das Gesetz ist das Referendum

ergriffen worden, höchste Zeit,
sich intensiv damit zu befassen. Da
locken im weitem ein Artikel in der
Schweizerischen Lehrerzeitung 26

-28 über die Mitsprache der Eltern
in der Schule und ein Aufsatz im
Gymnasium Helveticum 4/78 über
die Beschäftigungssituation der
Schweizer Hochschulabsolventen.

Liebe Leser, hoffentlich ergeht es

Ihnen ähnlich. Schöne Ferien und
viel Zeit zum Lesen wünscht Ihnen
Ihr Redaktor

Inhalt / Sommaire

E. Spranger:
Jean Jacques Rousseau 93

Mitteilungen des Verbandes
Schweiz. Privatschulen 98

Buchbesprechungen 106

93



wirken vermochte. Wären es nur
verträumte Ideale und ein stillpoetisches

Sehnen gewesen, was ihn
aus der Ueberkultur des Verstandes

zu der einfachen Welt der Gefühle
zurückzog, er hätte seine Gemeinde
gehabt und nicht mehr. Das alles
aber war in ihm auch religiöse
Erweckung, und die Kampfstimmung,
die die Schriften dieser schwachen
Natur von der ersten bis zur letzten
durchzieht, wurzelt in der tiefen
Notwendigkeit, der geahnten neuen
Daseinsform zum Durchbruch zu
verhelfen. Indem er der innersten
Stimme seines Wesens folgte, vollzog

er den großen Schritt, den eben
damals die Uhr der Weltgeschichte
gebot: er ging voran auf dem Wege,
auf den die verborgene Notwendigkeit

des Lebens die Menschheit
drängte. Das alles gewinnt in ihm
zuerst Gestalt, und darum trägt es

an sich die Weihe prophetischer
Kraft: es ist, als erschlössen sich

neue Quellen des Menschendaseins,
neue Sinne, die Pracht und den
Reichtum der Welt zu fassen, als

wäre eine neue Jugend über die
Menschen gekommen, als empfände
sie, von junger Kraft durchströmt,
noch einmal den ganzen Umfang
ihrer Natur mit der Lust der
Ursprünglichkeit.

So ist der Mensch gleichsam
psychologisch entdeckt, aber noch nicht
auch historisch. Die Fülle der
Formen, durch die ihn die Zeiten wandeln,

trat nicht in Rousseaus
Gesichtskreis. Die Denkmittel der
Aufklärung: apriorische Konstruktionen
und rein rationale Maßstäbe,
beherrschen auch sein Verhalten der
Geschichte gegenüber. Trotzdem
darf man sagen: Wenn Voltaire den
Namen «Philosophie der Geschichte»

gefunden hat, so Rousseau die
Sache. Seine Frage «Wohin des

Wegs?», mit der er der eilenden
Kultur in die Arme fiel, gab den
Anstoß zu allem weiteren Nachdenken

über die Probleme der
Geschichte, wie Fester uns mit
glücklichem Griff zur Darstellung
gebracht hat. Beschränkt sich doch
noch bei Fichte, Rousseaus treue-
stem Anhänger in Deutschland, das

Interesse der Geschichte auf jenes
Zentralproblem: die Fortschrittsfra-

ge. Die Antwort freilich, die Rousseau

gab, war noch stark rationalistisch;

denn zum Maßstabe für
diese schwierigste aller Untersuchungen

nahm er einen ganz willkürlichen

und nur nebelhaft umgrenzten

Normalbegriff: den der Natur.
Sie war ihm das Ursprüngliche,
absolut Vollkommene; daher lautete
sein erstes Gericht über die Kultur:
«Zurück zur Natur», das sich dann,
je mehr er die Unmöglichkeit
erkannte, den Rückschritt auch nur zu
wollen, in das Bestreben umwandelte,

auch innerhalb der Kultur in
jedem Sinne die gesunde Nähe der
Natur zu suchen.

Es ist ein vieldeutiger Sinn, der
sich hinter dem einen Worte «Natur»

verbirgt. Neu war die Verwendung

des Wortes so wenig, wie die
Neigung, sich in der Phantasie auf
Naturzustände zurückzuziehen. Nur
die seltsame Mischung und die
eigentümliche Farbe, durch die sich
Rousseaus Naturbegriff auszeichnet,
war etwas Originelles. Im Leben des

Naturmenschen sah er - wenigstens
während des ersten Kampfeifers -
allein den vollendet sittlichen und
den vollendet glücklichen Zustand.
Damit nähert er den ursprünglichen
Menschen, wohl auch von Buffons
Theorien beeinflußt, so ausdrücklich

dem Tierreich, daß wir den bisher

theologisch verklärten hier
bereits an eine allgemeine
Entwicklungslehre ausgeliefert sehen. In der
Tat steckt bei Rousseau ein
allgemeiner Naturalismus hinter dieser
einen Konzeption, mag er sie
gelegentlich auch, wie den Urvertrag,
nur als hypothetische Konstruktion
zum Zweck einer Kritik des
Bestehenden bezeichnen. Zwar Pantheist
im Sinne des Naturanbeters ist er
nie gewesen. Aber die Natur war
ihm, wohl noch mehr als die Bibel,
das Buch Gottes, dessen Sprache er
unmittelbar verstand und zu dem
sein Einsamkeit-bedürftiges Herz
sich von Jugend auf hingezogen
fühlte. Daher seine Stadtflucht, sein
Leben in der Eremitage und im
Bieler See, Szenen, deren poetischer
Reiz bald in ganz Europa zur
schwärmerischen Nachahmung Anlaß

gab. Etwas unbedingt Neues war
auch dieses Naturgefühl nicht; es

war zum mindesten eine Wiederbelebung

alter Renaissancestimmungen.

Die Sehnsucht nach der Natur
kommt immer dann über die
Menschen, wenn ein reiches Innenleben
in ihnen wogt, dessen sie nicht Herr
zu werden vermögen, ohne ihm den

verwandtschaftlichen Hintergrund
einer stillen Landschaft zu geben.
Dort lesen sie dann gleichsam sich

selbst, indem sie der Sprache der

Schöpfung zu lauschen meinen. Dies

Befreiungsmittel gestaltete Rousseau

in seinem eigenen Leben zum
Vorbild: die waldigen Gebirgslandschaften

- das eigentliche Hochgebirge

war ästhetisch noch nicht
entdeckt - die körperlich belebenden

Wanderungen, das stille Träumen
in verlorener Einsamkeit halfen ihm
hinweg über den Sturm in seinem
Innern. Deshalb verklärte er die Natur

wie eine Trösterin und Freundin.

Aber er verklärte sie auch ethisch:
das Idealbild von Einheit und
Selbstheit des Menschen, von
Gesundheit des Körpers und der Triebe,

von Reichtum und Wahrheit der

Empfindungen, das ihm vorschwebte,

nannte er Natur. Bei den einfachen

Ständen, dem niederen Bürger
oder dem Bauern, meinte er diese

Natürlichkeit vor allem zu finden;
deshalb liebte er sie und stellte sie

hoch über die einseitig ausgebildeten,

moralisch irregeleiteten
Menschen der Salons. Bei ihnen gab es

keine Natur, keine innere Freiheit,
sondern nur ein Handeln unter
konventionellem Zwang und ein Werten

nach den Satzungen der
Vornehmheit. Rousseau glaubte fest an
die ursprüngliche Güte der
Menschennatur; so machte er sich zum
Ketzer und erklärte dem alten,
lastenden Dogma von der Erbsünde
mit gesundem Kraftgefühl den

Krieg. Aber diese ethische Richtung
seines Blicks trübte ihm andrerseits

häufig das Auge für den wirklichen
Menschen mit all seinen Schwächen;

besonders seine Politik wurde
so halb und halb eine Utopie. Gewiß

war es sein Bestreben, aus der
Geschichte ein Bildungsmittel und
eine Quelle der Menschenkenntnis
ohne voreiliges Moralisieren zu
machen. Aber die alten Historiker und

94



der damals so tief wirkende, nüchterne

Moralenthusiast Plutarch
machten eigentlich schon das aus,

was er unter Geschichte verstand.
Es blieb also bei der rein ethischen

Bewertung, nur daß Rousseau sie im
Sinne seiner ethischen Auffassung
umgestaltete.

Endlich aber verbirgt sich in dem
Worte «Natur» auch eine tiefe
wissenschaftliche Konzeption: die Stoiker,

die es als einen Zentralbegriff
verwandten, drückten damit den
Glauben an eine alldurchwaltende
Vernunft und Gesetzmäßigkeit aus.
Seitdem verband sich mit dem Worte

«Natur», so oft man es auf die

geistige Wirklichkeit übertrug, die
Ueberzeugung von Gesetzen, die
auch das menschliche Leben
beherrschen, ohne daß man sie noch
im einzelnen zu formulieren wußte.
So bedeutet es das langsame Werden
einer psychologischen Kenntnis vom
Menschen, die die in ihm wirksamen

Kräfte und Werte, Funktionsformen

und Zusammenhänge
aufsucht, um auf ihrer Grundlage zu
einer erfolgreichen Lenkung des

Lebens vorzudringen. Diese beiden
Seiten umfaßt nun auch Rousseaus

Naturbegriff: deshalb vermag er ein
Normbegriff zu sein. Es war die
große, weltgeschichtliche Kombination

in Rousseau, daß er, der den
Gehalt des Menschen tiefer und
reicher faßte als die ganze Wissenschaft

vor ihm, nun auch dazu fort-
schritt, die neuerwachsenen
Einsichten für die praktischen Aufgaben

der Politik und Erziehung zu
verwenden. Denn Erziehung nach
der Natur ist nichts als Erziehung
nach psychologischen Grundsätzen.
Darum aber ist der Begriff der
«Menschennatur» so wandelbar,
weil er abhängig ist von dem jeweiligen

Maß von Selbstverständnis,
psychologischem Wissen und lebendiger

Wertverfassung, das eine Zeit
besitzt, und so hat er sich denn
auch für uns gänzlich verflüchtigt
und aufgelöst, weil wir das, was
er in einer Intuition antizipierte,
durch die Einzelarbeit der Geschichte

und Psychologie zu ergründen
suchen.

Von diesen Gesichtspunkten aus
fällt eigentlich auf alles, was Rous¬

seau gelehrt hat, bereits ein helles
Licht. Es sind nur drei Punkte, auf
die ich noch mit einigen Bemerkungen

eingehen möchte: sein Verhältnis

zur Ethik, zum Staat und zur
Religion, die drei Sphären, in denen
sich seine prophetische Mission
erschöpfte.

Das sittliche Ideal, das Rousseau

predigte, ist ein Vorläufer des

deutschen Humanitätsgedankens. Seit
der Renaissance hatten so gut wie
alle Philosophen vor dem Sturm der
Leidenschaften und der Skepsis des

Erkennens in der stoischen Ethik
Hilfe gesucht. Disziplinierung der
Triebe und Begierden, Zurückziehen

in die Innerlichkeit und
Unabhängigkeit von den äußeren
Gütern2; dieses stoische Ideal des auf
sich selbst stehenden, in sich
geschlossenen Menschen ist auch für
Rousseau der Hafen des Friedens,
wenn ihn die Gewalt der Affekte
packt. So ist ja auch das Wesen
seiner Erziehung: Individualität,
Selbstentfaltung, Selbständigkeit,
wennschon der «Emil» in doppelter
Beziehung nur negative Tendenzen
verfolgt, insofern er einmal zeigen

will, wie ein wahrer Mensch trotz
der gänzlich verrotteten staatlich-sozialen

Umgebung gebildet werden
kann, dann aber vor allem die Schäden

der herrschenden, unnatürlichen

Erziehungsmethoden zu
kritisieren beabsichtigt. «Ce n'est pas un
programme de suivre, sagt Lanson,
c'est un livre à méditer.» Das Neue

an Rousseaus Stoizismus aber ist das,
daß dabei eine Gefühlswärme und
Lebensbejahung erhalten bleibt, die
den asketischen Zug eindämmt. Er
bleibt nicht stehen bei der Isolierung

des Menschen in sich selbst,
sondern stellt ihn hinein in alle
realen Lebensverhältnisse, kettet ihn
an den Staat, dringt neben der Einheit

und Einfachheit auf Fülle, Tiefe

und Wärme. Durch diese Wendung

zur «Totalität» weist Rousseau

vorwärts auf die Allseitigkeit des

Lebensideals, das der deutsche
Klassizismus auf seinen Grundlagen
schafft und das immer wieder mit
flachem Kosmopolitismus verwech-

2 Vgl. m. Aufsatz: «Zur ästhetischen
Weltanschauung», Montasschrift
«Deutschland». 1905.

seit wird. Herders Reisetagebuch

von 1769, der Rousseau-durchtränkte
«Faust» und der deutsche
Erziehungsroman «Wilhelm Meister»,
die «Kritik der praktischen
Vernunft» bis hin zu Fichtes «Reden an
die deutsche Nation» bezeichnen die
Marksteine dieses Weges. Er bedeutet

die große Reaktionsbewegung
gegen die zersplitternde Arbeitsteilung

der Kultur. Aber der ästhetische

Zug seiner Ethik, ihr psychologischer

Reichtum, ihre Fundamen-
tierung in den natürlichen Trieben,
zunächst dem Mitleid, weist zurück
auf Vauvenargues und vor allem
auf Shaftesbury, dessen Natursinn
und ethische Schwärmerei unendlich

tief auf Rousseau gewirkt haben
müssen. «Ich bin stets der Ansicht
gewesen, daß das Gute nichts als das

in Handeln umgesetzte Schöne ist,
daß das eine innig mit dem andern
zusammenhängt und daß beide ihre
gemeinsame Quelle in der
wohlgeordneten Natur haben.» (Neue He-
loise I, 12. Brief. Mit diesem Satz

bekennt sich Rousseau zu Shaftesbury,

mit dem er sich auch in der
anderen Überzeugung vereint, «daß

Gerechtigkeit und Güte nicht nur
abstrakte Worte, bloße vom
Verstand gebildete moralische Wesenheiten

sind, sondern wirkliche
Neigungen der von der Vernunft
erleuchteten Seele, und zwar solche,
die aus der geordneten Entwicklung
unserer natürlichen Neigungen
hervorgegangen sind; daß man aus bloßer

Vernunft, unabhängig vom
Gewissen, kein natürliches Gesetz
aufstellen kann, und daß das ganze
Naturrecht bloß eine Chimäre ist, wenn
es sich nicht auf ein dem menschlichen

Herzen natürliches Bedürfnis

gründet.» (Emil, 4. Buch.)3
Bei dieser ästhetischen Bewertung

selbst der Tugend könnte es

überraschen, daß Rousseau dem ethischen
Werte der Kunst als solcher, wie
Plato vor ihm, Tolstoi in unsern Ta-

3 Damit hängt dann freilich der Kultus
der «schönen Seele» und die
Sentimentalitätsmoral eng zusammen. Wie
äußerlich diese schon bei den nächsten
Nachbildnern wurde, zeigt ihr Haften
an denselben typischen Beispielen: der
gepflegten Wöchnerin, dem in den
Schmutz gefallenen Lastkorb, den
Predigten gegen den Luxus usw.

95



gen, den Krieg erklärt. Eine solche

Stellung liegt im Wesen des
ethischen Radikalismus: er bekämpft
alle die Kunst, die zur Verweichlichung

der Gefühle führt: ihm
selbst schwebt eine höhere Kunst
vor. So ist auch Rousseau nur
deshalb Gegner der Kunst, weil in ihm
eine so ungeheure Produktivität lebte

und weil er das Leben selbst so

tief, innig und künstlerisch faßte,
daß ihm für die Stimmung des bloß
nachfühlenden Genusses Sinn und
Maßstab fehlte. Seine eignen größeren

Werke aber tragen alle das

scharfe Gepräge des ethischen Kunstwerks.

Auch in der «Neuen Ileloise»
ist das keine angehängte Äußerlichkeit.

Man läßt sich durch die
Naturwahrheit des ersten Teiles täuschen:
aber darin liegt ja gerade die ethische

Wirkung der Kunst, daß sie die
Schwäche anziehend malt, um zu
zeigen, daß die sittliche Kraft sie

auch dann noch überglänzt. Das ist
kein Moralisieren, sondern bloße
Wiedergabe von Dingen, die auch
im Leben herrschen und darum zur
Wahrheit der Kunst gehören, sofern
sie vom Leben reden will.

Hier könnte wohl noch ein anderer

Punkt das Gefühl der Gegenwart
befremden: Rousseaus Frauenideal,
nicht das geringste Stück seiner
Dichtungen. Wie ein einfaches Mädchen

aus vergangener Zeit, ein wenig

altmodisch, bisweilen
schelmisch, steigt es vor uns auf. Gewiß
war Rousseau kein Frauenkenner
im feinsten Sinne. «De toutes les

choses humaines, que Rousseau

ignore, la femme est ce qu'il ignore
le plus», sagt St. Marc-Girardin.
Aber daß er kein subjektives Bild,
sondern ein objektives Ideal entwerfen

wollte, wird dadurch unzweifelhaft,

daß seine eignen Liebesneigungen

stets ganz andere Züge trugen,
nämlich den in Frankreich häufigen
Charakter einer mehr als galanten
Unterordnung unter die Frau, einer
knechtischen Anbetung, die sich
bisweilen geradezu durch Mißhandlung

beglückt fühlt. Wie anders ist
das Bild, das er von Sophie malt, als
das von Frau v. Warens, Frau v.
Houderot, Fräulein Serre oder Therese!

Also dürfen wir wohl auch
heute noch der Frau v. Staël zustim¬

men, wenn sie ausruft: «Ah, s'il a

vouler les priver de quelques droits
étrangers à leur sexe, comme il leur
a rendu tous ceux qui lui appartiennent

à jamais! »

Der ethische Gesichtspunkt ist es

auch, der Rousseaus Staatsauffassung

beherrscht. Dies zeigt weit
deutlicher und ursprünglicher als
der «Contrat social» ein kleiner Aufsatz

in der Enzyklopädie: «De
l'économie politique» (1755). Er vertritt
durchaus keine konkrete politische
Idee, es sei denn die antike, daß jeder
Staat, nicht nur wie Montesquieu
will die Demokratie, allein durch
die Tugend und Hingabe seiner
Bürger existiert. Den von Mande-
ville aufgebrachten, später von Kant
und Hegel aufgenommenen Gedanken,

daß ohne Leidenschaften und
selbst Laster keine gesellschaftliche
Kultur möglich sei, bekämpft Rousseau

von seinem ethischen Grundgefühl

aus heftig. Das Gesetz wird für
ihn in einer geradezu mystischen
Weise die Verkörperung des

sittlichen Geistes im Staate. Er betrachtet

es als Ausdruck des unmittelbaren

ethischen SeZZzstwillens in dem
einzelnen Menschen, so daß ihm das

wahrhafte Gesetz nie als äußerer
Zwang erscheinen kann, sondern
Freiheit und Notwendigkeit zur
Harmonie vereinigt. Dies
kennzeichnet den extrem politischen
Optimismus Rousseaus, den er mit
seiner ganzen Zeit teilt, und Frau v.
Staël hat recht, wenn sie von den

Bürgern des Rousseauschen Staates

sagt: «Ils ne mettront en commun
que ce qu'ils ont de céleste». Diese
sittliche Ueberzeugung ist der Kern
seiner Lehre; ihre Durchführung
im «Gesellschaftsvertrag» haftet zu
ihrem Nachteil an den hergebrachten

naturrechtlichen Kategorien,
insofern sie einen Urvertrag als
Normkriterium (nicht unbedingt als
historische Wahrheit) zum Maßstabe
der Rechtsgültigkeit für die einzelnen

Staatseinrichtungen macht. An
die politische Psychologie, die er
dabei fingiert, vermochte er selbst

nicht ernstlich zu glauben. Aber den
Stoff für alle diese Ideale nahm er
teils von Sparta her, teils - und
zwar besonders - aus den Erinnerungen

an seine Vaterstadt Genf.

Dort schien ihm ein Gemeinwesen
zu blühen, das auf sittlicher Grundlage

und den Prinzipien der
Volkssouveränität, Freiheit und Gleichheit

beruhte. Die «volonté générale»
hat ihr Vorbild in dem Genfer conseil

général, und dieser wieder war
zum großen Teil eine Schöpfung
des religiösen Gemeindeprinzips, das

Calvin und nach ihm andere
reformierte Staatstheoretiker ausdrücklich

vertreten hatten. Wie wenig
selbst in diesem kleinen Staate das

religiös-ethische Ideal des
Gemeinschaftslebens auf die Dauer lebensfähig

war, zeigte sich gerade in
Rousseaus Tagen, und es ist ihm
später selbst klar geworden, daß es

ein völlig idealisiertes Phantasiebild
seiner Heimat war, das in seiner
Seele lebte. (Konf. 1752.) So waren
es auch vielfach irrige Bilder und
fundamentale Mißverständnisse, die

die Revolution ihrerseits aus seiner

Politik, ihrem Evangelium,
entnahm.

Tiefer und wahrer wirkte der

rein religiöse Geist Genfs in ihm
nach; dort gab es in Wahrheit eine

«religion civile». Er machte den
verschütteten Quell der gefühlswarmen,
unmittelbaren Religiosität frei von
den Entstellungen durch den
Wissenshochmut und die Metaphysik.
Auch hier bleibt er zwar an den

Formeln des Deismus haften. Aber
er beschränkt clas Wissensinteresse
auf das, was zum Leben notwendig
ist, und schafft, wie in der Ethik
dem Gewissen, so hier der inneren
Gewißheit des religiösen
Selbstbewußtseins Raum. «Die Ansichten,
die Sie mir soeben auseinandergesetzt

haben, scheinen mir neuer
durch das, was Sie nicht zu wissen

gestehen, als durch das, was Sie als

Ihren Glauben bezeichnen.» (Emil,
4. Buch.) Das ist der erste Eindruck,
den der Zuhörer des savovischen
Vikars hat. So flüchtet Rousseau, wie

Sokrates, Pascal und Hamann vor

ihm, Kant, Jacobi u. a. nach ihm, in
das Bewußtsein der Unwissenheit,
um die höheren Ueberzeugungen
des unmittelbaren, irrationalen
Lebensgefühles zu retten. In diesem

Grundzuge, der stark moralistisch
gefärbt ist, wurzelt auch sein Kampf

gegen die Philosophen, die Meta-

96



Basel
Stadt

Kantonales Schulheim
«Gute Herberge», Riehen/BS

Wir suchen auf den 1. Oktober 1978 oder nach
Vereinbarung eine

diplom. Erzieherin/Gruppenleiterin

Unsere Gruppen von zirka acht
verhaltensschwierigen, normalbegabten Knaben u. Mädchen

werden von einer Erzieherin, einem
Erzieher und einer Praktikantin autonom gestaltet

und geführt. Unser Team legt Wert auf eine
offene und selbständige Zusammenarbeit.

Weitere Auskunft erteilt Ihnen gerne die
Heimleitung, J. und S. Käslin, Telefon 061 49 50 00.

Bewerbungen sind erbeten an das Justizdepartement,

Personalsekretariat, Rheinsprung 16,
4051 Basel.

Personalamt Basel-Stadt

Heilpädagogisches Seminar
Zürich

Am politisch und konfessionell neutralen
heilpädagogischen Seminar Zürich beginnt mit
dem Sommersemester 1979 (17. April 1979)
wieder ein Kurs.

Neben der Einführung in allgemeine
heilpädagogische Grundlagen wird auch die Ausbildung

für spezielle Fachbereiche vermittelt. Die
Ausbildung gliedert sich in ein Grundstudium
und eine Spezialausbildung
(neu: zusätzlich Spezialausbildung
Hörgeschädigtenpädagogik).

Aufgenommen werden Lehrkräfte und
Kindergärtnerinnen mit mindestens einjähriger
Berufspraxis.

Anmeldeschluß: 30. September 1978.

Anmeldeunterlagen sind erhältlich im Sekretariat

des Seminars, Kantonsschulstraße 1,

8001 Zürich, Telefon 01 32 24 70 (Bürozeit
Montag bis Freitag 8 bis 12 und 13.30 bis
17.30 Uhr).

Schule Kilchberg

Wir suchen für unseren Sprachheildienst (24

bis 26 Std.) auf Herbst 1978 eine selbständige

LOGOPÄDIN

welche an positiver Zusammenarbeit mit den

verschiedenen Fachleuten des Sonderdienstes

interessiert und bereit ist, mit Eltern und Lehrern

einen guten Kontakt aufzubauen.

Auskunft erteilt gerne Frau A. Mattess, Telefon

Privat 01 715 21 69 oder Schule 01 715 22 79.

Ihre Bewerbung mit Foto und den üblichen

Unterlagen richten Sie bitte an das Sekretariat

der Schulpflege, Alte Landstraße 110, 8802

Kilchberg.

Schulpflege Kilchberg

Kinderpsychiatrische Beobachtungsstation
«Gotthelf-Haus», 4562 Biberist SO

Wir suchen für die Leitung einer Gruppe von
ca. 6 bis 8 verhaltensgestörten, normalbegabten

Schulkindern

dipl. Erzieher/in

der/die interessiert ist, in einem kleinen Team
aktiv mitzuarbeiten. Unser Heim nimmt max.
15 Kinder auf, die bei uns zur Beobachtung
und Abklärung ihrer Schwierigkeiten Aufnahme

finden.

Enge Zusammenarbeit mit unserem Fachteam
(Arzt, Psychologe und Fürsorgerin).

Geregelte Arbeits- und Freizeit, externes Wohnen,

Besoldung nach kantonalen Ansätzen.

Eintritt: anfangs Oktober 1978 (evtl. früher).

Bewerbungen mit den üblichen Unterlagen
sind an die Heimleitung, C. und U. Huber, zu
richten. Telefon 065 32 14 32.

97



physiker, und unter ihnen vor allem
gegen die Materialisten, denen er
seinerseits entgegenstellt, was er von
Descartes, Leibniz und Locke
gelernt hat. An Leibniz findet sein
Optimismus intensive Nahrung. Es ist
unsinnig, von reinen Optimisten
und reinen Pessimisten zu sprechen.
Es gibt keinen Ethiker, in dein nicht
beides gemischt wäre. So denkt auch
Rousseau von dem Menschen, wie er
ist, pessimistisch wie keiner zuvor;
aber für den Menschen, wie er sein

kann, hat er einen unversieglichen
Glauben und eine selbst im
Verfolgungswahn nicht erlöschende Liebe.
Charakteristisch ist seine warme
Verteidigung des Misanthropen bei
Molière im Brief an D'Alembert.
Das Idyllische und das Satirische
seiner Schriften entspricht dieser

Doppelheit. Nicht minder innig hat
er sein Leben lang, auch als ihn das

bitterste eigene Leid verzehrte, an
das Glück geglaubt, an ein Glück,
dessen Entdecker er war und das er
zu lehren strebte: nämlich an den

dauernden, leidfreien Frieden, der
aus der Selbstbeschränkung in
einfachen Verhältnissen, aus der an¬

spruchslosen Pflichterfüllung und
aus den natürlichen Genüssen
entspringt. Er fand ihn am Busen der
Natur, er suchte ihn eher in dem
vegetierenden Zustand der Tiere, als
auf den Höhen des Wissens und der
Kultur. Diese Tendenz Rousseaus

nach rückwärts und nach abwärts
hat Schiller in seiner glänzenden
Charakteristik des französischen
Denkers scharf hervorgehoben; «Seine

leidenschaftliche Empfindlichkeit
ist schuld, daß er die Menschheit,

um nur des Streites in derselben
recht bald los zu werden, lieber zu
der geistlosen Einförmigkeit des

ersten Standes zurückgeführt, als
jenen Streit in der geistreichen
Harmonie einer völlig durchgeführten
Bildung geendigt sehen, daß er die
Kunst lieber gar nicht anfangen
lassen, als ihre Vollendung erwarten

will, kurz, daß er das Ziel
lieber niedriger steckt und das Ideal
lieber herabsetzt, um es nur desto

schneller, um es nur desto sicherer
zu erreichen.

Sein Verhängnis war es, daß sein
Friedensevangelium in Frankreich
zu dem Kampfevangelium umge¬

deutet wurde, das die blutigen Szenen

der Revolution durchhallte.
Man berief sich auf ihn, man stritt
in seinem Namen um die Anerkennung

der Menschenwürde, während
man den Menschen als Schlachtvieh
behandelte. Deutschland erfuhr das

glückliche Schicksal, seine Gedanken

in einem innerlichen Bildungsprozeß

dem Leben aufzuprägen; an
der Schwelle des modernen Geistes

steht der gewaltige Rousseauschüler

Kant, und neben ihm Schiller, Goethe,

Herder und Fichte. Eine
Generation philosophierender Staatsmänner

schuf, auf ihren Bahnen
wandelnd, den neuen Staat als sittliches
Institut, und ein Hegel konnte sich
des Besitzes mit einer weiteren
Generation in ruhevoller, geistiger
Betrachtung erfreuen. In den Griechen
fand man das Naturvolk, das Rousseau

erträumt hatte. So wurde er
der Prophet einer Zeit, die in
fortschreitender Selbstvertiefung neue
Kräfte sammelte, freilich nicht zur
Umkehr in die Wildnis, sondern zu

neuer, emster Arbeit an dem großen

Werke der Kultur, an die wir
glauben.

Mitteilungen des Verbandes Schiveiserischer Privatschulen
Auszug aus dem Protokoll der

Sitzung der eidg. Maturitäts-
kommission mit den Vertretern
der Privatschulen am 26.1.1978

1. Orientierung über die Sitzung
der Prüfungsleiter
Informations sur la séance des

directeurs de session

Le matériel pour les sciences

économiques est restreint au Code civil
et au Code des obligations (édition
non commentée de la Chancellerie
fédérale).

L'expression «matériel à disposition»

signifie «matériel apportée
par le candidat», et non pas «mis à

disposition du candidat par les
organisateurs des examens».

2. Wahlwerke in den Sprachfächern
Choix des œuvres (langues)

Herr Hacnssler erkundigt sich
über den Epochenbegriff im Fache

Englisch. Einige Examinatoren fassen

die Amerikanische Literatur
auch als eine Epoche auf. Welcher
Epoche sind Werke von australischen

oder afrikanischen Autoren
zuzuordnen?

Es ist eine klärende Weisung von
Seiten der EMK nötig.

Herr Marti: Im Anschluß an die
Zürcher Session wurde diese Frage
diskutiert, ohne sie einer Lösung
definitiv entgegenzuführen. Es wurde
eine nicht bindende Vorentscheidung

getroffen, indem die Epochen
wie folgt aufgeteilt werden: bis

1800, von 1800 bis 1900, von 1900

bis 1945, von 1945 bis heute.
Herr Marti hält dafür, diese Frage

dem Anglistenverband zu
unterbreiten.

M. Ghirlanda estime important
que les candidats présentent au moins

un œuvre qui n'appartienne pas
au XXe siècle.

Le président rappelle que les
contrôles des œuvres choisies se font par
sondage et non pour toutes les branches

à chaque session. Les chefs de

file des places d'examen ont à décider

lorsque le contrôle n'a pas eu

lieu dans la branche concernée.

Lorsqu'une œuvre n'est pas refusée

dans une branche qui n'a pas été

soumise à un contrôle, cela ne veut

pas dire que, l'année suivante, lorsque

la branche sera contrôlée, cette

œuvre sera acceptée.

3. Wahlwerke der Geschichte
Choix des œuvres (histoire)

Herr Natsch übernahm es, die

Angaben bezüglich der Wahlgebiete
in Geschichte zu kontrollieren und
sich aufdrängende Beanstandungen
den Kandidaten mitzuteilen.

Zu seiner Genugtuung mußten

nur sehr wenige Themen (10 von
rund 700) zurückgewiesen werden.

98


	Jean Jacques Rousseau [Schluss]

