
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 51 (1978-1979)

Heft: 4

Artikel: Jean Jacques Rousseau

Autor: Spranger, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

St.Gallen Nr. 4 Juli 1978

Jean Jacques Rousseau
E. Spranger

I.

Es gibt Stunden, in denen das

Bild der Wirklichkeit mit all ihren
Fesseln vor uns versinkt und aus
den Tiefen der Seele liebliche
Traumgebilde emporsteigen:
vergangene Zeiten, in denen schwungvolle

Freiheit und Leichtigkeit
uns durchglühte, sonnenüberglänzte
Landschaften, die wir frohen Mutes
durchwanderten, eine Welt voll von
heiterem Lebensgenuß und Herzensfrieden,

von einfachen, tiefen
Empfindungen und seligen Vorahnungen
des Glücks: — das alles umschmeichelt

uns mit der Hoffnung, daß es

noch nicht für immer verloren ist,
sondern wiederkehren und einmal
zur Wahrheit werden wird. Sehnsucht

nennen wir diese wehmutvolle
Wonne, und sie ist die eigentliche
Trägerin aller der Bewegungen, die
unsere Seele in idealem Schwünge
emporführen und ihr die Kraft
geben, immer wieder an Fortschritt
und Güte, an den Menschen und die
Welt zu glauben. Oft liegt sie wie
gefesselt unter dem Druck der
täglichen Geschäftigkeit, unter der
Bewußtlosigkeit einer langen
Gewöhnung; man ahnt nichts von
den erhebenden Kräften, die hier
schlummern und von dem heiteren
Glanz, den wir über das Leben
auszubreiten fähig sind. Dann aber
kommt ein Augenblick der Befreiung,

und plötzlich strahlt alles wieder

in einem ungeahnten Lichte.
Bisweilen auch fährt es wie ein
Sturm durch eine ganze Zeit, daß
sie erwacht und staunend zur Besinnung

gelangt. Ein solcher Befreier
der Sehnsucht, ein Philosoph der
Sehnsucht, war J. J. Rousseau. Man
mag seine Bedeutung in Formeln
fassen, wie man will: sie alle führen

zurück auf die eine Tat, daß er
es auszusprechen wagte, wie ihm
ums Herz war, und daß er mit sol¬

chen Worten den Lebensnerv dessen,
wonach die Zeit sich sehnte, traf.
Spät erst fand er das Selbstvertrauen

und den entscheidenden äußeren
Anlaß, ohne die eine solche Erwek-
kung niemals geschieht. Nun aber
lag eine ganze Welt vor ihm offen:
Schritt für Schritt erschloß er den
Einblick in das Reich seiner Ahnungen,

und seine mächtige Phantasie
konnte sich nicht genug tun, die Bilder

von Tugend und Glück, von
Vollkommenheit und Schönheit
auszumalen, die ihm vorschwebten.

Damit warf er der Wirklichkeit,
mit der er leben mußte, den
Fehdehandschuh hin. Das unheimliche
Gefühl, das den Kulturmenschen
beschleicht, wenn die Frage nach dem
Wert und dem Warum der rastlosen
Arbeit, die er Tag für Tag leistet
und die ihn vielspältig nach
tausend Richtungen auseinanderreißt,
sich in ihm regt und er sich über
das Ziel dieses endlosen Treibens
keine Rechenschaft zu geben weiß -
dies Gefühl sprach Rousseau in der
Neuzeit zuerst mit schonungsloser
Offenheit aus. Nun plötzlich war die
glänzende Kultur ein durch und
durch problematisches Ding. All unser

Schaffen schien ihm auf einem
Boden zu ruhen, der selbst schon
erkünstelt ist: er sah in der Hast, dem
Wetteifer und der unendlichen
Ausdehnungstendenz dieses Kulturdienstes

nur einen blinden Drang nach
Selbstbetäubung; der Weg zum
Glücke lag für ihn in einer ganz
anderen Richtung. Es ist beinahe als

ein Zufall zu bezeichnen, wenn er
diesen Kampf mit dem Angriff auf
die Wissenschaften und Künste
begann. In ihnen spiegelte sich nur,
was an der Substanz des Lebens
krank war. Schon daß man diese

stolze Wissenschaft, die sich
anmaßt, das ganze Leben zu
durchleuchten, und doch nicht mehr ist

ÜJL l
Auf den 1. Juni 1978 ist der

langjährige Redaktor der Schweizer
Erziehungs-Rundschau altershalber
von seinem Amt zurückgetreten. Er
bleibt jedoch Herausgeber der
Zeitschrift. An seiner Stelle hat der
Unterzeichnete vorläufig die Redaktion
übernommen, zusammen mit Frau
J. Matter, Sekundarlehrerin, welche
das Sekretariat führt. Die Schweizer
Erziehungs-Rundschau wird bis
März 1979 in der bisherigen
Aufmachung erscheinen. Ab April 1979

ist eine neue Gestaltung der
Zeitschrift in Zusammenarbeit mit der
Schweizerischen Heilpädagogischen
Gesellschaft vorgesehen. Ab sofort
möchte die neue Redaktion die
Schweizer Erziehungs-Rundschau
vermehrt auch für Mitteilungen der
Verbände und Fachgruppen sowie
der Sekretariate des Verbandes
Schweizerischer Privatschulen zur
Verfügung stellen. Nach wie vor
werden jeweils ein bis zwei thematische

Artikel von allgemeinem
Interesse erscheinen. Die Redaktion
will auch vermehrt Artikel in
französischer Sprache publizieren. Sie

hofft, daß alle Beteiligten von den

angebotenen Möglichkeiten regen
Gebrauch machen werden.
Redaktionsschluß ist jeweils der 10. eines
Monats.

Die neue Redaktion möchte es

nicht unterlassen, auch an dieser
Stelle Herrn Dr. Gademann für seine

langjährige unermüdliche Arbeit
im Dienste der Schweizer
Erziehungs-Rundschau und des Verbandes

Schweizerischer Privatschulen
herzlich zu danken.

AufWunsch des abtretenden Redaktors
wird in der Juli- und Augustnummer im
redaktionellen Teil ein Artikel von E.
Spranger über Jean-Jacques Rousseau
veröffentlicht.

Inhalt / Sommaire

E. Spranger: Jean Jacques Rousseau 69

Mitteilungen des Verbandes Schweiz.
Privatschulen 79

Wettbewerb Kinderzeichnung 80

69



als ein Schein an der Oberfläche, für
den Kern des Daseins selbst nahm,
war ihm ein Zeichen für die
rationalistische Verflachung und den
falschen Wissenshochmut der Zeit.
Das alles aber hing unlösbar mit
den sozialen Vorurteilen zusammen:

so geißelte er die vornehme
Gesellschaft, die ihn verhätschelte
und an der er hing, mit ihrem
engen Standesbewußtsein und ihrem
Mangel an wahrer Empfindung,
ihrer Sittenlosigkeit und ihren
ungesunden Theorien; er, der in alle
Stände mit eigenen Augen
hineingeblickt hatte, ließ plötzlich das

Ideal in völlig anderen Verhältnissen,

in ganz ungeahnten Kreisen
empordämmern. Den Besitzern der
großen Vermögen, den überkultivierten

Dienern des Luxus und der
einseitigen, ästhetisch-literarischen
Interessen riß er den Kranz der
Menschenwürde, den sie bis dahin
ausschließlich getragen hatten, vom
Haupte und berief die ganze
Menschheit zu Empfängern seines

Evangeliums. So endlich wollte er
den Staat im sittlichen Sinne
umgestalten und stellte dem französischen

Despotenregiment das neue
Ideal des Bürgers und des Gesetzes

entgegen, das er den Erinnerungen
an sein liebes Genf entnahm, wo
sich soziale, politische und kirchliche

Lebensformen zu einer scheinbar

glücklichen Einheit zusammenfügten.

Das alles, wie es ihm aus
einer religiösen Tiefe emporstieg,
faßte er zusammen in dem Rufe:
«Zurück zur Natur»; aber er wollte
zuletzt kein Zurück, sondern eine
Gesundung und Verjüngung der
Kultur, eine Befreiung des ursprünglichen

Menschen von Fesseln, die
unerträglich geworden waren. So

machte er die Kultur problematisch,
um sie dann selbst zu retten und ihr
aus frischen Quellen neue Ziele, sitt-
liche Kräfte zuzuführen. «Gegen das

Veraltete und Verrottete erhebt sich
die frische Werdelust des unabweis-
lichen Fortschrittsbedürfnisses,
gegen das Erstorbene und Erstarrte die
unverlierbare Jugendfrische und
Innerlichkeit der nach unverkümmer-
ter Entfaltung lechzenden
Menschennatur, gegen das Aeußerliche
und Gradlinige einseitiger Verstan¬

desbildung die drängende Sprache
des fühlenden Herzens, gegen das

Tintenwüchsige das Naturwüchsige.»

(Hettner.)
Woher nahm er alle diese neuen

Werte? Er nahm sie aus der glutvollen

Welt seiner Innerlichkeit. Sein
eigenstes Individuum ist es, das sich
liier hier zum Richter der bestehenden

Welt aufwirft und aus seinem
Erleben, aus seiner ursprünglichen
Wertstellung heraus der Kultur das

Urteil sprechen will. So schaffen
alle großen Naturen. Umwertung
aller Werte ist nicht, erst ein
Evangelium unserer Tage, wie sie auch
nicht erst ein Irrtum unserer Tage
ist. Hier tritt ein Mensch auf, in dessen

Seele Tugend und Glück einen
neuen Sinn angenommen haben.
Rousseau ist über diesen Punkt nie
hinausgegangen; er hat nie etwas
anderes gepredigt, als was für ihn
Glück war, was für ihn Sehnsucht
bedeutete. Und doch war es eine
tiefer quellende Ader des Menschenlebens,

die er damit entdeckte. Er
wurde der Sprecher, weil die
Gewalt der Leidenschaft, die in ihm
arbeitete, ihm diese unvergleichliche

Sprache verlieh, weil sein
Optimismus mit innigster Kraft am
Vertrauen auf Menschengüte und
Menschenglück hing, und weil seine

schöpferische Phantasie die
berauschenden Bilder vor die Zeit
hinzustellen wußte, in denen sie ihr
eigenstes Sehnen wiedererkannte.
Denn dies darf uns durchaus nicht
entgehen, daß seine Neuschöpfung
nur ein Werk seiner vollen, aus
allen Seelenkräften genährten Phantasie

war. Man hat von Rousseaus

durchdringendem Verstände gesprochen.

Allerdings besaß er ihn; aber
sein Verstand ruhte ganz auf der
Grundlage und auf der Wahrheit
des Gefühls. Sein Scharfsinn war der
der Frauen; er vermochte es, ein
Gefühl, das ihn beherrschte, mit
ausgesuchtester Dialektik bis in seine

letzten Konsequenzen zu entwik-
keln; dann riß er alles mit sich fort
in den Bannkreis dieses Gefühles.
Aber widerstreitende Gefühle
auseinanderzusetzen, sich kreuzende
Lebensgebiete gegeneinander
abzuwägen, dies eigentliche «Problem
der Humanität» zu lösen, das ver¬

mochte er nicht. Er selbst ist eine
irrationale Natur, wie der Mensch
als Ganzes überhaupt. Kein Urteil,
keine These vermöchten zu erschöpfen,

was in diesem Menschen drin-
lag.

Deshalb scheiterte auch er selbst
überall da, wo er seinen innersten
Lebensgehalt in intellektuelle
Gefäße zu gießen strebte. Teils blieb
er an unzulänglichen, hergebrachten

Denkformen haften, teils endete

er in Widersprüchen, die aufzulösen

ein gänzlich fruchtloses und
überhaupt irriges Unternehmen wäre.

Bald stellt er den Menschen
einsam auf sich selbst, bald kettet er
ihn mit seinem ganzen Sein an die
Gemeinschaft des Staates: sein
Liberalismus streift überall bedenklich
an ein Zwangssystem heran. Hier
befreit er die Religion von aller
Autorität, dort macht er sie zu einer
«bürgerlichen», die der Regelung
des Staates unterliegt. Und dann
wieder windet er sich in endlosen

Sophismen, daß er selbst, der
Kulturverächter, Komödien und
Romane schreibt, daß er den verhaßten

Kulturfortschritt schließlich
doch an seinem Teile und in seinem
Sinne zu fördern sucht. Das alles
sind hoffnungslose Antinomien, und
Rousseau ist nicht der Mann, der,
wie die deutschen Llumanitätsphilo-
sophen mit wirklicher Produktivität

neue, lebensfähige Daseinsformen
zu schaffen wüßte. Er ist überall
nur der Anreger, der Umwälzer, der

tief und neu Empfindende. Freilich
ist auch dies verständlich: Rousseaus

Natur, von Jugend auf ohne festen

Lebensplan willenlos herumgeschlagen,

findet in der gegebenen
Wirklichkeit nirgends einen Ansatzpunkt
zum Fortbauen, am allerwenigsten
vermag sich seine freiheitsdurstige
Seele in das Frankreich jener Tage
hineinzufinden. So lebt er rein von
sich selbst, baut von Grund aus mit
der Phantasie ein Gebäude auf, ein

Märchen von der ursprünglichen
Natur des Menschen, das nur durch
Ausflüchte und Winkelzüge mit der

gegenwärtigen Ordnung und ihren
Aufgaben zum Ausgleich gebracht
werden kann. Aber dazu kommt

nun ein zweiter, der romantische

Zug seiner Natur. Allen Romanti-

70



kern und idyllischen Naturen ist es

eigen, daß sie mit ihren besten Le-

bensenergien und ihrem Glücksbedürfnis

in die Vergangenheit
fliehen, wo der aktive Mensch die
Zukunft sucht. So vermochte Rousseau

nicht, den gegenwärtigen Moment
zu genießen. Glück blühte für ihn
allein in der Erinnerung. Wie im
kleinen, so auch im großen: Seine

Ideale vc«i der Menschheit verlegte
er, wie später die Griechenschwärmer

bis zu Hölderlin hin, in die

Vergangenheit, in ein goldenes
Zeitalter. Das Material zu diesen
Schöpfungen nahm er aus seiner Gefühls-
welt, seiner immer regen Sensibilität

und seinem leicht aufwallenden
Herzen: er blieb eben Dichter und
Aesthetiker, auch wo er über Erziehung,

Politik und Lebensanschau-

ung sprach. Seine Einbildungskraft
ist unerschöpflich, sein Betätigungsdrang

ist gering. Wo er, wie bei dem

Auftrag für die Verfassung Corsikas,
die individuellen Bedingungen
einer positiven Lage berücksichtigen
sollte, fühlte er sich deutlich nicht
mehr an seiner Stelle. So kam er im
ganzen nicht über einzelne Gefühlswerte

hinaus; seine reformatorische
Begeisterung blieb Schwärmerei.
Wenn es nicht sinnlos wäre,
weltgeschichtliche Bewegungen so auf
einen Menschen zurückzuführen, so

könnte man sagen, daß der äußerliche

Tumult der französischen
Revolution in dem innerlichen Chaos
Rousseaus sein Vorspiel gehabt hätte:

Er ist wohl ein Sprecher, aber
kein Führer. Und doch ist es nicht
richtig, wenn man ihm deshalb die
Eigenschaft eines Philosophen
bestritten hat. Faßte er doch das
Problem des menschlichen Lebens in
seiner ganzen Weite, so irrational
und vielfältig, wie es war. So konnte
er der Prophet eines neuen
Menschheitstypus werden, der sich - fortgestaltet

und fortgebildet - die Kulturwelt

unterwirft. Und auch darin
gleicht er den ganz Großen, wie So-

krates oder Kant, daß sich seine
Anhänger alle einen Teil aus ihm
herausnehmen und diese einseitigen
Wahrheiten in ihre Konsequenzen
zu entwickeln suchen. Die französische

Revolution, dann die religiöse
Reaktion, die deutsche klassische Li¬

teratur, die vielfachen Systeme der
Pädagogik, der moderne Sozialismus

- sie alle und viele andere
haben aus ihm geschöpft. Der
Rousseauismus ist keine einmalige
Erscheinung: er ist ein Typus, der
noch zuletzt in Tolstoi eine so vielfach

ähnliche, nur stärker religiös
gefärbte Verkörperung gefunden
hat, von seinem steten Wiederaufleben

in den Erziehungsfragen zu
schweigen.

Nicht zum geringsten aber war es

die Ausdrucksform der neuen
Weltanschauung, die auf die Gestaltung
des modernen Denkens entscheidend
einwirkte: die Lebenswärme, die in
Rousseau glühte, vernichtete den
Rationalismus wie den Materialismus

seiner Zeit; beide darin
wesensverwandt, daß sie das Leben in die
blasse Formel intellektueller
Allgemeingültigkeiten zu fassen streben.
Auf diesem Wege wird kein neues
Lebensideal geschaffen; es entsteht
nur auf dem Wege einer innerlichen
Produktivität, die an sich zwar
individuell ist, aber die Kraft zu
erweckender Wirkung in sich trägt.
Das Ringen nach der Ausdrucksform

für diese Schöpfung wird so

verständlich: nie und nimmer wird
sie in Lehrsätzen mitgeteilt werden
können. In Deutschland zeigt der
«Wilhelm Meister» in der Gestalt
des Romans, der «Faust» als Drama,
auf welche Form die Lösung
hindrängte. Beide haben in Schillers
Philosophie der Kunst ihr theoretisches

Gegenbild. Dasselbe Schicksal
und dieselbe innere Triebkraft der
Tatsachen beobachten wir an Rousseau:

die «Neue Heloise», also ein
Roman, bringt zuerst den Gehalt seines

inneren Daseins zu plastischer
Darstellung: sie enthält seine
ethischen und religiösen, seine sozialen
und pädagogischen Reformideen.
Der «Emil» sollte das theoretische
Buch über denselben Gegenstand
werden. Aber der individuelle Zug,
der ihm von vornherein eigen ist,
gewinnt in diesem Lehrbuch der
Erziehung ungewollt immer mehr die
Ueberhand: die Gestalten konkretisieren

sich, sie erhalten Leben und
Individualität, und so endet im
ausgeführten Kunstwerk, als Roman
dasjenige Buch, das mehr als ir¬

gend ein anderes philosophisches
Werk neue Bahnen des Lebens
gewiesen hat.

Vielleicht hätte er in erster Linie
sein eigenes Leben zu dem Kunstwerk

gestalten sollen, das seiner
Phantasie vorschwebte. Diese Kraft
fehlte ihm ganz. Das Neue, das er
brachte, tritt vor allem deshalb so

ungeklärt in ihm auf, weil er ihm
nur die ästhetische Liebe entgegenbrachte,

die sein leicht empfängliches

Gemüt für alle Vorstellungen
von Gutem. Reinem und Sittlichem
empfand. Von Jugend auf erfüllte
ihn eine glühende, zornmütige
Gerechtigkeitsliebe; er war eine
liebenswürdige, edelmütige Natur,
auch arbeitete er an sich selbst und
strebte nach einer immer reineren
persönlichen Lebensgestaltung. Aber
er war kein Charakter von Anlage;
das alles durchdrang sein Handeln
nicht stetig und fest, sondern er
blieb sprunghaft, ein ständiger
Knecht plötzlicher Gefühlsblitze
und Einfälle. So ist denn das Große

und Edle in ihm nicht nur von den
unreinlichen Schlacken historischer
und konventioneller Gewöhnungen,
sondern auch von dem Ungesunden
seiner eignen Natur, man darf
sagen: von einem Zug zum Gemeinen
noch gleichsam verhüllt. Rousseau

war ein willensschwacher und
nervöser Mensch. Er war, wie die
Darstellung von Moebius uns überzeugend

nachgewiesen hat, von Jugend
auf mit der geistigen Entartungserscheinung

behaftet, die sich später
in dem ausgesprochenen Falle von
Paranoia (bei ihm als Verfolgungswahn

auftretend) äußerte. Dies
medizinische Urteil mit allen seinen

Konsequenzen werden wir zunächst
anzuerkennen haben, ehe wir den
ethischen Maßstab anlegen. Das
Recht dieses Maßstabes ist nicht zu
bestreiten, mag man über seine

Bedeutung, einer Erscheinung wie
Rousseau gegenüber, noch so

verschieden denken. Schwerer freilich
wird es sein, zu einer Einigung über
das sittliche Urteil zu gelangen.
Man hat ihn von allen Vorwürfen
zu reinigen gesucht, aber ebenso oft
bis in unsere Zeit hinein hat man
seine Verworfenheit, Eitelkeit und
Unaufrichtigkeit in den schwärze-

71



sten Farben gemalt. Wer wollte von
irgendeinem Menschen sagen, was
er an sich und in seinem Tiefsten
gewesen sei? Aber brennend wird
diese Frage, wenn wir sehen, wie
Lehre und Leben bei ihm auseinanderfallen.

Er selbst empfand diesen

Widerspruch und litt an ihm. Er litt
um so tiefer daran, als es ihm nicht
vergönnt war, dies menschliche Los

in der Stille einsamer LTnbekannt-
heit zu tragen: er stand vor den Augen

einer Welt, und er war dieser
Welt Rechenschaft darüber schuldig,

wie sich in ihm der Mensch
zum Propheten, das Tun zur Lehre
verhalten habe.

Aus dieser inneren Notwendigkeit
entstanden seine «Konfessionen»,
das persönlichste Buch seit Augu-
stins gleichnamiger Selbstschilderung,

das uns um so mehr in den
Bann der Innenwelt ihres Autors
hineinzieht, als ihm die historischen

Perspektiven, die etwa Goethes

Lebensbeschreibung schon
auszeichnen, völlig fehlen. Nur durch
einen Schleier sieht man die umgebende

Welt: den Staat, die Gesellschaft,

die Literatur und was sonst
die bedingenden Mächte eines
Lebens ausmacht. Hier ist alles Rousseau,

ein Mikrokosmos; wie sich in
ihm die Strahlen des Weltgeschehens

brechen, wie sie in ihm zittern
und leuchten, sehen wir: nichts
führt uns heraus aus dieser
Zentralmonade. - Anfangs gedachte er, in
ihnen nur das «Portrait» seines

innersten Menschen, die Fülle
seiner Erinnerungen zu geben. Dann
zwangen ihn die persönlichen
Angriffe seiner Feinde, sie zu einer
großartigen Verteidigungsschrift zu
gestalten, in der er seine Vergehen
offen darlegte, um die Anschuldigungen

auf ihr Maß zurückzuführen,

durch ein freies Geständnis seine

Verfehlungen zu sühnen und die
Reinheit seines Grundwollens
hervortreten zu lassen. Zuletzt, je mehr
der Wahn ihn umfing, wurden diese

Bekenntnisse zu einer bitteren
Anklageschrift gegen seine Widersacher

und die Menschen überhaupt.
Alle diese Fäden können wir heute
entwirren; wir tun einen tiefen
Blick in die letzten Motive seiner
Seele, tiefer, als es der bloße Text

der Konfessionen selbst gestatten
würde. Und so durchschauen wir
auch an vielen Stellen die kunstvolle

Berechnung, mit der er die
Darstellung zu seinen Gunsten zu
wenden weiß. Eine maßlose
Selbstgerechtigkeit und Selbstgefälligkeit
tritt uns wiederholt entgegen. Daher

fühlten sich schon die Zeitgenossen

von der Lektüre des Buches
abgestoßen. Die Gräfin Bouffiers
sprach von einem «animal
immonde», Jacobi nannte ihn em
«Ungeheuer von Eigensucht», Grillpar-
zer später den vollkommensten
Egoisten, der jemals gelebt habe, einen
«Amateur der Tugend». Rousseau
selbst aber fühlte sich beim Schreiben

immer mehr in die Rolle der
verkannten und verfolgten
Unschuld hinein: er erklärt sich
geradezu für den besten aller
Menschen, und so wird die geplante
Apologie bei aller Schönheit und
Farbenpracht, die ihr bis auf den

heutigen Tag eigen ist, zur
unerträglichen Selbstvergötterung. Daher

folgen wir ihm auch sonst, wo
er sich zum Vorkämpfer der
Tugend aufwirft, nicht mit ungeteiltem

Vertrauen. Liebenswürdiges
und Niedriges, bis herab zum Verrat,

zum Diebstahl, zur fünffachen
Kindesaussetzung sind seltsam in
ihm gemischt.

Die wahre Wurzel aller dieser
Vergehen empfand er selbst deutlich

genug: Es war die Schwäche,
der Mangel an Kraft und Mut, den
seine nervöse Natur in keinem
entscheidenden Moment äußeren
Auftretens, nicht einmal beim Reden,
zu überwinden wußte, so kühn er
mit der ihm gegebenen Waffe, der
Feder, bisweilen vorging. Das Bild
der Tugend reizte ihn unwiderstehlich,

bis zu Tränen; wie so viele, tat
er sich auf diese Sensibilität etwas
zugute. Er ist der Fortsetzer der
sentimentalen englischen Literatur
und der Vorläufer des deutschen
Werthertums. «Il est toujours, sagt
Taine, dans les extrêmes, tantôt
maussade et le sourcil froncé, tantôt
la larme à l'œil et levant de grands
bras au ciel,» Aber er wußte, daß

wahre Tugend Stärke ist, daß
andrerseits alle Bosheit nur Folge von
Schwäche ist, und er verschwieg es

nicht, daß ihm sittliche Kraft keineswegs

unbedingt eigen waren. Eine
eigentümliche Fügung, daß dieser
vielfach so haltlose Mann zum
literarischen Retter der Tugend werden
sollte und wollte! Er liebte sie, wie
man die verlorene Kindheit liebt,
wie der hochdifferenzierte Mensch
sich nach einfachen Zuständen
sehnt: er liebte sie mit der innigen
Kraft des Dichters, aber nicht mit
dem eisernen Tatwillen eines Fichte.

Indessen wer wollte glauben,
daß uns ein solches Urteil einen
überall sicheren Leitfaden durch
den labyrinthischen Reichtum und
die widerspruchsvolle Wechselhaf-
tigkeit einer Seele wie Rousseau bieten

könnte? Kein andres Beispiel
zeigt gleich deutlich, wie wenig wir
die feineren Züge eines Menschen
in festen Urteilen erfassen können,
ja daß unser moralischer Maßstab
immer ein grober, subjektiver
Notbehelf ist, dem der lebendige
Mensch in der Rätselhaftigkeit
seines Triebgewebes sich nicht fügt.
Wer einen Einblick in die zahllosen
Darstellungen von Rousseaus
Leben und Werk getan hat, der weiß,
welche endlose Fülle von Auffassungen

und Beurteilungen eine solche
Natur zu erzeugen vermag. Begeisterte

Anhänger, die sein Leben

von jedem Makel, andre, die seine

Werke von jedem Widerspruch
reinigen wollen, wechseln mit solchen,
die ihn vom orthodox-katholischen
oder vom reaktionär-politischen
Standpunkt verurteilen, während
ihn wieder andere allein durch das

Medium bestimmter pädagogischer,
sozialer, ästhetischer Theorien
sehen. Wo bleibt aber unter all dieser
Fülle der Rousseau, wie er wirklich
war? Besäßen wir ihn so, dann wäre
das wohl ein Zeichen, daß er nicht
mehr lebte, sondern zur bloß
historischen Existenz abgestorben wäre.
Ein lebendiger Mensch aber
existiert für andere nur in dem Reflex,
den er in ihre Seele wirft, in dem

eigentümlich gefärbten, individuellen

Bilde, das im Umgang mit ihm
entsteht. Er existiert nur in und
mit der persönlichen Bindung, in
der er seine Kräfte entfaltet, und so

ist alles, was über Rousseau ge-

72



Die Schweizerische Zentralstelle
für Heilpädagogik (SZH) in Luzern

ist eine Fachstelle, die sich mit Strukturfragen
(Dokumentation, Information, Ausbildung,
Planung usw.) der Heilpädagogik in der Schweiz
beschäftigt. Zur Ergänzung ihres Teams sucht
sie ab sofort oder nach Uebereinkunft

eine/n Mitarbeiter/in
(evtl. auch teilzeitig)

Interessenten mit heilpädagogischer oder
ähnlicher Ausbildung erhalten weitere Informationen

bei der SZH, Alpenstr. 8/10, 6004 Luzern,
Telefon 041 22 45 45.

Staatl. anerkannte Privatschule

sucht auf Mitte August qualifizierte

Oberstufen-Lehrkraft

(Real) mit HPS-Diplom. Erfahrungen im
Realschulunterricht oder Praxis mit lernbehinderten
Kindern erwünscht.

Ein junges, initiatives Team erwartet Sie.
Zeitgemäße Anstellungsbedingungen nach kant.
Reglement! Haben Sie Freude an einer
interessanten Aufgabe, dann rufen Sie uns doch an.

Telefon 01 720 11 29

Verlangen Sie Herrn Struve, unseren Schulleiter.

Heilpädagogische Schule Zofingen

10 Wochenstunden (Teilpensum)

Logopädie

Stellenantritt nach Uebereinkunft.

Auskunft erteilt der Schulleiter, Martin Oechs-
lin, Telefon 062 5219 52 (intern 56) oder Telefon

062 52 13 05 (privat).

Kleinere Sonderschule im Raum Basel mit ca. 30 seelen-
pflege-bedürftigen Kindern sucht

erfahrene anthroposophische
Lehrerpersönlichkeit

als Leiter der Schule.
Anforderungen: Schweizer mit Erfahrung in der Pädagogik
R. Steiners, staatliches Lehrerdiplom (Primär- oder
Mittelschule), oder gleichwertiger Ausweis (staatl. geprüfter
Heilpädagoge).
Geboten wird eine angenehme Arbeit in kleinem Kollegium.

Eintritt Herbst 1978 oder später.
Nähere Auskunft erfahren Sie unter Chiffre 2525 Schweizer
Erziehungs-Rundschau, Inseratenverwaltung, Kreuzstr. 58,
8008 Zürich.

Tagesschule Oerlikon

Wir suchen auf Schulbeginn nach den Herbstferien

(23.10.1978) eine vollamtliche

Kindergärtnerin (oder Lehrerin)
mit heilpädagogischer Ausbildung.

Für ca. 3mal wöchentlich 2-3 Stunden eine

Logopädin
mit Bobath-Ausbildung.
Sie sollten Erfahrung im Umgang mit
mehrfachbehinderten Kindern mitbringen.

Wir bieten angemessene Bezahlung und gute
Sozialleistungen.
Bitte rufen Sie uns an: Tel. 01 48 48 40 oder
schreiben Sie uns: Regensbergstr. 121, 8050
Zürich.

Wir suchen dringend

Logopädin

für Teilpensum (12-15 Stunden), welche

bereit ist, mit geistig-behinderten
Kindern zu arbeiten.

Arbeitsbedingungen nach kantonalem
Reglement.

Stellenantritt: 14. August 1978

Auskunft erteilt:
Herr Meinrad Benz, Schulleiter
Telefon Schule: 057 6 15 25

Priv.: 057 6 14 72

73



schrieben worden ist, immer
zugleich Produkt eines solchen
einzigartigen Verhältnisses: jedes von
ihnen hat seinen eigentümlichen Wert
und seine eigentümliche Berechtigung.

II.
Rousseaus Leben scheidet sich in

zwei Epochen. Der Inhalt der zweiten

ist die große Sehnsucht nach der
ersten: die Sehnsucht aus dem Bannkreis

der Pariser Gesellschaft, aus
der Stickluft des französischen
Régimes nach Genf und vielleicht noch
mehr nach den savoyischen
Bergen, nach Frau v. Warens, nach
dem Glück von Les Charmettes und
dem sonnigen Lebensgenuß einer
Jugend, die vom literarischen
Welttreiben noch nichts wußte. Den
Wendepunkt bedeutet die Abhandlung

über den Einfluß der Künste
und Wissenschaften auf die Sitten,
die von der Akademie Dijon 1750

den Preis erhielt und ihn über
Nacht berühmt machte. Rousseau

war damals 38 Jahre alt. - Geboren

war er zu Genf am 28. Juni 1712;
der Mutter, die Geist und Gemüt
besessen haben soll, kostete sein Eintritt

in die Welt das Leben. Er
selbst war von Geburt an blasenleidend

und - wenn die Aerzte recht
haben - psychopathisch veranlagt.
Schon der Vater - er war von Beruf
Uhrmacher - ist ein seltsamer

Schwärmer; mit dem sechsjährigen
Knaben liest er bis in die Nacht
hinein Romane und legt so den

Grund zu dem Träumertum des

Sohnes, noch ehe diesem die Leidenschaft

selbständigen Gefühls die
Welt deutete. Was er damals gesehen

haben mag, hat er sein Leben

lang gesucht. Aber der Bund löste

sich, als der Vater eines Duellhandels

wegen aus Genf fliehen mußte,
und der junge Rousseau kam zur
Erziehung auf das Land nach Bos-

sey. Gesunde Grundsätze scheinen
bei dem Pfarrer Lambercier und
seiner Schwester gewaltet zu haben.
Aber Rousseaus Sinnlichkeit, die
früh erwachend eine für lange Zeit
perverse Richtung nahm, störte die
geordnete Entwicklung. Die
Verwandten in Genf, die dann die Sorge

für ihn übernahmen, versäumten
es, ihn mit Energie auf eine seiner

Natur angemessene, planmäßige
Lebensbahn zu leiten, vielleicht, weil
seine Fähigkeiten nur geringe
Hoffnungen erweckten. In der Lehre bei
einem Graveur, der ihn streng
behandelte, zeigten sich schlimme
Gewohnheiten. Er ließ sich zum Diebstahl

verleiten, und schließlich, als

er bei einer verspäteten Heimkehr
die Tore der Stadt geschlossen fand,
kehrte er Genf den Rücken und lief
fort, wohl kaum aus Furcht vor Strafe

allein, sondern dem inneren
Drange der nervösen Naturen
folgend. Aber trotz seiner Jugend
schied er nicht von der Heimat,
ohne von ihrer Religiosität und
politischen Eigenart die tiefsten
Eindrücke mitzunehmen.

Damit beginnt das poetische,
leichtlebige Vagantentum, das er
sein Leben lang verherrlicht hat
und das durch ihn später ein
Evangelium neuer Natur- und
Wanderfreudigkeit wurde. Der katholische
Geistliche aber, der ihn in den
ersten Tagen bei sich aufnahm und
den jungen Calvinisten zum Ueber-
tritt bereden wollte, entschied über
sein Schicksal. Nicht im Katholizismus

zwar sollte er es auf die Dauer
finden, sondern bei der Frau, an die
der Priester ihn wies, weil sie als
Selbstbekehrte und Inhaberin einer
Pension des glaubenseifrigen Königs
von Savoyen den neu zu Bekehrenden

unterstützen sollte: bei Frau
von Warens in Annecy. Die damals
28jährige machte auf den 16jähri-
gen einen tiefen Eindruck. Zwar
war es zunächst nur eine kurze
Begegnung; aber Rousseau, der sonst
so schnell mit seiner Vergangenheit
zu brechen vermochte, hat ihr Bild
für immer im Herzen behalten, bis
in die Tage des Greisenalters. Der
Aufenthalt im Kloster zu Turin, seine

mancherlei Liebeserregungen,
die Bedientenstellungen in gräflichen

Häusern bedeuten nur eine
Episode und vielleicht die Zeit
seiner tiefsten Haltlosigkeit. Es trieb
ihn zurück über die Berge zu Frau
von Warens, die den «Kleinen» in
ihr Haus aufnahm und bis zur
zweiten Reise nach Paris für ihn
sorgte und sein Leben ausfüllte.
Zwar ist auch diese Zeit von manchen

abenteuerlichen Fahrten un¬

terbrochen, auf denen er die Welt
und die Menschen, vor allem auch
die Frauen und die Stände kennen
lernte. Aber immer wieder kehrte
er zu «Mama» zurück, die ihm Mutter

und Freundin und schließlich
Geliebte in einem uns verletzenden
Sinne wurde. Die Literaturgeschichte

kennt kein seltsameres Wesen als
diese Frau. Unter den Einflüssen
des romanischen Pietismus, einer
Reflexerscheinung des deutschen,
war sie im Waadtlande aufgewachsen.

Auch nach den mannigfachen
romanhaften Schicksalen, die sie
erfuhr und die mit ihrem Uebertritt
zum Katholizismus und der Scheidung

von ihrem Gatten endeten,
blieb ihre Religiosität tief und echt,
wenn schon frei von aller konfessionellen

und moralischen Gebundenheit.

Tausend Projekte erfüllten ihre
Seele. Allen half sie, und doch war
ihre eigene Lebensführung durch
und durch verworren. Ihr Geist war
unablässig tätig; unablässig zog sie

Menschen an und fesselte sie durch
den Zauber ihrer Gefühlswelt. Sie

hat ihre Hingabe andern so wenig
versagt wie Rousseau. Ob sie in
späteren Jahren wirklich so tief gesunken

ist, wie er sie 1754 wiedergefunden

zu haben behauptete, wird
heute bezweifelt. - Damals jedenfalls

vermochte sie zur Bildnerin
seines Lebens zu werden. Während
Frauen zur Erziehung von Knaben
unfähig sind, ist die Erziehung von
Jünglingen ihr eigenstes Werk.
Kein großer Mann, der nicht durch
diese Schule gegangen wäre, die
weder als Liebe noch als Freundschaft

bezeichnet werden kann,
sondern ein notwendiges Lebensverhältnis

von ganz eigner Art
bedeutet. Rousseau war früh für diese

Erziehung reif. Zwar in einen
bestimmten Lebensberuf vermochte
auch sie ihn nicht zu drängen. Alle,
die man befragte, dachten von
seinen Fähigkeiten gering. So war er
bald als Musiklehrer, bald als

Katasterbeamter, schließlich auch als

Erzieher in Lyon tätig; aber diese

Stellungen wechselten stets mit halb
romantischen, halb bedenklichen
Fahrten. Auch die Gunst der Frau
von Warens blieb nicht ohne
wechselnde Launen. Als er aus Montpel-

74



Die Kinderpsychiatrische Klinik
Neuhaus in Ittigen

sucht auf Beginn des Winterquartals (16. Okt. 1978)
oder bereits früher

1 heilpädagogischen Lehrer/in

Unsere heiminterne Schule umfaßt einen Kindergarten

und eine variable, vierteilige Schule.

Die lern- und verhaltensgestörten Kinder werden
in Kleinklassen von 5 bis 8 Schülern individuell
und im Klassenverband gefördert.

Enge interdisziplinäre Zusammenarbeit zwischen
Schule, Wohngruppe, Sozialarbeitern, Aerzten und
der Heimleitung.

Wir erwarten Lehrerpatent, heilpädagogische
Zusatzausbildung und wenn möglich Berufserfahrung.

Interne Weiterbildung.

Besoldung und Ferienregelung nach kantonalen
Ansätzen des Sonderschulwesens.

Die Bewerbung mit handschriftlichem Lebenslauf
und den üblichen Unterlagen sind an die
Heimleitung, Untere Zollgasse 99, 3063 Ittigen,
einzureichen.

Schulgemeinde Hombrechtikon

An unsere Sonderklasse B, Mittel- und Oberstufe

(etwa 10 Schüler), suchen wir auf Herbst
1978 oder evtl. Frühjahr 1979

eine Lehrkraft

Gerne würden wir jemanden mit der
entsprechenden Zusatzausbildung und etwas Erfahrung

auf der Mittel- und/oder Oberstufe
einstellen. Wir sind aber gerne bereit, einen
initiativen Junglehrer, der Freude am individuellen

Unterrichten hat, zu berücksichtigen.

Bewerberinnen und Bewerber werden eingeladen,

ihre vollständigen Bewerbungen an Herrn
E.Weber, Waffenplatzstraße 7, 8634 Hombrechtikon,

zu senden. Telefon 055 42 11 09.

Weitere Auskünfte erteilen gerne
Chr. Schlumpf, Konventspräs., Tel. 055 4219 06

oder Hj. Keller, Lehrer, Telefon 055 42 22 33.

Die Schulpflege

Verein Heilpädagogischer
Großfamilien

Wir sind ein junges Team von Sozialarbeitern und
Lehrern, die verhaltensgestörten Kindern, die nicht in der
eigenen Familie leben können, das Aufwachsen in einer
der drei Heilpädagogischen Großfamilien ermöglichen
wollen.
Zur optimalen Förderung dieser Kinder führen wir im
Appenzellerland eine eigene IV-Sonderschule für
Verhaltens- und leistungsgestörte Schüler (2 Klassen von
maximal 7 Schülern je Klasse).
Als letzter Schritt in der Realisierung des Projektes suchen
wir eine(n) zweite(n) sozial engagierte(n)

Sonderschullehrer(in)

Wir erwarten

- Primarlehrerpatent mit heilpädagogischer
Zusatzausbildung oder Heilpädagoge

- initiative, selbständige, kreative Persönlichkeit
- Teamfähigkeit
- Stellenantritt nach Vereinbarung (möglichst bald)

Wir bieten

- zeitgemäße Anstellungsbedingungen nach kantonaler
Verordnung

- kinderpsychiatrische und psychologischer Beratung
- Teamarbeit
- selbständige, kreative Aufgabe

Falls Sie mehr über diese Stelle und unsere Aufgaben
erfahren möchten, wenden Sie sich bitte an unseren Lehrer:
B. Bärlocher, Oberdorf, 9043 Trogen (Telefon 071 94 17 19
oder 073 33 26 33).

Für unser Sprachheilambulatorium im Bezirk
Muri suchen wir eine zusätzliche

Logopädin

Eintritt sofort oder nach Vereinbarung.

.Anmeldung:
Bezirksschulrat Muri, 5630 Muri AG

Auskunft: Telefon 057 8 18 06

Zweckverband für Sprachheilunterricht
und Legasthenie-Therapie Niederlenz
sucht auf Mitte August 1978 oder nach Vereinbarung

Logopädin(nen)
für 20 bis 25 Wochenstunden.
Wir bieten: angenehme Arbeitsbedingungen,

Besoldung nach kantonalen Richtlinien,
Spesenentschädigung.

Wir erwarten Ihre Bereitschaft, am Auf- und Ausbau
der Sprachheilarbeit im bestehenden Team
mitzuwirken und in mindestens drei Gemeinden zu
unterrichten.

Auskunft: Frau M. Dieterle, Präsidentin der
Aufsichtskommission, Telefon 064 51 12 69 (von 18 bis 20 Uhr)

75



lier, wo er Heilung von einer tiefen
Nervenzerrüttung gesucht hatte, zu
ihr nach Chambéry zurückkehrte,
fand er seinen Platz durch einen
Nebenbuhler niedrigster Herkunft,
namens Wintzenried, besetzt. So

mußte denn auch die Zeit, die er
kurz darauf, von 1738 an, auf dem
Landgut der mütterlichen Freundin,
Les Charmettes, zubrachte, durch
dieses Verhältnis getrübt werden.
Trotzdem verklärte sich in seiner
Erinnerung diese Periode seines
Zusammenlebens mit ihr zum
Paradiese. Mit welcher wehmütigen
Poesie umkleidet er diese einfache,
ländliche Natur! Was einen
solchen neuen Reiz, den die Zeitgenossen

staunend nachfühlten, über sie

ausgebreitet haben mag, war wohl
mehr das Glück der ersten
zusammenhängenden, noch schwerfälligen
Studien, denen er sich dort in kranken

Tagen hingab, und die beginnende

Lust an eignen kleinen
Produktionen. Es war seine innere
Werdezeit. Eine innige Frömmigkeit
wuchs aus seinen Tiefen empor
und durchdrang die ganze Glut
seines Fühlens. Wir haben
Dokumente, die uns von seinem
überzeugten religiösen Leben in dieser

Zeit, von ihrem poetischen Reiz und
dem Glück des Studiums in freier
Natur Zeugnis geben. Jesuiten waren

es, die damals seine Religiosität
pflegten, vielleicht ihm die ersten
Erziehungsgedanken gaben; so

bildete sich der Apostel des modernen
Menschentums in einer durch und
durch katholischen Atmosphäre.
Mögen auch äußere Rücksichten
hier mitgewirkt haben: jedenfalls
liegt in diesem Lebensweg von Calvin

zu den katholischen Kreisen die
tiefste Wurzel seiner späteren
interkonfessionellen Denkart.

Die häusliche und wirtschaftliche
Lage der Frau v. Warens wurde
schließlich unhaltbar. Angeblich
um ihr zu helfen, ging Rousseau
1741 nach Paris, im Vertrauen auf
eine von ihm erfundene neue
Notenschrift, und schon damals nicht
ohne literarischen Ehrgeiz. Jene

Hoffnung* täuschte ihn; aber in die
gesellschaftlichen und literarischen
Kreise der Hauptstadt kam er doch
— anfangs noch in sehr untergeord¬

neter Stellung - hinein. Seine Gönner

verschafften ihm 1743 eine
Sekretärstellung bei der französischen
Gesandtschaft in Venedig, die zwar
nur von kurzer Dauer und mit den

unangenehmsten persönlichen
Mißhelligkeiten für ihn verbunden war,
aber seine Menschenkenntnis tief
bereicherte, ihm den Sinn für die
Vorzüge der italienischen Musik
voider französischen öffnete und vor
allem ihn mit großen politischen
Anregungen erfüllte, die fortan bis

zum «Contrat social» in ihm
fortarbeiteten. Nach Paris zurückgekehrt,
führte er als Privatsekretär und
Notenschreiber eine äußerlich recht
kümmerliche Existenz. Aber geistig
gehörte er schon damals in die
führenden Zirkel: mit Diderot, dem
satirischen Enthusiasten, verband
ihn eine wärmere Freundschaft.
Dieser war das Haupt der Männer,
aus deren Kreise später die
«Enzyklopädie» hervorging, das Werk, in
dem die Aufklärung, zur Brandfackel

geworden, noch einmal mächtig

emporloderte. So nannte man
denn neben dem kalten Melchior
Grimm, dem Atheisten Baron
Holbach, dem geistvollen Mathematiker
d'Alembert eine Zeitlang* auch Rousseau.

Innerlich hat er nie zu ihnen
gehören können: Ihr Materialismus,
der teils auf der Schätzung der
Naturwissenschaft, teils auf der Leugnung

aller positiven und natürlichen

Theologie beruhte, ihr negativer

Skeptizismus, der nur bei Diderot

durchShaftesbury s ethischen Einfluß

gemindert wurde, ihr stolzes

Literatentum und journalistisches
Treiben widersprachen zu sehr den

Lebenseiemeriten, in denen Rousseau
schon damals allein lebte, noch ehe

er selbst zum berühmten Schriftsteller

wurde. Vielmehr war es der
Gegensatz zu ihnen, an dem sich der
religiöse Schwärmer von Les
Charmettes entzündete. Die
Salongewandtheit dieser Schöngeister fehlte
ihm ganz. In den Salons aber, unter
dem Schutz der vornehmen Damen,
gedieh in erster Linie die neue
materialistische Philosophie. Sie ist
der Spiegel der eigenartigen
Mischung von naturalistischer Leidenschaft

und unverhüllter Sinnlichkeit

mit der künstlich-steifen Gesell¬

schaftsform, die die vornehme,
sittenlose Welt jener Tage beherrschte.
Gefülil galt hier nichts, esprit war
alles. Ueber die Trümmer der Ehe
und des Familienlebens rankten sich
offen und gleichsam gesellschaftlich
anerkannt die liaisons, die alle
irgendwie literarisch oder philosophisch

gefärbt waren. Zwei
glänzende Briefe der «Neuen Heloise»
malen das farbenreiche Bild dieser
Gesellschaft. Rousseau war linkisch,
geistig langsam, unfähig, den
wirklichen Menschen dieser Sphäre zu
durchschauen und zu beurteilen. So

vermochten seine Freunde ihn lange
Zeit zu protegieren, gleichsam sein
Schicksal zu machen, ein Einfluß,
den er später abschüttelte, der aber
in den Wahnideen seines Alters
verhängnisvoll nachwirkte. Er war als
Freund aufrichtig und voll warmen
Gefühls; er hatte ein inniges
Bedürfnis, geliebt zu werden; aber
diese weichliche Sehnsucht ließ ihn
sich überall in den Mittelpunkt stellen,

seine Leiden übertrieben schildern

und mit Todesahnungen
kokettieren. Dabei wollte er
unabhängig sein, fürchtete geradezu
die Pflicht der Dankbarkeit unter
Freunden und stieß so die meisten

- auch durch sein stetes Mißtrauen -
früher oder später selbst wieder
zurück. In diesem Fall blieb die
Disparität der Anschauungen und
Lebensziele nicht lange verborgen.
Den inneren Gegensatz zu Voltaire,
der damals nur selten in Paris weilte,

dafür jedoch über Genf die Auf-
klärungshegenomie führte, entdeckte

Rousseau zuerst. Dieser geistvolle,
glänzende, aber der vertiefenden
Schule des Leidens weit entrückte
Liebling und Lenker der herrschenden

Kultur gehörte zu denen, die
Rousseau am frühesten verehrt und
später am leidenschaftlichsten
gehaßt hat.

In dieser Zeit schloß Rousseau die
seltsame Verbindung mit Therese
Levasseur. Man hat darüber fast
noch mehr reflektiert und gerichtet,
als über Goethes Zusammenleben
mit Christiane. Therese war aus dem
dienenden Stand hervorgegangen
und ganz ungebildet. Aber ihre
moralischen Eigenschaften, ihre Fähigkeit

zu einfach offener Hingabe ent-

76



sprachen einem Bedürfnis Rous-

seaus. Er hat sich nie verhehlt, daß

dies Verlangen eben nur ein Bedürfnis

seiner Seele war. Bei aller
Zufriedenheil, die er mit ihr empfand,
meldete sich doch häufig auch das

Gefühl eines tiefen Mangels, so daß

er eigentlich sagen konnte, er habe
sie überhaupt nie geliebt. Verständlicher

aber wird diese Verbindung,
die wie bei Goethe erst nach vielen
Jahren zu einer Art Ehe erhoben
wurde, wenn man bedenkt, daß

Rousseau wie Goethe zuvor eine
geistige Ehe geführt hatten, deren
Einzigkeit und Tiefe in alternder Zeit
durch kein anderes Verhältnis zu
überbieten war. Und ist es nicht
gerade bei Rousseau verständlich,
daß er eine Neigung empfand, aus
der Höhe seines Geistes, wo ihn die
Leiden und Rätsel und Stürme des

Menschenlebens bis in den Grund
seiner reichen Seele erschütterten,
zurückzukehren zu dem einfachen,
naturgründigen, kindlichen und
unbefangenen Wesen? Dieser Traum
mag ihm vorgeschwebt haben, wenn
er sein Leben lang mit hingebender
Treue an ihr hing, für sie sorgte
und mit ihr glücklich zu sein strebte.

In Wahrheit war sie der Unstern
seines Lebens, war es nun aus Bil-
dungsmangel oder aus wirklicher
Seelenniedrigkeit. Ihre Hetzereien
haben viel zu Rousseaus Verbitterung

beigetragen; und mag auch
das Urteil über sie noch mannigfach

schwanken, so scheint doch,
daß hier den Allerwärts-Optimisten
nichts zu retten übrig bleibt.

Die neue Zeit, die für Rousseau
auf dem Wege nach Vincennes
anbrach, wo sich alle die gegensätzlichen

Spannungen, die der Verkehr
mit der politischen und gesellschaftlichen

Wirklichkeit in ihm erzeugt
hatte, mit elementarer Macht
entluden, das Erscheinen seiner
Preisschrift über die Frage, «ob die

Erneuerung der Wissenschaften und
Künste zur Läuterung der Sitten
beigetragen habe», stellte ihn plötzlich
vor eine große ethische Mission. Seine

Erfolge häuften sich damals
beträchtlich: als Opernkomponist fand
er vor dem Hofe glänzenden Beifall,
sein Angriff auf die französische
Musik zugunsten der italienischen,

seine umfassende literarische Polemik

im Anschluß an die Preisab-

handlung, sein Brief an D'Alembert
(gegen Voltaire) über die
entsittlichende Wirkung des Theaters
machten ihn berühmt und zwangen
ihn, fortan für einen festumgrenzten

Anschauungskreis einzutreten.
Jetzt erst konsolidierte sich seine

Weltanschauung. Ihre Grundzüge
stellte zuerst der «Discours sur l'origine

et les fondements de l'inégalité
parmi les hommes» (1753) mit dem

gleichen ethischen Pathos, der
gleichen unmöglichen Logik und einer
noch paradoxeren Schwärmerei für
die Wildnis als der erste Discours
fest. Danach gestaltete er nun auch
sein Leben: er entsagte der Kultur,
soweit es an ihm lag. Der Bruch mit
den Enzyklopädisten ging eigentlich

von ihm aus; er wollte ein
einfaches Leben als Notenabschreiber
fristen und strebte hinaus in eine
völlige Einsamkeit. Daß er seinen
literarischen Zwecken zuliebe doch
die Pflichten des Familienvaters
hintenansetzte und fünf Kinder
Thereses nacheinander dem Findel-
hause übergab, empfand er damals
nicht als Widerspruch; später wurde
es die große Wunde seines Lebens.
Damals unternahm er auch eine
Reise nach Genf, trat zum Calvinismus

zurück, schwärmte an den
Ufern des herrlichen Sees und fühlte

sich fortan wieder mit Stolz als
Inhaber des Adelstitels «Citoyen de

Genève». Schon wollte er ganz in
seine Fleimat zurückkehren, da
gelang es seiner Freundin Madame
d'Epinay, ihn an Frankreich zu
fesseln, indem sie ihm ein still gelegenes

I^andgut zum Wohnsitz
einrichtete. Das Leben in freier Natur,
das Glück der Einsamkeit hatte von
je Macht über ihn. Dort auf der
«Eremitage» begann Rousseaus

schöpferischste Zeit. (1756.)
Er hatte sich getäuscht, wenn er

mit den Menschen abgeschlossen zu
haben meinte. Gerade damals kam
noch einmal eine gewaltige
Erregung, ein stürmisches Liebesbedürfnis

über ihn. Lange blieb es

gegenstandslos, bis eine Verwandte der
Madame d'Epinay, Gräfin Houde-

tot, die Geliebte des Dichters St.

Lambert, sein Haus betrat. Ihr galt

fortan seine Leidenschaft, ein
sinnliches, heißes Begehren, das doch
niemals Gewährung fand. Aus diesen
persönlichsten Erschütterungen
entstand die «Neue Heloise», ein
farbenprächtiger, psychologisch
unendlich vertiefter, wennschon stark
lehrhafter Roman, der nicht nur für
den «Werther» oder die
«Wahlverwandtschaften» Vorbild wurde. Aber
es entstanden daraus auch die
schwersten persönlichen Verwicklungen

für ihn; der öffentliche
Bruch mit Diderot, dann auch mit
Grimm und Frau v. Epinay erfolgte,
und schließlich verließ Rousseau,
mit allen alten Freunden zerfallen
und an ein umfassendes Komplott
unter ihnen glaubend, die Eremitage,

um sich in Mont-Louis bei

Montmorency, in der Nähe des

Landsitzes, den der Herzog von
Luxemburg mit seiner Gemahlin
bewohnte, niederzulassen.

Unter der freundlichen Teilnahme

dieser beiden Fürstlichkeiten
und des edlen Herrn v. Malesherbes,
der die oberste Zensuraufsicht im
Königreich hatte, vollendete Rousseau

dort, oft von Krankheit schwer
geplagt, die beiden Werke, mit
denen er der Kultur neue Ideale
aufzurollen gedachte: das Ideal des

Menschen im «Emil», das des Staates

im «Gesellschaftsvertrag», einem
vorzeitig abgeschlossenen Werke
(1762). Die Nervosität, die wohl
jeden Autor nach Vollendung eines
Lebenswerkes befällt, war bei Rousseau

so stark, daß er beim Stocken
des Druckes an umfassende
Machinationen der Jesuiten gegen den
«Emil» und sich selbst dachte;
vielleicht das erste Auftreten seiner
späteren Wahnideen, an denen immer
das charakteristisch ist, daß er aus
kleinen objektiven Vorgängen, die

allerdings auch in diesem Falle
vorlagen, ein großes, alle Zeitinteressen
umspannendes Komplott gegen seine
Person herausdeutet. Gleichwohl
blieb vorerst noch alles ruhig.
Sogleich nach Erscheinen der beiden
Bücher aber brach der Sturm los,
und zwar vor allem, wennschon
nicht ausschließlich, gegen das

«Glaubensbekenntnis des savoy-
ischen Vikars», das er in den «Emil»

77



Institut
auf dem Rosenberg
St.Gallen
800 m ü. M.

Schweizerisches Landschulheim

für Knaben

Primar-Sekundarschule, Real-,
Gymnasial- u. Handelsabteilung.
SpezialVorbereitung für
Aufnahmeprüfung in die
Hochschule St.Gallen für Wirtschafts-
u. Sozialwissenschaften u. ETH.
Staatliche Deutsch-Kurse, Offiz.
franz. und engl. Sprachdiplom.
Sommerferienkurse Juli-Aug.

Grundgedanken:
1. Schulung des Geistes und

Sicherung des Prüfungserfolges

durch Individual-
Unterricht in beweglichen
Kleinklassen.

2. Entfaltung der Persönlichkeit
durch das Leben in der
kameradschaftlichen
Internatsgemeinschaft, wobei eine
disziplinierte Freiheit und
eine freiheitliche Disziplin
verwirklicht wird.

3. Stärkung der Gesundheit
durch neuzeitliches Turn-
und Sporttraining in gesunder
Höhenlandschaft (800 m ü. M.)

Persönliche Beratung durch die

Direktion:
Dr. Gademann, Dr. Schmid,
G. Pasch

Sonderschulheim Tanne, Zürich

Wir suchen auf Sommer/Herbst 1978 eine(n)

Bewegungstherapeut(in)

(mit pädagogischer oder heilpädagogischer
Ausbildung und Erfahrung)

zur Förderung von verschiedenen hör- und
zugleich sehgeschädigten Kindern im Rahmen
einer Einzeltherapie.

Informieren Sie sich unverbindlich im
Sonderschulheim Tanne, Freiestraße 27, 8032 Zürich,
Telefon 01 32 48 40.

(bitte beachten Sie unsere Ferien: 17.7-6.8.78)

«Les Buissonnets» Freiburg
Schulheim für geistig Behinderte,

sucht auf den 16. August 1978 oder nach
Vereinbarung

1 Logopäden(in)

Die Möglichkeit zur Teamarbeit mit Spezialkräften

besteht.

Die Besoldung richtet sich nach den kantonalen

Ansätzen.

Bewerbungen mit den üblichen Unterlagen
sowie Anfragen nimmt entgegen:

Institut «Les Buissonnets»
Bernstraße, 1700 Freiburg, Telefon 037 22 08 22

78



eingeschaltet hatte. Alle Parteien
fühlten sich verletzt: die Religiös-
Orthodoxen, die Materialisten und
Aufklärer, die höchsten
Staatsmänner, die Genfer regierende Partei

- alle fanden sich durch diese

beiden Bücher gleichmäßig
angegriffen. Ein Parlamentsbefehl wurde

gegen Rousseau erlassen; er ließ
sich - vielleicht ohne Not - von
seinen hohen Gönnern zur Flucht
bestimmen; der «Emil» wurde von
Henkershand verbrannt, und der
Erzbischof von Paris erließ einen
Hirtenbrief dagegen.

Von jetzt an fand Rousseau keine
Ruhe mehr. Von Ort zu Ort wurde
er vertrieben, allenthalben erschienen

Schmähschriften gegen ihn -
auch Voltaire verfaßte eine besonders

gehässige -, und in die Genfer
Unruhen, die damals spielten, wurde

auch seine Angelegenheit
hineingemischt. Einen längeren Aufenthalt

nahm er zu Motiers-Travers in
Neuenburg auf preußischem Gebiet,
wo ihn der große König und dessen

Freund, der edeldenkende Statthalter

Keith, genannt Mylord Maréchal,

beschützte. Der religiöse
Fanatismus der Bevölkerung machte
ihm bald auch diesen Aufenthalt
unmöglich; doch verfaßte er daselbst
seine beiden großen Verteidigungsschriften:

die «Lettres de la
montagne», mit denen er in die
religiöspolitischen Wirren seiner Vaterstadt
eingriff, und den Brief an Beaumont,

Erzbischof von Paris. Glückliche

Tage genoß er dann auf der
Petersinsel im Bieler See; aber auch

von dort vertrieb ihn die Berner
Regierung, und schon wollte er, von
Therese begleitet, nach Potsdam

aufbrechen, als es seinen Freunden
gelang, ihn zur Annahme der
Gastfreundschaft des Philosophen Hume
in England zu bewegen.

In London wurde er glänzend
empfangen; er lebte, an den
«Konfessionen» schreibend, einige Zeit
zu Wootton; aber das zweideutige
Benehmen Humes und sein eigener,
immer erregter auftretender
Verfolgungswahn, in dem er die
wirklichen Anfeindungen mit subtilster
Logik zu einem über die ganze Welt
verbreiteten System von Nachstel¬

lungen ausspann1, vertrieben ihn
auch von dort. So ging er nach
Frankreich zurück und hielt sich

unter dem wohlwollenden Schutze
des Prinzen Conti erst im Schlosse

Trye, dann an verschiedenen Orten
Südfrankreichs auf. Die Verfolgungen

gegen ihn waren von amtlicher
Seite eingestellt; im Kreise Diderots
und Humes mochte man höchstens
den Fortschritt seiner Memoiren
mißtrauisch beobachten. Er selbst
aber sah überall nur die Netze
seiner Feinde, beargwöhnte seine

Umgebung und glaubte an Tapetentüren,

geheime Verstecke und Horcher

in seiner Wohnung. Immer
mehr fühlte er sich als Unglücklichster

der Menschen. Schließlich ging
er 1770 geradewegs, wie er meinte,
in das Lager seiner Feinde, nach
Paris. Dort lebte er, wieder als
Notenabschreiber, in dürftigen
Umständen, der gesamten Bevölkerung
als unnahbarer Sonderling bekannt.
Sein ganzes Bestreben war es, sich

von den Vorwürfen seiner wahren
und vermeintlichen Verfolger zu
reinigen. Diesem Zwecke dienen
die letzte Redaktion seiner
«Bekenntnisse», die drei großen seltsamen

Dialoge «Rousseau juge de

Jean-Jacques», die er auf dem Altar
1 Es ist eine feststehende medizinische

Tatsache, daß Verfolgungen allein
noch keinen Verfolgungswahnsinn
erzeugen, daß es zu seinem Ausbrechen
vielmehr einer ursprünglichen
paranoischen Veranlagung bedarf.

Pädagogischer Kongreß
Herbst 1978

Am 27./28. Oktober 1978 findet in
Bern der Kongreß des Verbandes
Schweizerischer Privatschulen statt.
Der Verband (früher Zentralverband

Schweizerischer Erziehungsinstitute

und Privatschulen wurde
im Jahre 1948 durch die Zusammenfassung

der Regionalverbände
geschaffen. Er feiert also in diesem
Jahre sein dreißigjähriges Bestehen.

Die Anfänge des Privatschulverbandes

in der deutschen Schweiz gehen

von Notre-Dame niederlegen wollte,
und selbst Zirkulare, die er auf der
Straße verteilte. Sein Glück fand er
allein im Botanisieren und in der
Bereicherung seiner schönen
Pflanzensammlungen; dieses Studium (er
hat ihm auch einige Schriften
gewidmet, die denen über die Musik
an Bedeutung nichts nachstellen)
war ihm erst in Motiers zum
Lebensbedürfnis geworden. So vereinsamte

er immer mehr, und während
sich die heranwachsende
Revolutionsgeneration an dem Feuer seiner
Schriften hartglühte, schwanden die
Kräfte des Greises dahin. In den
letzten Jahren kam ein milder Friede

über ihn, und die Umrisse seines

Lebens erschienen ihm in einem
sanften Lichte. So schrieb er die
«Träumereien eines einsamen
Spaziergängers», das dichterisch Schönste

aus seiner Feder, ein Werk voll
goldener Poesie. Er hinterließ es

unvollendet: die letzten abgebrochenen
Zeilen galten der Frau v. Warens.
In Ermenonville, wohin er auf
Einladung des Marquis v. Girardin im
Mai 1778 noch übersiedelt war,
starb er am 2. Juli wahrscheinlich
an Herzlähmung, nicht, wie ein
Gerücht sagte, von eigener Hand. Was
über die Schicksale seiner
sterblichen Reste nach ihrer Beisetzung
im Pantheon 1793 verbreitet worden
ist, hat sich neuerdings bei der
Oeffnung des Sarkophags als Fabel
erwiesen. (Fortsetzung folgt)

zurück auf das Jahr 1908, es sind
also seit der Gründung siebzig Jahre
verflossen.

Aus Anlaß dieser Jubiläen wurde
als Thema des diesjährigen
Kongresses gewählt: Die Bedeutung der
Privatschulen in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft. Verschiedene
Referenten werden am ersten Tag
die Beziehungen zwischen Schule
und Staat, Wirtschaft und Gesellschaft

beleuchten. Am zweiten Tag
wird die Privatschule im
Spannungsfeld zwischen pädagogischen
und wirtschaftlichen Anforderan-

Mitteilungen des
Verbandes Schweizerischer Privatschulen

79


	Jean Jacques Rousseau

