
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 50 (1977-1978)

Heft: 7

Artikel: Pestalozzi

Autor: Spranger, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

St.Gallen Nr. 7 Oktober 1977

PESTALOZZI
E. Spranger

Das Grundgefühl, das uns in dieser
Stunde des Gedenkens an Heinrich
Pestalozzi vor jedem ausgesprochenen

Wort verbindet, ist Ehrfurcht.
Denn es ist heiliges Land, auf das

wir treten. Und auch der Geist der
Wissenschaft, zu dem sich dieser
Kreis und dieses Haus bekennen,
verschließt sich nicht der tiefen
Andacht, mit der wir auf Pestalozzis

Erdenweg zurückblicken. Es war ein
Weg voll Not und Leid, ein immer
Neugeborenwerden aus Verzweiflung,

ein mehr als achtzigjähriger
Kampf um Licht und Liebe - Leben.
Aus dem wunderlichen Gewirr der
widersprechenden Anlagen und
schmerzlichen Geschicke aber hebt
sich zuletzt, geläutert von allen
Schlacken des Irrtums und der
Schuld, das reine Bild des Menschen,
den wir kennen. Ein Glanz von Licht
und Liebe blieb zurück; das andre
scheint vergessen und versunken. Er
hat gelitten, um der Menschheit neue
Kraft zu geben. Die fühlen wir in
tausend Strömen wirken. Das
Heldentum, das dieser echte Sohn der
Schweiz geübt hat, ist zu einem Men -

schcntum von schlichter Größe
ausgereift. So - als ein Form gewordenes
Menschenbild - wollen wir ihn
sehen. Denn das erste, was jene stille
Ehrfurcht in uns wirkt, ist der
Entschluß, all die bequemen Namen
dahinten zu lassen, mit denen wir
sonst gern die Menschen in Gruppen
ordnen. Pestalozzi ist uns nicht
einfach Philosoph und nicht Erzieher,
nicht Schriftsteller und nicht Reformer,

nicht Ökonom und nicht
Sozialpolitiker. Er ist ganz Er, und selbst
in seiner Grundkraft Liebe wogt eine
Sehnsucht und ein Schöpfertum, die
so in keinem andern waren und so

nicht wiederkommen werden.

«Mein Leben war wie ein Waldstrom,

dessen Wasser in ihrem Wesen

hei lungs- und segensvolle Kräfte

entquellen, den aber die Unbill der
Zeit bald aufschwellte, daß er aus
seinem Ufer trat mit Grien und
Sand und Steinen vermengt,
verheerend herunterstürzte ins Tal, das

er zu segnen in sich selbst heilige
Kraft hatte und fühlte, bald aber
durch entgegengesetzte Unbill der
Zeit fast austrocknete und in seinem

niedrigen Steinbett kraftlos und in
sich selbst verschwindend und
verschmachtend daher rieselte. - Gott!
Welch ein Leben voll Gewalt, voll
Stürme! Welch ein Leben voll
Nichtssein und doch Alles-Wollen! »

So sprach er von sich selbst mit 70

Jahren. (X, 518)

Wir aber suchen in diesen Stürmen

und Stürzen den geheimen
Mittelpunkt, um den die Kräfte seines

Lebens kreisten. Denn wie ihn auch
Leiden und Leidenschaften
durchwühlten, es war da ein ganz Festes

an dem er immer wieder Halt
gewann. Ihn erfüllte mitten in der
Welt, in der den Mystiker so oft
die Weltangst peinigt, ein tiefes
Geborgenheitsgefühl, als ob in den

Ordnungen des Diesseits die Hand
Gottes selber walte und jedem Wesen

seine rechte Heimat gebe.
Vielleicht war dieser Keim in ihn
gesenkt durch die frauenhafte Hut
seiner Kindheit, die seiner Natur selbst
etwas von Frauenkraft und Frauensinn

verlieh. Er nannte dies Umfangensein

von segnenden Mächten
seinen «Traumsinn»; aber dieser
Traum war seine Wahrheit. Und
eben deshalb empfand er es überall
wie einen stechenden Schmerz,
wenn Dinge und Menschen um ihn
her aus solcher Ordnung wankten
oder wenn ihn selbst der Anblick
tief entstellten Menschentums aus
den Geborgenheiten seiner Seelenwelt

schonungslos herausriß. Dann
brach ein stürmisches Begehren in
ihm los, das alles wieder in seine

Inhalt / Sommaire

SER
E. Spranger: Pestalozzi 161

Schweizer Umschau 171

Buchbesprechungen 172

Prof. Dr. K.-H. Berg:
Problematik heutiger Legasthenie-
pädagogik 175

In der Schweizer Erziehungs-Rundschau
veröffentlichte Artikel geben ausschließlich

die Meinung der Verfasser, nicht der
Redaktionen wieder. Die Zeitschrift ist
ein Forum freier pädagogischer
Aussprache.

rechten moralischen Gravitationsverhältnisse

zurückzuführen, und in
der Tiefe sprach es dazu in ihm:
«Ich will's, ich kann's, ich soll's».

(VIII, 462)
Für Pestalozzi erschien das

Menschendasein wie ein Gefüge sich
immer weiter dehnender Kreise um
einen stillen, festen Mittelpunkt. Sein

eigenes Leben baute sich in solchen
Kreisen auf: Zuinnerst lag die enge
Heimat der mütterlichen Wohnstube

mit dem Babeli; der erste Schritt
zur Schule war schon wie ein
Hinausgestoßenwerden in einen
feindlichfremden Lebensrhythmus. Dann
öffnete sich ihm der Blick für seine

Heimatstadt, aus der noch heute
dem Besucher etwas von traulichem
Geborgensein entgegenatmet. Aber
er fühlte sogleich, von Bodmer
gelehrt, von Rousseau aufgewühlt zu
Sturm und Drang, daß das nicht

161



mehr das alte, freie, väterlich
verfaßte Zürich Zwingli's war, sondern
daß neue unbeseelte Ordnungen der
Zeit sich fremd darüber gelegt hatten.

Aus diesen schweren Zweifeln
und Erschütterungen seiner
Jugendzeit löste ihn das Vermächtnis
Bluntschlis, dessen entkörperte Seele

nun auf Pestalozzis entscheidenden
Lebenspfaden immer still dabei war.
Er ließ ihn «die richtige Bewegung

seiner selbst in seinem
Centra», den ewigen Quell der inneren
Ruhe ahnen. (K. A. I, 196) Mit Anna
Schultheß Hand in Hand trat er
hinaus in den dritten Lebenskreis,
auf das Land, das er schon nicht
mehr nur mit Rousseaus Augen
poetisch verklärt anblickte, sondern als
Schüler der Schweizerischen Physio-
kraten, deren Lehre ja ursprünglich
auch von einem ordre naturel, von
dem natürlichen Kreislauf der
wirtschaftlichen Güter, ausgegangen
war. Die Enttäuschungen, die er als
Landwirt erlebte, erschütterten ihn
weniger in seinem Glauben an die
Möglichkeiten eines gesunden
Lebensaufbaues als der Anblick des

Landvolkes ringsum, das durch die
emporkommende Hausindustrie und
Geldwirtschaft aus dem alten
Gleichgewicht seiner einfachen
agrarischen Lebensformen mehr
und mehr herausgerissen wurde.
Nun wurde sein Blick doppelt wach
für alles in der Gesellschaft, was
krank geworden war und sich nach
Heimat sehnte. In armen Kindern
stellte sich ihm das Bild dieser Not,
dieses Herausgefallensein aus der
Gesundheit liebevoll geborgener
Verhältnisse mit jener Qual dar, die
dann zeitlebens die ganze Liebe seines

leidensfähigen Herzens zu
einem großen Helferwillen weckte.

Es ist, wie Hunziker, der
Unvergeßliche, es uns geschildert hat: das
Neuhoferlebnis geht wie ein
Leitmotiv durch all sein späteres Leben
und Wirken. Er suchte die Ursachen
der Not des Volkes, das ihn schmähte

und verstieß, wie der Arzt die
Störungen des Leibes untersucht. Er
fand sie zuletzt in den Störungen
des Herzens, und mit Entsetzen sah

er, wie selbst das Mutterherz von
diesem désordre du cœur in der Ge¬

sellschaft ergriffen werden konnte.
Und doch glaubte er an nichts so

tief, wie an das Mutterherz. Da ließ
er die Sonne der Gertrud aufgehen
über der leidenden Menschheit,
eine ins Weltlich-Heilige umgefühlte
Maria. Erst 25 Jahre später klingt es

leise an, daß er sich selbst als diese
wachende Sonne fühlte. (X, 505) Und
indem er wieder nach seiner Art
den großen Roman in sich immer
erweiternden Kreisen ausspann,
entdeckte er, was niemand so vor ihm
gesehen hatte: entdeckte er das Volk
als eine um Gott zentrierte
Menschheitsordnung und das Herz des Volkes

in seinem so noch nie gehörten
Schlagen. Lauter Menschen von
individuellster Art und individuellstem

Schicksal stellt er vor uns hin,
und doch alle gebunden durch das

gemeinsame Los des Volksseins, der
Arbeit und des Arbeitssegens.
Gesundheit und Freiheit des Volkes
aber fand er nur in der «gesicherten
Kraft des Gleichgewichtes der
bürgerlichen Geschlechter und Berufe»
und in der Konformität gefestigter
Landessitten. (K. A. I, 226. 195) Seine

Entdeckung gab ihm Mut, in
einer Fülle von Entwürfen den
weitesten Kreis zu fassen und die beiden

Gedanken zusammenzudenken:
den Kaiser des Volkes als Bildner
des Volkes. -

Wohin sind wir gelangt? - Für
Heinrich Pestalozzi kam dies ja
alles aus der «Wohnstubenkraft», und
wenn er sich menschliches
Geborgensein, menschliche Ordnung und
Herzensgesundheit vorstellen sollte,
so war ihm ewiges Muster das

ursprünglichste, tiefste aller menschlichen

Verhältnisse: Mutter und
Kind - zugleich ein ganz in
Naturverbundenheit wurzelndes und ein

ganz sittlich-heiliges Verhältnis.

Trotz allem, das Entscheidende
lag noch tiefer; die Wohnstube der
Gertrud war nur der erste äußere
Kreis. Denn diese Kreise setzen sich

gleichsam nach innen zu fort: das

innere Gefüge der Menschenseele
mit ihren Bedürfnissen und Trieben,
mit ihrer Gewißheit und Befriedigung

ist für Pestalozzi der einheitliche

Quell aller Wahrheit und aller
Kraft. In dieser inneren Ordnung, in

dieser gesunden Gravitation des

inneren Kosmos, liegt der Regulator
für den Aufbau des Lebens. Da gibt
es kein Abirren, das sich nicht in
Gefühl und Gewissen kund täte; da
kreist alles um einen Mittelpunkt,
den segensvollen Kern der inneren
Ruhe. Und wir ahnen: dieser Mittelpunkt,

aus dem der Mensch lebt,
wie all die herumgelagerten Kräfte,
sind göttlicher Natur. «Gott ist die
näheste Beziehung der Menschheit».
(III, 320) Gott offenbart sich in

diesem inneren Regulator; er offenbart
sich deshalb auch in dem engsten
der äußeren Lebensverhältnisse: in
Vatersinn und Kindersinn; er offenbart

sich auf die gleiche Art im
Fürsten wie im Hirten. Das ewige
Gesetz der Menschlichkeit wird von
Standesunterschieden nicht berührt.
Aber jedes Wesen hat doch auch
wieder seinen besonderen Mittelpunkt,

seine Individuallage und die
Realverbindungen seiner Natur.
Nicht ungestraft entfernt es sich aus
diesen geordneten allseitigen
Beziehungen, die man in einem erweiterten

Sinn «heimatlich» nennen könnte.

Die abstrakte Vernunft zwar
langt gern nach dem Fernsten und
Allgemeinsten. Aber Pestalozzi wendet

ein: «Der Kreis des Wissens,
durch den der Mensch in seiner Lage

gesegnet wird, ist enge, und dieser

Kreis fängt nahe um ihn her,
um sein Wesen, um seine nähesten
Verhältnisse an, dehnt sich von da

aus, und muß bei jeder Ausdehnung
sich nach diesem Mittelpunkt aller
Segenskraft der Wahrheit richten.»
(III, 314) Es gibt kein Glück, kein
Schaffen, kein Gelingen, das nicht
durch die Ankündigungen dieser
inneren Stimme geregelt würde:
«Befriedigung unsers Wesens in
seinem Innersten, reine Kraft unserer
Natur, du Segen unsers Daseins, du
bist kein Traum. Dich zu suchen
und nach dir zu forschen, ist Ziel
und Bestimmung der Menschheit,
und auch mein Bedürfnis bist du
und Drang meines Innersten, dich
zu suchen, Ziel und Bestimmung
der Menschheit.» (III, 316)

Wie der Psalm eines prophetischen

Sehers quellen diese Gedanken

in der einsiedlerischen Abendstunde.

In ihr erschloß sich der gan-

162



ze Pestalozzi. Von der Geborgenheit
seiner «Hütte» aus philosophiert er
in die Weite. Stufen, die er nach
Jahren erst erreichen wird, hier sind
sie vorausgeahnt. Pestalozzi nennt
diese Kräfte in sich und andern später

«instinktartig»; wir wären heute
versucht, mit unserer nüchternen
Sprache nur von biologischen
Bedingungen der inneren und äußeren
Lebens«anpassung» zu reden,
mindestens aber das verbrauchte Wort
von organischen Zusammenhängen
herbeizurufen. Auch bei Pestalozzi
begegnet uns oft die abgeblaßte
Wendung vom bon sens. Aber für
ihn reichen diese Zusammenhänge
in die letzten Tiefen von Welt und
Seele hinab: sie umschließen sein

Menschengefühl, sein Gottesgefühl,
seine Weltdeutung, seinen Liebeswillen,

- zuletzt selbst die
Elementarbildung. «Diese hohe Idee», sagt
er im «Schwanengesang», «lag
schon tief in meiner Seele entfaltet,
als ich ,Lienhard und Gertrud'
schrieb. Ich hatte zwar das Wort
.Idee der Elementarbildung' in
diesem Zeitpunkt noch nie ausgesprochen,

ich glaube nicht einmal vor
meinen Ohren erschallen gehört;
aber das höchste Resultat, das diese
Idee im Menschengeschlecht auch
in den niedersten Verhältnissen
hervorzubringen vermag, lag damals
schon in einem hohen Grad und mit
tiefer Belebung in meiner
Individualität.» (XII, 449) -

Pestalozzi übersieht oder
verschweigt dabei, daß noch zwei große

Erlebnisse kommen mußten, zwei
neue Erweckungen, die ihm seine

Individualbestimmung erst zu voller

Klarheit brachten: die französische

Revolution und die Stunde
von Stans. Das sozialpolitische und
sozialpädagogische Ideal seiner
ersten Periode bis 1792 kleidet sich,
wie bei so manchen Männern der
Reform, in rückwärts gewandte
Gesichte. Er fand in seiner Vaterstadt
nicht mehr das schlichte altväte-
rische Regiment der Vorzeit,
sondern die neumodischen
Regierungsanmaßungen des Absolutismus. Er
fand vor allem das Landvolk
entrechtet und unterdrückt. Das hoffte
er abzuändern, wenn es ihm
gelänge, den alten patriarchalischen

Vatersinn der Regierenden neu zu
beleben. Gewiß, er sah schon trotz
seines Physiokratismus, daß eine
weise Verbindung der Landwirtschaft

mit der Industrie das non
plus ultra des ökonomischen
Volkswohlstandes bedeute; er sah, daß der
Fabrikarbeiter mehr Erleuchtung
und mehr Bildung brauche als der
Bauer; er sah, daß das Baumwollspinnen

Geld ins Land bringe
und daß der Bauer erzogen werden
müsse, mit dem Gelde umzugehen.
Aber er war in all diesen Fragen
damals geneigt, die ungünstigen
Milieuverhältnisse für die sittliche und
materielle Not des Volkes
verantwortlich zu machen. Er studierte
geradezu, als einer der ersten, die
Entstellung des Verbrechens aus den
gesellschaftlichen Umweltbedingungen,

und er glaubte, ein rechter
Regent müsse dem Volk ins Herz
sehen, es väterlich leiten und die
Besserung seiner Umstände ganz in die
Hand nehmen. So stand Pestalozzi
damals trotz aller Eigenart auf dem
Boden der alten, ständisch und mer-
kantilistisch bestimmten
Nationalerziehung, wie sie uns bei Resewitz,
Rochow, Fellenberg und in einer
höchst umfangreichen, heute
vergessenen Literatur entgegentritt.
Sein Neuhofunternehmen
unterscheidet sich, äußerlich betrachtet,
nicht von dem verbreiteten Typus
der Armen- und Industrieschule.
Das Eigentliche der Pestalozzischen
Idee bricht erst durch, als er die
innere Welt des einzelnen Menschen
aufruft, sich gegen alle Mächte der
Umwelt zur Selbstkraft und Selbsthilfe

zu entfalten; als ihm aufgeht,
daß alle sittliche Kraft allein von
innen strömt. Nur einmal, in einer
Epoche zunehmend pessimistischer
Menschenbeurteilung, klingt dies
schon im letzten Teil von «Lienhard
und Gertrud» an, wenn er den Pfarrer

die «Sprache der Verzweiflung»
reden läßt: «Es sei, wie wenn es

nicht sein müsse, daß Menschen
durch ihre Mitmenschen versorgt
würden. Die ganze Natur und die

ganze Geschichte rufe dem
Menschengeschlecht zu, es solle ein jeder
sich selbst versorgen, es versorge ihn
niemand und könne ihn niemand
versorgen, und das Beste, was man

an dem Menschen tun könne, sei,
daß man ihn lehre, es selber zu
tun.» (IV, 518 und VIII, 449) Es ist
dieselbe Wendung, die dann in den
«Nachforschungen» mit besonderer
Klarheit ausgesprochen werden
wird: «So viel sah ich bald: die
Umstände machen den Menschen, aber
ich sah ebensobald: der Mensch
macht die Umstände, er hat eine
Kraft in sich selbst, selbige vielfältig

nach seinem Willen zu lenken.»

(VII, 429) Und diese Bewegung findet

ihren Gipfel in dem Ruf: «Du
bist erzogen, hilf dir selber! » (VIII,
449) -

Die große Revolution hat Pestalozzi

allmählich zu dieser seiner
«Meisterwahrheit» reifen lassen.

Fichtes Einfluß mag mitgewirkt
haben, den Autonomiegedanken in
ihm zu wecken. Es war in der
Revolution etwas, wozu er «Ja» sagen
mußte; es war in ihr ein anderes,
wozu er «Nein» sagen mußte. Sie

war - als Ganzes gesehen - nicht
der Weg, den er die Menschheit
führen wollte. Ihm schienen nicht
Staat und Recht die höchsten Kräfte,
sondern die Liebe, und somit das

Christentum. Aber soviel lehrte die
Revolution ihn doch, daß die Regenten

den Ruf zur Umkehr nicht
verstanden hätten; daß die zunehmende

«Personalentfernung» die
Wiederkunft patriarchalischer Verhältnisse

ausschlösse, und daß es

zwischen dem Aufwecken des Volkes
und dem Schlafenlassen des Volkes
ein drittes gäbe: «das Allwachen
des Volkes». (VIII, 127. 187.

Anklänge schon IV, 362) Von sich
selbst durfte er 1799 bekennen: «Ich
wollte die Revolution nicht. — Jetzt,
da sie da war, wollte ich ihren
Prinzipien getreu handeln.» (VIII, 299.
227. VII, 500) Er hat auch dies eine
Zeitlang getan, vor allem das

Feudalsystem und den Zehnten
leidenschaftlich bekämpft. Aber seine
Meisterwahrheit lag anderwärts: sie

stützte sich nicht mehr nur auf die
Güte der menschlichen Natur; sie

stützte sich noch weniger auf äußere

gesellschaftliche Ordnungen; sie rief
mit Kant und Fichte die sittliche
Innenkraft des Menschen, diese seine

Freiheit, auf: «Es ist in dir, du
bringst es ewig hervor.»

163



Denn das war das Ergebnis seiner
«Nachforschungen über den Gang
der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts», dali er nun
im Wesen des Menschen selbst drei
Schichten entdeckte: die rein natur-
hafte oder tierartige, gemischt aus
Selbstsucht und Wohlwollen, aber
immer der Gefahr der Entartung
ausgesetzt; die gesellschaftliche, die

trotz aller schönen Theorien des

Naturrechts nur eine Decke ist, unter
der die alte natürliche Verderbtheit
fortdauert, und die sittliche, die
allein ganz menschlich zu heißen
verdient. In ihr strömt wahre Freiheit;
durch sie ist der Mensch das Werk
seiner selbst und aller Veredlung
fähig. Denn alle seine natürlichen
Grundkräfte kehren in dieser
Schicht wieder, aber nun als geistlichsittliche

Kräfte, die aus seiner einsamen

inneren Verbindung mit Gott
stammen. Das innere Universum
tritt beherrschend hervor: «Die
Sittlichkeit ist ganz individuell, sie

besteht nicht unter zweien. Kein
Mensch kann für mich fühlen: Ich
bin. Kein Mensch kann für mich
fühlen: Ich bin sittlich.» (VII, 468)
Es ist ein mächtiger Eindruck, wie
sich hier die alten Begriffe des

Naturrechts zu einer ganzen
Philosophie der Menschheit, zu einer
Philosophie ihrer ewigen Geschichte
dehnen. Später hat Pestalozzi die
zweite und die dritte Stufe auch als

Zivilisation und Kultur einander
gegenübergestellt. Es war und blieb
aber das Resultat seines Lebens, daß

der Mensch sich aus autonomer
Kraft selbst bilden müsse, und man
würde Pestalozzi ganz in eine Reihe
mit Kant und Fichte stellen dürfen,
wenn ihn nicht ein doppelter Zug
von ihnen unterschiede. Zunächst
bleibt eben die ganze untere
Schicht, nämlich jene ursprünglich
naturhaften Kreise des Daseins, jene
Vorform des Sittlichen im organischen

Lebenszusammenhang unter
der Decke des Autonomiegedankens
erhalten, um im «Schwanengesang»
mit letzter Vertiefung hervorzutreten.

Er ist kein echter Sohn der
Aufklärung, sondern Verkünder tieferer
Lebensbänder als der kühlen, überall

gleichen Vernunft. Und dann:
wenn Pestalozzi von Autonomie

sprach, so blieb doch ihr Gipfel für
ihn nicht die praktische Vernunft
oder die gesetzliche Uebereinstim-

mung mit sich selbst, sondern die
Selbstkraft der Liebe, der Menschheit

bestes, ja ihr göttlichstes Teil.
Es blieb nicht beim Sollen: auch die
echte, sittliche, geläuterte Liebe ist
das Werk meiner selbst. (VII, 505)—

So weit war Pestalozzi in innerem
Ringen mit seinen Gedanken gediehen,

als die Vorsehung den Gereiften

nach Stans rief. Waren diese

Gedanken unscharf, so nur deshalb,
weil sie gelebt waren, unter Schmerzen

gelebt, nicht bloß philosophisch
erdacht. Waren sie widerspruchsvoll,

so deshalb, weil das Leben
tragisch ist. Auf ihnen hat er weiter
gebaut. Die «Methode» ist die
folgerichtige Anwendung der
«Nachforschungen» auf das Werk der
Menschenbildung. Die Erziehungs&unst
ist nur die bewußte Handbietung
für diesen Gang der Natur vom
Sinnenwesen zum sittlichen Menschen.
Wir treten in den dritten großen
Lebensabschnitt Pestalozzis ein. Er
stand im 53. Jahre, als aus der
Abendstunde des Einsiedlers die
Morgenstunde von Stans wurde. Er
begann von vorn, das ABC des

Lebens zu lernen. In Burgdorf machte

er die großen methodischen
Entdeckungen, von denen Europa sprechen

sollte. In Iferten wird aus dem
wunderlichen Pestalozzi eine Bewegung.

Die Welt bequemt sich, auf
die Worte des Verstoßenen zu
lauschen. Aus seinen einsamen Träumen

und Gedanken erwächst eine
Epoche der Erziehungsbestrebungen,
die dem Idealismus der deutschen

Philosophie und der großen
deutschen Dichtung als ebenbürtige
klassische Pädagogik zur Seite geht.
Aber es ist das Ergreifendste an dem
Bild dieser Jahre von 1800 bis 1818,

wie er, umgeben von einem
wachsenden Kreis vielseitiger Mitarbeiter,
anerkannt und geehrt von dem
nachrevolutionären Europa, fruchtbar
als Schriftsteller pädagogisch
grundlegender Werke, immer mehr sein

Eigenstes entschwinden fühlt, wie
Pestalozzis Selbstkraft um so mehr
versiegt, je mehr der Pestalozzianismus

siegt. Er hatte dem armen Volk
aufhelfen wollen - nun wurde er

Leiter einer vornehmen Pensionsanstalt;

er hatte der Mutter das
Gefühl und Bewußtsein ihrer
Erziehungskräfte wiedergeben wollen —

nun wuchs daraus eine staatliche
Volksschule; er hatte den Kreis des

Lebens zum Fundament der
Menschenbildung machen wollen - nun
wurde daraus das Quadrat der exakten

Methode. Er war wohl einmal
so weit gegangen, zu glauben, wenn
sein Leben einen Wert hätte, so sei

es der, das gleichseitige Viereck zur
Grundlage der Volksbildung
gemacht zu haben. Aber es kam die
Stunde der Erlösung, durch die es

fast wie ein Widerruf solcher Ueber-
schätzung der methodischen Einzelheiten

geht. Und es klingt wie ein
Jubelruf der Befreiung, wenn er in
der Neujahrsrede von Clindy 1819

frohlockt: «Ich habe es gewonnen,
ich habe es erhalten, ich stehe nun
wieder als Vater im Kreis armer
Kinder, um mit seltenen Mitteln
den Zweck meines Lebens, die
Bildung des Volkes, die Bildung der
Armen durch praktische Versuche
bis an mein Grab seiner Reifung
näher zu bringen.» (X, 618) -

So seltsam können Seele und
Weltwirken beim Menschen
auseinanderfallen. Und den Historiker
geht beides an: die stille Sehnsucht
der einsamen Individualität, so sehr
sie durch äußere Zeitmächte umgestaltet

wurde, wie die breite
Wirkung in die Welt, die Pestalozzis
Werk auf ihre Art verstand und
nützte: Denn soviel steht fest;
Berühmt geworden ist der Pestalozzi

von Burgdorf und Iferten, der
Begründer der Elementarmethode,
durch die die Elementarschule erst
eine Volksschule und die Volksschule

eine Stätte der Menschenbildung
wurde. Berühmt geworden ist Pestalozzi

als das Haupt einer pädagogischen

Schule, die oft genug Fremdartiges

und Gelehrtes in des Meisters

Herzensgesichte hineinmischte.
Und deshalb kann uns die doppelte
Frage nicht gleichgültig sein, wie
diese Elementarmethode mit dem
innersten Wesen und Streben
Pestalozzis zusammenhing, und
weshalb gerade sie so stark auf die
damalige Welt wirkte.

164



Die Methode ist die innerlich
notwendige Folgerung aus den
«Nachforschungen» über die Entwicklung
und Bestimmung des Menschen. Sie

ist der Weg zur Menschwerdung,
ein geistvolles Mittel der Kunst, aus
den instinktartigen Anlagen der
Natur und aus dem gesellschaftlichen

Verderben gerade alle die
gestaltenden geistigen Akte hervorzuholen,

die zur inneren Veredlung
des Menschen dienen, die ihn aus
einem Werke der Natur zu einem
Werke seiner selbst machen. Denn
diese methodische Führung ist eine
Hilfe zur Selbsthilfe, also echt so-

kratisch im Gegensatz zu den Ver-
irrungen des Sokratisierens mit bloßen

Begriffen. «Der Mensch wird
nur durch die Kunst Mensch.» -
«Aber», so fügt Pestalozzi gleich
hinzu, - «soweit sie auch geht, diese

Führerin unsrer selbst, die wir uns
selber erschaffen, so muß sie sich in
ihrem ganzen Tun dennoch fest an
den einfachen Gang der Natur
anketten.» flX, 67) Dieser Wettkampf
zwischen Kunst und Natur, der bald
zu mißtrauischen Aeußerungen
gegen die Natur, bald zu ihrer Erhebung

über alle Kunstmittel der
Erziehung führt, macht die eigentümliche

Schwierigkeit der Schrift aus,
die sich doch durch den Titel «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt» ganz
deutlich in den Zusammenhang der
alten Gedanken von der Kraft des

Familiengeistes eingliederte. Es sind
da deutlich kapitelweise zwei ganz
verschiedene Denkrichtungen
erkennbar: neu ist das Bestreben, die
Ausbildung der exakten, mathematischen

Anschauung von den künstlich

isolierten Elementarakten an
als das Erste, was nottut, in den
Vordergrund zu stellen; darunter
aber erhält sich die ganze alte
Unterschicht von den natürlichen inneren

Kräften und äußeren Lebenskreisen,

aus deren Rhythmus die
früheste Erziehung nie herausfallen
dürfe. Die Problemformulierung:
«Von dunklen Anschauungen zu
deutlichen Begriffen» folgt der
damals herrschenden Leibnizischen
Ausdrucksweise. Delekats bedeutendes

Buch hat uns darüber hinaus
ihre tiefen Zusammenhänge mit
dem mystischen Begriff der «Be¬

rührung» gezeigt, den wir auch von
Jacobi, Lavater und Hemsterhuis
her kennen. Von da aus geht aber
der Weg nach der einen Seite - so

darf man sagen: - in der «Richtung»
Kant, nach der anderen in der
«Richtimg» Herder. Psychologisch
war beides gemeint; aber es ist die
Psychologie eines mühsam ringenden

Autodidakten. Noch kennt er
kein anderes Wort für die
Entwicklungsgesetzlichkeit der Seele als

«physischer Mechanismus»; den
Ausdruck «organisch», der seit etwa
1805 erscheint (IX, 228), hat ihm
vielleicht erst Niederers Schelling-
sche Philosophie geliefert. Folglich
treffen auch die beiden Ausdeutungen

der Methode, die versucht worden

sind, beide etwas Richtiges.
Denn richtig ist es, daß ein Teil

dieser Gedanken auf Motiven ruht,
die Kant in seiner Transzendentalphilosophie

herausgearbeitet hatte.
Keineswegs wurde Pestalozzi ein
strenger Kantianer. Aber der Sache
nach ist der eigentliche Sinn der
Formenlehre und der Zahlenlehre
doch dieser, daß Pestalozzi die
Bedeutung der «reinen» Anschauung,
der mathematisch-exakten Anschauung,

für den spontan-geistigen Aufbau

des Außenweltbildes geahnt hat.
Elementarer als die alten Schulfächer

Lesen, Schreiben, Rechnen ist
die Anschauungsfähigkeit, die den
geometrischen Gesetzen folgt und die
ihre reguläre Urfoim deshalb im
Quadrat hat, weil das Quadrat eine
Art von rechtwinkligem
Koordinatensystem für alle ebenen
Anschauungsformen liefert. So vielfältig die
sinnliche Beschaffenheit der
Erfahrungsdinge sein mag: vorauswissen,
«apriori» wissen kann ich immer,
daß sie eine räumliche Gestalt
haben werden und daß diese Gestalt
eine zahlenmäßig faßbare Bestimmtheit

haben wird. Diese Elemente
des Anschauens sind daher, genau
wie die Sittlichkeit, das «Werk meiner

selbst», sie sind Produkt der
Schöpferkraft des Geistes, auf der
die geheimnisvolle «Intellektuali-
tät der Anschauung» beruht. Es ist
nur die laienhafte Umschreibung
dieser Wahrheit, wenn Pestalozzi
mit der Leidenschaft des Entdeckers
ausruft: «Alles, was ich bin, alles,

was ich will, und alles, was ich soll,
geht von mir selbst aus. Sollte nicht
auch meine Erkenntnis von mir
selbst ausgehen?» (IX, 69) Es ist so;
aber nur die formale, nicht die
inhaltliche Anschauung geht apriori
von mir selbst aus. Und deshalb ist
es in dieser Linie nur folgerichtig,
wenn Pestalozzi kein ABC der
Empfindungen ausgebildet hat. Denn die

Mannigfaltigkeit der Empfindungsqualitäten

beruht nicht auf apriori
konstruierenden Geistesakten. Freilich

folgt aus dieser Linie auch die

ganze Monotonie der Elementarbücher,

in denen die Formen- und
Zahlenlehre ausgebreitet wurde. Es

folgt aus ihr jenes unlebendige
«mécaniser l'éducation», das schon

Zeitgenossen wie Humboldt und Goethe

getadelt haben.
Daß alles von mir selbst ausgehe

- dieser Satz steht aber bei Pestalozzi

noch in einem ganz anderen
Zusammenhang drin: in dem
Zusammenhang der alten organischen
Idee der Indiviuallage, der Lebensnähe

und ihrer Bildungskräfte.
Sobald dieses Motiv in den Vordergrund

tritt, spricht Pestalozzi von
der sinnlichen Nähe der Gegenstände,

von der Vielheit der Sinne,
durch die der Mensch mit ihnen
Umgang pflegt, und besonders von
dem allgemeinen Sinn der «Gemeinkraft»,

in der alle isolierten Sinne
ihren Mittelpunkt finden. Dann
interessiert ihn der Appenzeller Vogel
in seiner Buntheit und Bewegtheit;
dann möchte er den jungen
Menschen ganz in die Fülle dieser
bildenden Lebensbänder einspannen.
Es ist nur wiederum ein Abirren ins
Mechanische, wenn er im «Buch
der Mütter» diesen tiefen Gedanken
dahin verflacht, alles Bemerken-
und Redenlehren müsse am eigenen
Körper des Kindes seine erste
anschauliche Gundlage finden.

In der Sprachlehre gehen
überhaupt beide Denkweisen am stö-

rendsten durcheinander. Von der
bloßen Schallkraft führt kein Weg
zur sinnerfüllten Sprechkraft.
Mechanisch ist das Aufbauen der Silbe
aus Buchstaben, des Wortes aus
Silben, des Satzes aus Wörtern, das

Sammeln einer leeren Nomenklatur
auf Vorrat. Organisch-lebendig ist

165



die Anheftung des sprachlichen
Ausdruckes an den Eindruck, an das

bildhafte Erlebnis: denn wie für
Herder ist für ihn die Sprache
«Rückgabe aller Eindrücke, welche
die Natur in ihrem ganzen Umfange

auf unser Geschlecht gemacht
hat.» (IX, 96) - Aber ganz mündet
Pestalozzi in die alten ihn
beherrschenden Gedanken erst ein, wo er
von der sittlichen Elementarbildung
spricht und das Liebesband
zwischen Mutter und Kind wieder zu
dem «Element» macht, aus dem sich
alle höheren sittlichen Gefühle und
somit auch die erlebten Grundlagen

der Beziehung zu Gott als der
nächsten inneren Beziehung entwickeln.

Schon 1805 hat Pestalozzi
empfunden, daß seine Briefe an Geßner
das Mißverständnis erwecken könnten,

als wolle er das Ganze der
Erziehung in die zerstückten Elementarakte

der spontanen Anschauungsfundamente

auflösen: «Ich wollte
sie nicht bloß unterrichten; ich
wollte, daß ihr Leben und Tun sie

selbst unterrichte und beim
Selbstunterricht zum Gefühle der innern
Würde ihrer Natur erneue.» (IX,
211) So treten denn die berühmten

drei Elementarpunkte später in
die Stellung bescheidener Kunstmittel

für die Gesamtbildung
zurück. Ihre Einfachheit bleibt ihre
Wahrheit; aber die Totalität des

Lebens, die Harmonie aller Kräfte im
gereiften Menschentum wird stärker

betont. Für entbehrlich hat er
jedoch diese Kunstmittel nicht
einmal im häuslichen Gebrauch gehalten.

-
Was war es aber, das die

Aufmerksamkeit der Völker auf diese

elementarmethodischen Bemühungen

lenkte? Offenbar empfand man
ihre tiefe innere Beziehung zu den

politischen und kulturellen
Grundproblemen der Zeit. Längst herrschte

nicht mehr Rousseaus Satz, man
müsse den Zögling vor dem
Gifthauch der menschlichen Gesellschaft

bewahren, wenn er ein voller
Mensch werden solle. Im Gegenteil:
in allen Staaten drehte es sich nach
der Revolution um das große
Problem, das sich im Bedeutungswandel

des Wortes Volk ankündigt.

Volk wird nicht mehr als die niederste

Klasse der Menschheit, als der
große Haufen verstanden, sondern
als die Gemeinschaft reifer,
selbständiger Menschen, die im Sinne
des allgemeinen, freien und
gleichen Staatsbürgertums den neuen
Staat zu tragen berufen sind. In
diesem weltgeschichtlichen Wendepunkt

wird erst eine Volksschule als

allgemeine öffentliche Staatsschule

möglich; in diesem Augenblick
erwacht die sittliche Idee des Volks-
tumes und die sittliche Aufgabe der
Volksbildung. Aber die neue Wendung

gibt sich in Deutschland die
gedankliche Form, daß nur volles
Menschentum ein solches Volkstum
ermögliche und daß also wahre
Nationalbildung nur als wahre
allgemeine Menschenbildung möglich
sei. Fichte war einer der ersten, der
seherisch erkannte, daß dieser Weg
über Pestalozzi und nur über Pestalozzi

führe. In den «Reden an die
deutsche Nation» erneuerte er den
inneren Bund mit ihm, der auf das

Bekenntnis lautete: sittliche Freiheit

macht den Menschen, der
Mensch macht das Volk, das Volk
macht den Staat. Pestalozzi hatte
diese große Mission schon in sich

gefühlt, als er auf Leopold von
Toskana hoffte. Nur weicht sein
Plan in einem tiefen Sinn von Fichte

ab, in demselben Sinne, in dem

er schon früh für Iselin den Unterschied

seiner Pläne von denen Roch-

ows formulierte. Und wir dürfen
hinzufügen: in einem echt
deutschen Sinne, wie er sich schon durch
die Stellung der Hausväter in Christian

Wolffs Naturrecht leise
angekündigt hatte. Für Pestalozzi gilt
nicht der spartanische Anspruch des

Staates auf den Menschen, sondern
ihm schiebt sich zwischen den
Menschen und den Staat das

menschlich-organische Gebilde der Familie.
Er ist der Begründer jener
Philosophie der Familie, deren Entfaltung
im 19. Jahrhundert noch niemals

ganz dargestellt worden ist. Nur wo
der Mensch von früh auf in der
Sicherheit seiner «häuslichen Segens-

genießungen» lebt, ist der wahre
Nationalstaat. Deshalb keine
Nationalerziehung ohne Vertiefung und
Veredlung der Hauserziehung. Ja es

bleibt in Pestalozzi immer eine
Abneigung dagegen, den Ansprüchen
der kollektiven Existenz einen
Vorrang vor den Ansprüchen der
individuellen Existenz, das heißt der
nahen Lebenskreise, zuzubilligen. (XI,
88 ff.) Auch in ihm floß das Blut
des Liberalismus, wie er oft genug
für Wirtschaftsfreiheit eingetreten
war. Aber es war nicht der ebenso

rigorose wie heroische preußische
Liberalismus der Pflicht, noch
weniger der englische Liberalismus des

Fortschritts durch die freie Konkurrenz

aller gegen alle; es war ein
religiös fundierter humaner Liberalismus,

der zugleich alte organische
Lebensformen ähnlich wie Moser
und der Freiherr vom Stein konservieren

wollte und deshalb einen
leise rückwärts gewandten,
berufsständisch orientierten Geist behielt.
In diesem Sinne ruft er schon 1802

in den «Ansichten über die Gegenstände,

auf welche die Gesetzgebung

Helvetiens ihr Augenmerk
vorzüglich zu richten hat» aus:
«Möge es uns gelingen, die
Nationalbildung für Helvetien gesetzlich
zu sichern! » (VIII, 394) Dieser echt
heimatlich gefärbte, organische
Liberalismus bleibt sein politisches
Bekenntnis auch in den Tagen, als

er, nach scheinbarer Beruhigung,
durch Napoleons Rückkehr Europa
und die Schweiz noch einmal in
schwere politische Erschütterungen
hineingezogen sieht. Er beschwört
die Unschuld und den Edelmut
seines Zeitalters, die neue Freiheit und
Gleichheit im guten alten Sinn zu
brauchen, das heißt aber, den
«Wohnstubenraub» der neuen Epoche

nicht fortzusetzen: «Vaterland,
um vorwärts zu kommen, mußt du
zurück und dahin kommen, daß deine

Kinder wieder, wie noch vor
vierzig Jahren, Lavaters Schweizerlieder

in Uebereinstimmung mit
sich selbst im Herzen tragen und in
Berg und Tälern, froh wie Aelpler,
den Kühreihen anstimmen. Vaterland,

du mußt zurück und dahin
kommen, daß deine Jünglinge wieder

wie diejenigen, die sich in meiner

Jugend um Bodmer und
Breitinger versammelten, über ihr Zeitalter

hinaussehen und nur für
das Gute und Edle, das im Vater-

166



land noch übrig geblieben, einen
hohen belebten Sinn zeigen.» (XI,
171) Dies Bekenntnis zum Heimatlichen

und Häuslichen durchwaltet
seine «Reden an die Schweizer
Nation», und es ist, als ob sich Fichtes
Prophétie in ihm zu einem noch
reineren Menschengefühl steigerte,
wenn wir hören: «Ohne eine höhere
Ansicht des Lebens veredelt sich die
Menschennatur durch keine Art von
bürgerlicher Verfassung, durch keine

Art und Konstituierung ihrer
selbst als Masse, durch keine Art
ihrer kollektiven Existenz als
solcher.» (XI, 79) Es ist die alte
«Meisterwahrheit» von der Ueberlegen-
heit des Sittlich-Individuellen über
das Gesellschaftlich-Kollektive, von
der Ueberlegenheit der organischen
Kultur über die mechanische
Zivilisation. «Laßt uns Menschen werden,
damit wir wieder Bürger, damit wir
wieder Staaten werden können!»

(XI, 27) Gewiß, er sieht wie der
alternde Goethe ein neues Zeitalter
kommen. In dem heiligen
Vermächtnis der «Langenthaler Rede»,
diesem schweizerischen Hochgesang
des reinsten Patriotismus, warnt er
im Blick auf England vor den
«öffentlichen Landesgefahren», die das

Maschinenwesen mit sich bringen
muß, wenn die Volksbildung nicht
mit der Entwicklung der Industrie
Schritt hält. (XII, 515) Aber schon
1815 warnt er ebenso vor dem Glauben,

die Volksschulen allein könnten

die Bedürfnisse der Zeit befriedigen,

wenn sie die Kraftübungen
des menschlichen Geistes nicht mit
den Bildungsmitteln des häuslichen
Lebens in Uebereinstimmung brächten.

«Die reine, hohe Wohnstubenkraft

des häuslichen Lebens fehlt
den Volksschulen fast ganz.» «Vom
Dorfschulmeister an bis auf den
Kultminister hinauf» - sie alle sind
nicht das Personal, das auf diesen
Staats- und Menschendienst wirklich

Einfluß hat. (XI, 179) Und in
der großen Neujahrsrede von 1818

erhebt sich sein Blick zu der Höhe,
von der aus er sein Werk als den
Weg zur Anbahnung einer
wirklichen, das heißt auf den Fundamenten

häuslicher Erziehung ruhenden,
allgemeinen Volks- und Nationalkultur»

erblickt (X, 557 ff., 569)

Noch längst ist die Tiefe dieser
Altersschriften nicht ausgeschöpft.
Pestalozzi sah schon den Zusammenhang

von Religion und Wirtschaftsleben,

den in unseren Tagen Max
Weber verfolgt hat. (XII, 486 ff.)
Schon er sah, daß auf dem jeweiligen

Mittelstand die eigentliche
Volkskraft und Volkssittlichkeit
beruht. Niemand hat es so wie Pestalozzi

verstanden, dem eigentlichen
Lebenspuls des Volkes zu lauschen:
«Wer das Volk nicht liebt, der ist
seiner nicht wert.» «Ich denunziere
mich selbst als parteiisch fürs Volk.-»

(VIII, 34. 94. 159)
Wir nähern uns den Stätten, an

denen wir gestern in Andacht
verweilt haben. Wir nähern uns der
Stunde von Brugg, die den Vater des

Volkes, den Vater der Armen und
Waisen von dieser Erde nahm. Für
Pestalozzi war Altern kein Miide-
werden; es war ein letztes Reifen.
Ich zögere nicht zu sagen: Erst der
greise Pestalozzi ist der ganze Pestalozzi.

Er selbst empfand es so und
hat es 1818 ausgesprochen: «Was
ich so lange für das höchste Unglück
meines Lebens angesehen, daß ich
nämlich ein Greis werden mußte,
ehe ich praktisch an die eigentliche
Volks- und Armenbildung Hand
anlegen konnte, und worüber ich
durch mein Leben so oft und so tief
trauerte, ist von mir gewichen. Ich
bin jetzt fest überzeugt, wenn ich in
früheren Tagen an die eigentliche
Volks- und Armenbildung hätte
Hand anlegen können, so wäre ich
durchaus nicht auf eine solche Weise

dazu reif gewesen, wie der es

notwendig sein muß, der hierfür
Vorschläge tun und durch sein Tun
Mittel anbahnen will, die wirklich
auf Nationalkultur, Volkszustand
im allgemeinen und besonders auf
das reale Heil, auf die realen
Segens- und Lebensgenießungen der
Armen entscheidenden Einfluß
haben soll.» (X, 543)

«Das Leben bildet.» Dieser große
Satz steht über den Erziehungsgedanken

der Altersepoche. Die
«Meisterwahrheit», in der jedes ernst
gelebte Erzieherdasein gipfelt, ist die
Erfahrung, daß man das von innen
quellende und sich formende junge
Leben nur mit zarter Hand pflegen

kann, daß die Kunst wenig tut und
die inneren Entwicklungs- und
Formgesetze des Menschen alles
bedeuten. Deshalb hören wir jetzt
manches zurückhaltende Wort über
die Methode, manch lächelnde Kritik

über die Elementarbücher und
gegen die unlebendigen, mechanischen

Kunstmittel der Erziehung.
Alles kommt darauf an, die Natur-
basis der Kunst» festzuhalten. Auch
die eigentliche Denkkraft, das

Zusammenstellen, Trennen, Vergleichen,

Aussprechen entfaltet sich an
den lebensnahen Gegenständen
organisch von innen. «Wir hatten sehr

Unrecht, sie aus dem Viereck unserer

Anschauungstabellen und aus
dem Mechanismus ihrer geistig un-
gelebten Einübungsmittel, wie
einen Deus ex machina hervorzaubern

zu wollen.» (XII, 342. X, 617)
Es ist kein Segen in dem unorganischen

Denken, das heißt in «einem
außer den Zusammenhang des

wirklichen Lebens geworfenen
Freidenken, dem das heilige, segensvolle
Fundament des durch menschliche
Lage und menschliche Pflicht
beschränkten Denkens mangelt.» (XII,
354) Das gleiche gilt von der
Bildung der physischen Kräfte, von der
Kunstkraft im engeren Sinne, die
unter industriellen Verhältnissen
zugleich eine wesentliche Grundlage

der Berufsbildung ausmacht. Und
endlich ist es auch so im Sittlich-
Religiösen: die Briefe an Greaves,
die wir leider nur Englisch und in
der Rückübersetzung kennen, lassen

die berühmten drei Elementarpunkte

nur in einer bescheidenen
Seitenstellung erscheinen. Glaube
und Liebe, von der Mutter früh
belebt und gehegt, sind alles; sie sind
für den Menschen, was die Wurzel
für das Wachstum des Baumes
bedeutet; und ihnen liegt etwas
Instinktartiges zugrunde. Das Leben
bildet - der organische Selbsttrieb
bildet!

Von innen her also strömen die
belebenden Kräfte der Menschennatur.

Die Kunst reicht ihnen nur
scheu und vorsichtig die Hand,
damit das Beste an ihnen nicht zerstört
werde: Individualität und Totalität
des menschlichen Wesens. Man
kann den Sinn echter Erziehung

167



nicht tiefer aussprechen als in den
Worten, die Pestalozzi schon am
Neujahrstage 1809 an seine
Zöglinge richtet: «Es ist ferne von
uns, aus euch Menschen zu machen,
wie wir sind. Ihr sollt an unsrer
Hand Menschen werden, wie eure
Natur will, wie das Göttliche, das

Heilige, das in eurer Natur ist, will,
daß ihr Menschen werdet.» (X, 393)
Alle inneren Kräfte aber bilden eine
Totalität. Sie gehen aus einer
Gemeinschaft hervor. Ein Mystiker
würde sagen: sie wurzeln im
Seelengrunde; und weil dieser göttliche
Urgrund im Menschen einfach ist,
deshalb müssen die Kunstmittel der
Elementarbildung gleichfalls vereinfacht

werden: Simplizität, attXoJOiç

(XII, 308).
Denn Gott ist es, der sich im

Innern der Menschenseele offenbart.
«Göttlich und ewig ist an sich selbst
im Menschen das Gesetz seines
Wachstums.» Die uralte mystische
Wendung vom göttlichen Funken,
der im Mittelpunkt der Menschennatur

liegt, ist auch Pestalozzi
vertraut. (XII, 402. 405. 412) An diesen

tiefsten Punkt der Menschenseele

kettete er sein Werk der
Menschenbildung. Und denjenigen, die
in früherer Zeit wie heute seine
Religion gesucht haben, rufen wir zu:
Hier liegt sie, hier, wo sie allein
liegen konnte: in der gottgewollten
Bestimmung seines Daseins: dem
Göttlichen im Kinde herauszuhelfen,

damit es Mensch werde. Das ist
nicht bloßer Moralismus der
Aufklärungszeit. Es ist tiefste Verbundenheit

mit Gott durch den
engsten, letzten, einfachsten der Lebenskreise.

Der Gott, der uns im Innern
wohnt, war Pestalozzis Gott. In
seinem Licht und in seiner Liebe sah

er das Leben. «Mir sind die Sphären
des Weltalls Sphären der Ewigkeit».
«Allenthalben wallet durch die
Erscheinung des Vergänglichen die
Ahnung des Unsterblichen.» (X,
436) Der innerste Kreis aber, die
Seele, enthält den Schlüssel zu
allem. Der Gott des Hirns ist ein
Hirngespinst. Im Herzen klopfen
seine Pulse; von da aus begründet
er die Herrschaft des Geistes über
das Fleisch und die Herrschaft
der Liebe über die Welt. Daher Pe¬

stalozzis Gebet an dem Neujahrstage

jenes Jahres, in dem der große

Kampf um den religiösen Geist
seiner Anstalt geführt werden sollte:
«Erhalte in mir, o Gott, o mein
Schöpfer, erhalte die einzige Kraft
in mir, die du mir gegeben -
erhalte meine Liebe in mir! » (X, 391)
Was man an dieser Religiosität
getadelt hat, es ist nicht wegzuleugnen:

im Diesseits wurzelt Pestalozzis

Mystik. Er kennt nur eine
Offenbarung: den Geist der Liebe, der den
Menschen über die Natur erhebt
und doch in einem tiefsten Sinne
eben seine Natur ist. Pestalozzis
Religion ist immanente Mystik.

Auch das Christentum konnte er
nicht anders deuten. Es führt nicht
weit, liier Stellen zu sammeln und
zu vergleichen. In voller Klarheit
liegt vor uns, wie er Christus
verstand und verstehen mußte: als den

Bringer der Liebe, die den
Menschen von innen heraus veredelt. So

lautet es schon in dem großen
Bekenntnisbrief an Nicolovius. Mit
dem schweren Rüstzeug der Fichte-
Schellingschen Philosophie hat
Niederer in Lenzburg zu beweisen
versucht, daß die Methode der Weg sei,
die absolute und vollendete
Offenbarung der sittlichen Menschennatur

in Christus, die göttliche
Menschhheitsidee, im Menschen
rein zur Entfaltung zu bringen. In
Pestalozzi selbst war das alles viel
einfacher, viel ursprünglicher.
Wenn sein Urteil über die Pfarrer
gewechselt hat und sein Urteil über
den Katechismus als Schulbuch
immer gleich negativ blieb - zum
Christentum als der entscheidenden
Lebensmacht bekannte er sich -
wenn es not tat, auch gegen die

Pfarrer, und eben diese Wahrheit
meinte er, wenn er dem Christentum

eine weltgestaltende Kraft
zutraute, die er dem Staat und dem
Recht nicht zutraute. Das Evangelium

ist kein System des bürgerlichen
Rechts. «Der Heiland hat nie advo-
katisiert.» (VIII, 25 f.) Grade
deshalb ist er jesusgläubig, wie kaum
ein anderer; denn es war in ihm
ein Funke jener Kraft, die Jesus sich
als Gottessohn empfinden ließ.
Selbst den Wert der positiven Kon¬

fession hat er anerkannt, obwohl er
die Streitsachen nicht für das
Kindesalter und nicht für den Richterstuhl

des Volkes geeignet fand. Was
ihm die Bibel bedeutete, trat in dem
ergreifendsten Moment seines
Lebens zutage. Er wußte, daß die
Sittlichkeit sich erst in der Religion
vollendet und daß zur Gewissensreinheit

Gnade gehört. Aber sein
Hauptbekenntnis blieb das aXï|Û£t>Eiv

EV ayamp und wie das Grundthema
seines Lebens umklingt Anfang und
Ende des «Schwanengesangs» das

ewige Wort von «Wahrheit und
Liebe». (XII, 378) -

«Mein Leben hat nichts Ganzes,
nichts Vollendetes hervorgebracht.»
(XII, 291) So schrieb Pestalozzi als

Achtzigjähriger im Rückblick auf
ein halbes Jahrhundert unermüdlichen

Suchens und Schaffens. Wenn
wir ein ganzes Jahrhundert später
die Ernte dieses Lebens betrachten,
so scheint sie uns reicher, als in
Worten zu sagen ist. Und spräche er
heut, wie der scheidende Elia, noch
einmal zu uns: «Bitte, was ich dir
tun soll, ehe ich von dir genommen
werde», so wüßten wir keine bessere

Antwort als die Elisas: «Daß dein
Geist bei mir sei zwiefältig.» Welcher

Strom von Wahrheit und Liebe

von ihm ausgegangen ist, das

steht nicht in den Akten, nicht in
den Schulordnungen und den
Handbüchern der Pädagogik, sondern das

flutet von Herz zu Herz und hat -
weit über deutsche Lande hinaus -
den heiligen Erziehergeist belebt,
der in der Stille wirkt und nach den
Ehren dieser Welt nicht fragt. Selbst
seine Schriften geben uns nur den
schwachen Abglanz der leuchtenden
Glut in seinem Herzen. Allein in
den herrlichen «Reden an sein
Haus» spüren wir noch heut die
verstehende und sehende Liebe zum
Kinde, die das Leben in Pestalozzis
Leben war.

Verlangte man jedoch einen
gedrängten Ausdruck für das, was
objektiv von ihm ausgegangen ist, so

würde ich neben jene ergreifend
wahre Inschrift von Birr und neben
Fichtes tiefe Charakteristik in den
«Reden an die deutsche Nation» ein
Dreifaches stellen;

168



Thurgauische Kantonsschule
Frauenfeld

Auf den 15. April 1978 sind folgende
Hauptlehrstellen zu besetzen:

1 Hauptlehrstelle für Französisch
und Italienisch

1 Hauptlehrstelle für Handelsfächer

Die Bewerber müssen sich über eine
abgeschlossene akademische Bildung
ausweisen können. Anmeldeformulare sind
beim Rektorat der Kantonsschule Frauenfeld

zu beziehen, welches auch weitere
Auskünfte über Anstellungsbedingungen
und Besoldung erteilt.

Anmeldungen sind bis zum 15. November
1977 zu richten an das Rektorat der
Kantonsschule, 8500 Frauenfeld.

Die Schulpflege der Stadt Aarau

sucht ab sofort oder auf Vereinbarung eine

diplomierte

Logopädin

Aufgabenbereich:
72 Pensum an der städtischen Primarschule
V2 Pensum an der Heilpäd. Sonderschule

Die Anstellung richtet sich nach der Dienstund

Besoldungsverordnung der Stadt Aarau.
Die Besoldung erfolgt nach den kantonalen
Richtlinien.

Bewerbungen mit den üblichen Unterlagen
sind zu richten an Schulpflege Aarau, Sekretariat,

Postfach 115, 5001 Aarau.

Anmeldefrist: 20. Oktober 1977.

Auskünfte über Telefon 064 25 11 55 int. 290.

Kantonsschulen Romanshorn und
Kreuzlingen

Es ist vorgesehen, auf Frühling 1978 (Beginn des
Schuljahres) vier Hauptlehrstellen neu zu besetzen.
Diese betreffen die Fächer:

Französisch und Italienisch

Deutsch und ein weiteres Fach

Geschichte und ein weiteres Fach

Mathematik und Darstellende
Geometrie oder Physik

Die Schulen führen die Oberstufe (4V2 Jahre) der
Gymnasien Typus A, B und C. Als weitere Fächer
kommen vor allem Latein und Englisch, jedoch
auch andere Mittelschulfächer in Betracht.

Interessenten werden gebeten, ihre Anmeldung
zusammen mit den üblichen Unterlagen und Angaben
über Referenzen sofort an das Rektorat der
Kantonsschulen am See, 8590 Romanshorn, zu richten.
Rektor Dr. Th. Reich steht für nähere Auskünfte
gerne zur Verfügung.

Telefon Kantonsschule Kreuzlingen: 072 8 42 27;
Kantonsschule Romanshorn: 071 6347 67; Rektor
Reich privat: 071 63 46 66.

Erziehungsdepartement des Kantons Thurgau

Der Heilpädagogische Dienst St.Gallen-Appen-
zell-Glarus sucht auf Frühjahr 1978 oder früher
für die beiden Gebiete: St.Gallen-P.orschach-
Unterrheintal und Rapperswil-Weesen-Kanton
Glarus

2 Heilpädagoginnen

wenn möglich mit Erziehungs- oder
Unterrichtserfahrung, für die Einzelförderung behinderter

Kleinkinder im Elternhaus und für die
Elternanleitung und -beratung.

Besoldung gemäß Reglement der Stadt St.Gal¬
len für Kindergärtnerinnen mit heilpädagogischer

Ausbildung, 13. Monatslohn,
Lehrerpensionskasse, 9 Wochen Ferien.

Auskünfte erteilt der Dienstleiter, Herr A.

Villiger, 9037 Speicherschwendi (Telefon 071

94 2916). Bewerbungen sind zu richten an den
Präsidenten des HPD: Herrn Dr. E. Bauer,
Hohbühlstraße 22, 9400 Rorschach.

169



Stiftung Schloß Biberstein

An unserer heilpädagogischen Sonderschule (staatlich
anerkannt, von der IV unterstützt) mit zurzeit 45 geistig
behinderten Kindern ist auf den Anfang Januar, allenfalls auf
den Schuljahresbeginn im Frühling 1978, eine Lehrstelle
neu zu besetzen. Die bisherige Stelleninhaberin hat sich
verheiratet und möchte die Stelle auf Jahresende
aufgeben.

Wir suchen erfahrene/n

LEHRER/IN

mit Primarlehrerpatent und zusätzlicher Ausbildung in
Heilpädagogik. (Die Stelle wird allenfalls bis zum Frühling
1978 als Vikariat besetzt.)

Wir bieten:

- gutes Arbeitsklima mit weitgehend selbständiger
Schulführung;

- 30-Pflichtstunden-Woche (wie öffentliche Schulen);

- kleine Schulklassen (8-12 Kinder);

- Besoldung nach Dekret des Kantons Aargau;

- Ortszulage;

- eine 3-Zimmer-Wohnung oder eine Altwohnung in einem
Bauernhaus kann allenfalls zur Verfügung gestellt werden;

- Nähere Auskunft unter Telefon 064 22 10 63 (Herr Noser).

Wir erwarten:

- gutes Einfühlungsvermögen in die Aufgabe des
Sonderklassenlehrers und Verständnis für die Bedürfnisse geistig

behinderter Kinder;

- Ihre schriftliche Bewerbung mit den üblichen Unterlagen
(Studienausweise, Inspektionsberichte, handschriftlicher
Lebenslauf, Referenzen).

Landschulheim Oberried
Belp bei Bern

Wir suchen für unsere fünfklassige Internatsschule

einen initiativen Lehrer/Lehrerin

wenn möglich mit Erfahrung in sprachlichen und
musischen Fächern oder mit heilpädagogischer
Ausbildung.

Unsere 50 internen Schüler zwischen 11 und 16
Jahren werden auf Berufslehre und Weiterstudium
vorbereitet.

Wir bieten: Fünftagewoche, zeitgemäße Besoldung,
evtl. Wohnung.

Stellenantritt: 15. Oktober 1977.

Bewerbungen an:
Direktion Landschulheim Oberried,
3123 Belp bei Bern, Telefon 031 81 0615

Kunstgewerbeschule der Stadt
Zürich mit Kunstgewerbemuseum
und Bibliothek

Die Stelle des

Bibliothekars
ist wieder frei geworden und wird hiermit zur Wiederbesetzung

ausgeschrieben. Der Bibliothekar betreut und
leitet unsere umfangreiche und vielseitige Fachbibliothek.
Diese steht sowohl der Oeffentlichkeit als auch Angehörigen

der Schule hauptsächlich mit Literatur aus den Bereichen

der freien und angewandten Kunst zur Verfügung. Sie
enthält außerdem eine Schülerbibliothek mit Werken der
Belletristik. Der Bibliothekar ist dem Direktor unterstellt.

Wir suchen

eine/n fachkundige/n Mitarbeiter/in
mit Hochschulabschluß oder entsprechender gleichwertiger

Ausbildung mit Sinn für Zusammenarbeit und einschlägiger

Erfahrung.

Für Auskünfte steht der Direktor, Dr. Hansjörg Budliger,
zur Verfügung (Telefon 42 67 00).

Offerten, bestehend aus handgeschriebenem Bewerbungsschreiben,

Angaben und Unterlagen über bisherige Tätigkeit,

Zeugnisse, Foto und Angabe von Referenzen sind
spätestens bis 31. Oktober 1977 dem Schulvorstand der
Stadt Zürich, Postfach, 8027 Zürich, einzureichen.

Der Schulvorstand der Stadt Zürich

Kinderheim SMddazell, Fischingen TG

Für die Gruppe unserer Abschluß-Schule suchen
wir auf 1. Dez. oder nach Uebereinkunft einen/e

dipl. Erzieher/in als Gruppenleiter/in

Die Gruppe zählt 15 normalbegabte, verhaltensauffällige,

13-16jährige Schüler. Zusammenarbeit mit
einem Miterzieher.

Wir legen Wert auf kath. Konfession, vielseitige
Erfahrung, selbständige und konsequente Führung
der Gruppe und eine sportliche und handwerkliche
Befähigung.

Weitere Auskünfte erteilt: P. Stephan Manser,
St.lddazell, 8376 Fischingen TG, Tel. 073 41 11 11

Stellen-Ausschreibungen und -Gesuche

Auskunft durch die Inseraten-Verwaltung:
M. Kopp, Kreuzstraße 58, 8008 Zürich
(Bei Anfragen bitte Rückporto beilegen)

170



Zunächst: Er hat das Volk
entdeckt. - Andere haben vom Volk
Feines und Kluges geschrieben, wie
Rousseau, Moser, Herder, Arndt und
Jahn, haben es dichterisch erfaßt,
wie Jeremias Gotthelf, Gottfried
Keller, Peter Rosegger; haben seine

ursprünglichen Gemeinschafts- und
Verwaltungsformen neu belebt, wie
der Freiherr vom Stein. Pestalozzi
hat in dem Volk und mit dem Volk
gelebt, hat seine Not als eigene Not
empfunden, sein Glück in eigener
Seele quellen fühlen, seine Fehler
verstanden und hat aussprechen
können, was niemand vor ihm sagen
konnte, weil es zu einfach war. Zu
den Armen im Volk aber wandte er
sich, wie sich Christus zu ihnen
gewandt hatte, nicht weil sie enterbt
sind, sondern weil ihnen das
Himmelreich näher ist als allem Volke
sonst. Er kam auch nicht zu ihnen
mit äußeren Gaben, um sie zu
beschenken. Sondern es war seine
Sehnsucht und seine Kraft «den

Armen in dem Sinn reich zu machen,
in welchem er allein wahrhaft reich
werden kann und wahrhaft reich
werden soll.» (XII, 513) Dies alles,
obwohl nach der Langenthaler Rede

kein Zweifel ist, daß er schon die
große Auseinandersetzung zwischen
Kapitalismus und Sozialismus kommen

sah. (XII, 502) Aber er sah das

Volk nicht im Lichte zeitbestimmter
Fragen: er sah es sub specie aeter-
nitatis, das ist im Geist der ewigen
Liebe.

Das zweite: Er hat den großen
Gedanken wahrer Volksbildung zuerst
gedacht. - Der Staat des 17. und 18.

Jahrhunderts mag dafür äußere
Formen gefunden haben; Iselin, von
Bonstetten, Rochow mögen in ihrer
aufgeklärten Art viel Gutes
angebahnt haben: ihren inneren Geist,
das beseelende Dreigestirn von
Licht, Liebe, Leben hat erst Pestalozzi

hineingetragen. Bei aller
Neigung zur Selbstkritik hat er von sich
das stolze Wort gesprochen: «Ich
kann im Fach der Volksbildung
Licht geben wie keiner.» (VIII, 77)
Erst unter seiner Nachwirkimg setzt
sich der Name Volksschule durch.
Schon in diesem Sinne kann man
sagen: Ein Volk, das keinen Pestalozzi
gehabt hat, ist noch nicht zu eigener

Volkssittlichkeit und Volkskultur
erwacht. Pestalozzi sah und sprach es

aus, daß die höhere Bildung einzelner

Stände und Menschen Gefahren
in sich trägt, wenn sie keine
allgemeine Volksbildung zur Grundlage
hat. (XII, 507) Diese aber verstand
er nicht nur als Volksschulbildung,
sondern in viel größerem Umfang
als häusliche Bildung, als Berufsbildung,

als Bildung der Regierten wie
der Regierenden zu echtem
Menschentum auf einer tief durchdachten,

bewußt psychologischen Grundlage.

Vielleicht war er es, der mit
seinem Prinzip der Individuallage,
mit der Anknüpfung aller Bildung
an die «Realfundamente des
wirklichen Lebens der Menschen und
Menschenklassen» den Gedanken
der Milieupädagogik zuerst gedacht
hat. Er überbot ihn aber sogleich,
indem er die allgemeine Bildung
der inneren Menschenkräfte als
einziges Mittel lehrte, der Umweltbedingungen

in einem sittlichen und
organischen Sinne Herr zu werden.
Dieser Ruf zur Selbstkraft und
Selbsttätigkeit, für den die gestaltende

Arbeit der Hand, die «Kunstkraft»,

nur eine Ausdrucksform ist,
entspringt bei ihm aus dem gleichen
religiös motivierten Individualismus,

wie die Persönlichkeitsphilosophie

unserer anderen Klassiker.
Aber sein Individualismus hat viel
mehr Wärme und Tiefe, weil er nur
der Brunnen ist, aus dem die ge-
meinschaftserzeugenden Geister
hervorsteigen: «Das Individuum, wie es

dasteht vor Gott, vor seinen Nächsten

und vor sich selber, von Wahrheit

und Liebe in sich selber gegen
Gott und den Nächsten ergriffen, ist
die einzige reine Basis der wahren
Veredlung der Menschennatur und
der sie bezweckenden wahren
Nationalkultur.» (XI, 90) Von dieser
Gestalt des Individualismus kann
die moderne Welt nur zurückkommen,

wenn sie anfängt, ihre höchsten

sittlichen Errungenschaften
wieder zu verlieren.

Und somit das dritte, Höchste:
Pestalozzi wölbt über all die
Eigengesetzlichkeit der Welt, die sich in
Wissen und Technik, in Wirtschaft
und Kunst, in Staat und Gesell¬

schaft unwiderruflich differenziert,
von einfachen organischen Lebensformen

weit entfernt hat, wieder
den göttlichen Bogen der Liebe, die
aus dem Grunde der Seele aufsteigt
und alles geteilte Leben mit seiner
Not und seiner Schuld zurücknimmt

in die heimatliche
Geborgenheit der Gottnähe. «Die innere
Kraft der Menschennatur ist eine

göttliche Kraft, sie ist die Kraft Gottes.»

(XI, 145) Wir nennen das heut
sozial. Aber es ist mehr. Es ist die
tiefe Gewißheit, daß alle Kreise des

Lebens in Ewigkeit um die lebendige

Menschenseele gravitieren, die
Menschenseele um die Liebe, und
die Uebe um Gott. Dieser Mittelpunkt

aller Kraft in der Welt - er
war auch Pestalozzis Mittelpunkt.
Wer ihn verstehen will, muß ihm
dahin folgen. -

Denn noch klingt aus der Wolke,
die ihn unseren Augen entrückt hat,
nachzitternd das Schlußwort des

Schwanengesanges und berührt mit
seltsamer Gewalt unsere Herzen, als
ob er es in dieser Stunde des Dankens

und des Gedenkens hineinriefe :

«Prüfet alles, behaltet das Gute, und
wenn etwas Besseres in euch selber
gereift, so setzet es zu dem, was ich
euch in Wahrheit und Liebe zu
geben versuchte, in Wahrheit und
Liebe hinzu und werfet wenigstens
das Ganze meiner Lebensbestrebungen

nicht als einen Gegenstand weg,
der, schon abgetan, keiner weiteren
Prüfung bedürfe. - Er ist wahrlich
noch nicht abgetan und bedarf einer
ernsten Prüfung ganz sicher, und
zwar nicht um meiner und um meiner

Bitte willen.»

SCHWEIZER UMSCHAU

Auf Grund des kantonalen MitteL
schulgesetzes erleichtert der Kanton
Graubünden den Schülerinnen und
Schülern auch den Besuch privater
Mittelschulen, durch Gewährung
jährlicher Betriebsbeiträge, die für
das Schuljahr 1976/77 die Summe

von 6,25 Mio Franken ergaben.
Der Kantonsbeitrag je Bündnerschüler

an private Mittelschulen
beläuft sich demnach auf Fr. 7187.—.

171


	Pestalozzi

