Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 50 (1977-1978)

Heft: 7

Artikel: Pestalozzi

Autor: Spranger, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-852024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-852024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

St.Gallen

Nr.7

Oktober 1977

PESTALOZZI

E. Spranger

Das Grundgefiihl, das uns in dieser
Stunde des Gedenkens an Heinrich
Pestalozzi vor jedem ausgesproche-
nen Wort verbindet, ist Ehrfurcht.
Denn es ist heiliges Land, auf das
wir treten. Und auch der Geist der
Wissenschaft, zu dem sich dieser
Kreis und dieses Haus bekennen, ver-
schliefit sich nicht der tiefen An-
dacht, mit der wir auf Pestalozzis
Erdenweg zuriickblicken. Es war ein
Weg voll Not und Leid, ein immer
Neugeborenwerden aus Verzweif-
lung, ein mehr als achtzigjahriger
Kampf um Licht und Liebe — Leben.
Aus dem wunderlichen Gewirr der
widersprechenden  Anlagen
schmerzlichen Geschicke aber hebt
sich zuletzt, gelautert von allen
Schlacken des Irrtums wund der
Schuld, das reine Bild des Menschen,
den wir kennen. Ein Glanz von Licht
und Liebe blieb zuriick; das andre
scheint vergessen und versunken. Er
hat gelitten, um der Menschheit neue
Kraft zu geben. Die fithlen wir in
tausend Stromen wirken. Das Hel-
dentum, das dieser echte Sohn der
Schweiz geiibt hat, ist zu einem Men-
schentum von schlichter Grofie aus-
gereift. So — als ein Form gewordenes
Menschenbild — wollen wir ihn se-
hen. Denn das erste, was jene stille
Ehrfurcht in uns wirkt, ist der Ent-
schluff, all die bequemen Namen

und

dahinten zu lassen, mit denen wir
sonst gern die Menschen in Gruppen
ordnen. Pestalozzi ist uns nicht ein-
fach Philosoph und nicht Erzieher,
nicht Schriftsteller und nicht Refor-
mer, nicht Okonom und nicht Sozial-
politiker. Er ist ganz Er, und selbst
in seiner Grundkraft Liebe wogt eine
Sehnsucht und ein Schopfertum, die
so in keinem andern waren und so
nicht wiederkommen werden.

«Mein Leben war wie ein Wald-
strom, dessen Wasser in ihrem We-
sen heilungs- und segensvolle Krifte

entquellen, den aber die Unbill der
Zeit bald aufschwellte, daf} er aus
seinem Ufer trat mit Grien und
Sand und Steinen vermengt, ver-
heerend herunterstiirzte ins Tal, das
er zu segnen in sich selbst heilige
Kraft hatte und fiihlte, bald aber
durch entgegengesetzte Unbill der
Zeit fast austrocknete und in seinem
niedrigen Steinbett kraftlos und in
sich selbst verschwindend und ver-
schmachtend daher rieselte. — Gott!
Welch ein Leben voll Gewalt, voll
Stiirme! Welch ein Leben voll
Nichtssein und doch Alles-Wollen!»
So sprach er von sich selbst mit 70
Jahren. (X, 518)

Wir aber suchen in diesen Stiir-
men und Stiirzen den geheimen Mit-
telpunkt, um den die Kréfte seines
Lebens kreisten. Denn wie ihn auch
Leiden und Leidenschaften durch-
withlten, es war da ein ganz Festes
an dem er immer wieder Halt ge-
wann. Thn erfiillte mitten in der
Welt, in der den Mystiker so oft
die Weltangst peinigt, ein tiefes
Geborgenheitsgefiihl, als ob in den
Ordnungen des Diesseits die Hand
Gottes selber walte und jedem We-
sen seine rechte Heimat gebe. Viel-
leicht war dieser Keim in ihn ge-
senkt durch die frauenhafte Hut sei-
ner Kindheit, die seiner Natur selbst
etwas von Frauenkraft und Frauen-
sinn verlieh. Er nannte dies Umfan-
gensein von segnenden Michten
seinen «Traumsinn»; aber dieser
Traum war seine Wahrheit. Und
eben deshalb empfand er es iiberall
einen stechenden Schmerz,
wenn Dinge und Menschen um ihn
her aus solcher Ordnung wankten
oder wenn ihn selbst der Anblick
tief entstellten Menschentums aus
den Geborgenheiten seiner Seelen-
welt schonungslos herausriff. Dann
brach ein stiirmisches Begehren in
ihm los, das alles wieder in seine

wie

e
&\

Inhalt / Sommaire

E. Spranger: Pestalozzi 161
Schweizer Umschau 171
Buchbesprechungen 172

Prof. Dr. K.-H. Berg:
Problematik heutiger Legasthenie-
padagogik 175

In der Schweizer Erziehungs-Rundschau
veroffentlichte Artikel geben ausschlief-
lich die Meinung der Verfasser, nicht der
Redaktionen wieder. Die Zeitschrift ist
ein Forum freier padagogischer Aus-
sprache.

rechten moralischen Gravitations-
verhaltnisse zuriickzufiithren, und in
der Tiefe sprach es dazu in ihm:
«Ich will’s, ich kann’s, ich soll’s».
(VIII, 462)

Fiir Pestalozzi erschien das Men-
schendasein wie ein Gefuige sich im-
mer weiter dehnender Kreise um ei-
nen stillen, festen Mittelpunkt. Sein
eigenes Leben baute sich in solchen
Kreisen auf: Zuinnerst lag die enge
Heimat der miitterlichen Wohnstu-
be mit dem Babeli; der erste Schritt
zur Schule war schon wie ein Hin-
ausgestofenwerden in einen feind-
lichfremden Lebensrhythmus. Dann
offnete sich ihm der Blick fiir seine
Heimatstadt, aus der noch heute
dem Besucher etwas von traulichem
Geborgensein entgegenatmet. Aber
er fithlte sogleich, von Bodmer ge-
lehrt, von Rousseau aufgewiihlt zu
Sturm und Drang, dal das nicht

161



mehr das alte, freie, vaterlich ver-
fafite Ziirich Zwingli’s war, sondern
daf} neue unbeseelte Ordnungen der
Zeit sich fremd dariiber gelegt hat-
ten. Aus diesen schweren Zweifeln
und FErschiitterungen seiner Ju-
gendzeit 16ste ihn das Vermachtnis
Bluntschlis, dessen entkérperte Seele
nun auf Pestalozzis entscheidenden
Lebenspfaden immer still dabei war.
Er lief ihn «die richtige Bewe-
gung seiner selbst in seinem Cen-
tro», den ewigen Quell der inneren
Ruhe ahnen. (K. A. I, 196) Mit Anna
Schulthe Hand in Hand trat er
hinaus in den dritten Lebenskreis,
auf das Land, das er schon nicht
mehr nur mit Rousseaus Augen poe-
tisch verklart anblickte, sondern als
Schiiler der Schweizerischen Physio-
kraten, deren Lehre ja urspriinglich
auch von einem ordre naturel, von
dem natiirlichen Kreislauf der wirt-
schaftlichen Giiter, ausgegangen
war. Die Enttauschungen, die er als
Landwirt erlebte, erschiitterten ihn
weniger in seinem Glauben an die
Moglichkeiten eines gesunden Le-
bensaufbaues als der Anblick des
Landvolkes ringsum, das durch die
emporkommende Hausindustrie und
Geldwirtschaft aus dem alten
Gleichgewicht seiner einfachen
agrarischen Lebensformen mehr
und mehr herausgerissen wurde.
Nun wurde sein Blick doppelt wach
fiir alles in der Gesellschaft, was
krank geworden war und sich nach
Heimat sehnte. In armen Kindern
stellte sich ihm das Bild dieser Not,
dieses Herausgefallensein aus der
Gesundheit liebevoll geborgener
Verhéltnisse mit jener Qual dar, die
dann zeitlebens die ganze Liebe sei-
nes leidensfahigen Herzens zu ei-
nem grofen Helferwillen weckte.

Es ist, wie Hunziker, der Unver-
geBliche, es uns geschildert hat: das
Neuhoferlebnis geht wie ein Leit-
motiv durch all sein spateres Leben
und Wirken. Er suchte die Ursachen
der Not des Volkes, das ihn schmih-
te und verstieB, wie der Arzt die
Stérungen des Leibes untersucht. Er
fand sie zuletzt in den Stérungen
des Herzens, und mit Entsetzen sah
er, wie selbst das Mutterherz von
diesem désordre du ceeur in der Ge-

162

sellschaft ergriffen werden konnte.
Und doch glaubte er an nichts so
tief, wie an das Mutterherz. Da lieB
er die Sonne der Gertrud aufgehen
itber der leidenden Menschheit, ei-
ne ins Weltlich-Heilige umgefiihlte
Maria. Erst 25 Jahre spater klingt es
leise an, daf} er sich selbst als diese
wachende Sonne fiihlte. (X, 505) Und
indem er wieder nach seiner Art
den groflen Roman in sich immer er-
weiternden Kreisen ausspann, ent-
deckte er, was niemand so vor ihm
gesehen hatte: entdeckte er das Volk
als eine um Gott zentrierte Mensch-
heitsordnung und das Herz des Vol-
kes in seinem so noch nie gehorten
Schlagen. Lauter Menschen von in-
dividuellster Art und individuell-
stem Schicksal stellt er vor uns hin,
und doch alle gebunden durch das
gemeinsame Los des Volksseins, der
Arbeit und des Arbeitssegens. Ge-
sundheit und Freiheit des Volkes
aber fand er nur in der «gesicherten
Kraft des Gleichgewichtes der biir-
gerlichen Geschlechter und Berufe»
und in der Konformitat gefestigter
Landessitten. (K. A. I, 226. 195) Sei-
ne Entdeckung gab ihm Mut, in ei-
ner Fiille von Entwiirfen den wei-
testen Kreis zu fassen und die bei-
den Gedanken zusammenzudenken:
den Kaiser des Volkes als Bildner
des Volkes. —

Wohin sind wir gelangt? — Fiir
Heinrich Pestalozzi kam dies ja al-
les aus der «Wohnstubenkraft», und
wenn er sich menschliches Gebor-
gensein, menschliche Ordnung und
Herzensgesundheit vorstellen sollte,
so war ihm ewiges Muster das ur-
spriinglichste, tiefste aller mensch-
lichen Verhiltnisse: Mutter und
Kind - zugleich ein ganz in Natur-
verbundenheit wurzelndes und ein
ganz sittlich-heiliges Verhaltnis.

Trotz allem, das Entscheidende
lag noch tiefer; die Wohnstube der
Gertrud war nur der erste dGufere
Kreis. Denn diese Kreise setzen sich
gleichsam nach innen zu fort: das
innere Gefiige der Menschenseele
mit ihren Bediirfnissen und Trieben,
mit ihrer GewiBlheit und Befriedi-
gung ist fiir Pestalozzi der einheit-
liche Quell aller Wahrheit und aller
Kraft. In dieser inneren Ordnung, in

dieser gesunden Gravitation des in-
neren Kosmos, liegt der Regulator
fiir den Aufbau des Lebens. Da gibt
es kein Abirren, das sich nicht in
Gefiihl und Gewissen kund téte; da
kreist alles um einen Mittelpunkt,
den segensvollen Kern der inneren
Ruhe. Und wir ahnen: dieser Mittel-
punkt, aus dem der Mensch lebt,
wie all die herumgelagerten Krifte,
sind géttlicher Natur. «Gott ist die
néheste Beziehung der Menschheit».
(I11, 320) Gott offenbart sich in die-
sem inneren Regulator; er offenbart
sich deshalb auch in dem engsten
der dufleren Lebensverhiltnisse: in
Vatersinn und Kindersinn; er offen-
bart sich auf die gleiche Art im
Fiirsten wie im Hirten. Das ewige
Gesetz der Menschlichkeit wird von
Standesunterschieden nicht beriihrt.
Aber jedes Wesen hat doch auch
wieder seinen besonderen Mittel-
punkt, seine Individuallage und die
Realverbindungen Natur.
Nicht ungestraft entfernt es sich aus
diesen geordneten allseitigen Bezie-
hungen, die man in einem erweiter-
ten Sinn «<heimatlich» nennen konn-
te. Die abstrakte Vernunft zwar
langt gern nach dem Fernsten und
Allgemeinsten. Aber Pestalozzi wen-
det ein: «Der Kreis des Wissens,
durch den der Mensch in seiner La-
ge gesegnet wird, ist enge, und die-
ser Kreis fangt nahe um ihn her,
um sein Wesen, um seine nihesten
Verhiltnisse an, dehnt sich von da
aus, und muf bei jeder Ausdehnung
sich nach diesem Mittelpunkt aller
Segenskraft der Wahrheit richten.»
(III, 314) Es gibt kein Gliick, kein
Schaffen, kein Gelingen, das nicht
durch die Ankiindigungen dieser in-
neren Stimme geregelt wiirde:
«Befriedigung unsers Wesens in sei-
nem Innersten, reine Kraft unserer
Natur, du Segen unsers Daseins, du
bist kein Traum. Dich zu suchen
und nach dir zu forschen, ist Ziel
und Bestimmung der Menschheit,
und auch mein Bediirfnis bist du
und Drang meines Innersten, dich
zu suchen, Ziel und Bestimmung
der Menschheit.» (III, 316)

Wie der Psalm eines propheti-
schen Sehers quellen diese Gedan-
ken in der einsiedlerischen Abend-
stunde. In ihr erschlof} sich der gan-

seiner



ze Pestalozzi. Von der Geborgenheit
seiner «Hiitte» aus philosophiert er
in die Weite. Stufen, die er nach
Jahren erst erreichen wird, hier sind
sie vorausgeahnt. Pestalozzi nennt
diese Krifte in sich und andern spéa-
ter «instinktartig»; wir waren heute
versucht, mit unserer niichternen
Sprache nur von biologischen Be-
dingungen der inneren und duferen
Lebensc<anpassung» zu reden, min-
destens aber das verbrauchte Wort
von organischen Zusammenhiangen
herbeizurufen. Auch bei Pestalozzi
begegnet uns oft die abgeblafite
Wendung vom bon sens. Aber fir
ihn reichen diese Zusammenhiange
in die letzten Tiefen von Welt und
Seele hinab: sie umschliefien sein
Menschengefiihl, sein Gottesgefiihl,
seine Weltdeutung, seinen Liebes-
willen, — zuletzt selbst die Elemen-
tarbildung. «Diese hohe Idee», sagt
er im <«Schwanengesang», «lag
schon tief in meiner Seele entfaltet,
als ich ,Lienhard und Gertrud’
schrieb. Ich hatte zwar das Wort
.Idee der Elementarbildung’ in die-
sem Zeitpunkt noch nie ausgespro-
chen, ich glaube nicht einmal vor
meinen Ohren erschallen gehort;
aber das hiochste Resultat, das diese
Idee im Menschengeschlecht auch
in den niedersten Verhéltnissen her-
vorzubringen vermag, lag damals
schon in einem hohen Grad und mit
tiefer Belebung in meiner Indivi-
dualitat.» (XiI, 449) —

Pestalozzi iibersieht oder ver-
schweigt dabei, dal noch zwei gro-
Be Erlebnisse kommen mufiten, zwei
neue Erweckungen, die ihm seine
Individualbestimmung erst zu vol-
ler Klarheit brachten: die franzo-
sische Revolution und die Stunde
von Stans. Das sozialpolitische und
sozialpadagogische Ideal seiner er-
sten Periode bis 1792 kleidet sich,
wie bei so manchen Ménnern der
Reform, in riickwdrts gewandte Ge-
sichte. Er fand in seiner Vaterstadt
nicht mehr das schlichte altvite-
rische Regiment der Vorzeit, son-
dern die neumodischen Regierungs-
anmaflungen des Absolutismus. Er
fand vor allem das Landvolk ent-
rechtet und unterdriickt. Das hoffte
er abzuidndern, wenn es ihm ge-
linge, den alten patriarchalischen

Vatersinn der Regierenden neu zu
beleben. Gewil}, er sah schon trotz
seines Physiokratismus, daB eine
weise Verbindung der Landwirt-
schaft mit der Industrie das non
plus ultra des 6konomischen Volks-
wohlstandes bedeute; er sah, daf} der
Fabrikarbeiter mehr Erleuchtung
und mehr Bildung brauche als der
Bauer; er sah, dafl das Baumwoll-
spinnen Geld ins Land bringe
und dafl der Bauer erzogen werden
miisse, mit dem Gelde umzugehen.
Aber er war in all diesen Fragen da-
mals geneigt, die ungiinstigen Mi-
lieuverhaltnisse fiir die sittliche und
materielle Not des Volkes verant-
wortlich zu machen. Er studierte ge-
radezu, als einer der ersten, die Ent-
stehung des Verbrechens aus den ge-
sellschaftlichen Umweltbedingun-
gen, und er glaubte, ein rechter Re-
gent miisse dem Volk ins Herz se-
hen, es véterlich leiten und die Bes-
serung seiner Umstinde ganz in die
Hand nehmen. So stand Pestalozzi
damals trotz aller Eigenart auf dem
Boden der alten, stindisch und mer-
kantilistisch bestimmten National-
erziehung, wie sie uns bei Resewitz,
Rochow, Fellenberg und in einer
hochst umfangreichen, heute ver-
gessenen Literatur entgegentritt.
Sein  Neuhofunternehmen unter-
scheidet sich, @uferlich betrachtet,
nicht von dem verbreiteten Typus
der Armen- und Industrieschule.
Das Eigentliche der Pestalozzischen
Idee bricht erst durch, als er die in-
nere Welt des einzelnen Menschen
aufruft, sich gegen alle Machte der
Umwelt zur Selbstkraft und Selbst-
hilfe zu entfalten; als ihm aufgeht,
daf} alle sittliche Kraft allein von
innen stromt. Nur einmal, in einer
Epoche zunehmend pessimistischer
Menschenbeurteilung, klingt dies
schon im letzten Teil von «Lienhard
und Gertrud» an, wenn er den Pfar-
rer die «Sprache der Verzweiflung»
reden laBt: «Es sei, wie wenn es
nicht sein miisse, dal Menschen
durch ihre Mitmenschen versorgt
wiirden. Die ganze Natur und die
ganze Geschichte rufe dem Men-
schengeschlecht zu, es solle ein jeder
sich selbst versorgen, es versorge ihn
niemand und koénne ihn niemand

versorgen, und das Beste, was man

an dem Menschen tun konne, sei,
dal man ihn lehre, es selber zu
tun.» (IV, 518 und VIII, 449) Es ist
dieselbe Wendung, die dann in den
«Nachforschungen» mit besonderer
Klarheit ausgesprochen werden
wird: «So viel sah ich bald: die Um-
stinde machen den Menschen, aber
ich sah ebensobald: der Mensch
macht die Umstinde, er hat eine
Kraft in sich selbst, selbige vielfal-
tig nach seinem Willen zu lenken.»
(VII, 429) Und diese Bewegung fin-
det ihren Gipfel in dem Ruf: «Du
bist erzogen, hilf dir selber!» (VIII,
449) —

Die grofle Revolution hat Pesta-
lozzi allmahlich zu dieser seiner
«Meisterwahrheit» reifen lassen.
Fichtes Einflufl mag mitgewirkt ha-
ben, den Autonomiegedanken in
ihm zu wecken. Es war in der Revo-
lution etwas, wozu er «Ja» sagen
mufite; es war in ihr ein anderes,
wozu er «Nein» sagen mufite. Sie
war — als Ganzes gesehen — nicht
der Weg, den er die Menschheit
fithren wollte. Thm schienen nicht
Staat und Recht die hochsten Krifte,
sondern die Liebe, und somit das
Christentum. Aber soviel lehrte die
Revolution ihn doch, daf} die Regen-
ten den Ruf zur Umkehr nicht ver-
standen hitten; daB die zunehmen-
de «Personalentfernung» die Wie-
derkunft patriarchalischer Verhalt-
nisse ausschlosse, und daB es zwi-
schen dem Aufwecken des Volkes
und dem Schlafenlassen des Volkes
ein drittes gdbe: «das Allwachen
des Volkes». (VIII 127. 187. An-
klange schon IV, 362) Von sich
selbst durfte er 1799 bekennen: «Ich
wollte die Revolution nicht. — Jetzt,
da sie da war, wollte ich ihren Prin-
zipien getreu handeln.» (VIII, 299.
227. VII, 500) Er hat auch dies eine
Zeitlang getan, vor allem das Feu-
dalsystem und den Zehnten leiden-
schaftlich bekdmpft. Aber seine
Meisterwahrheit lag anderwirts: sie
stiitzte sich nicht mehr nur auf die
Giite der menschlichen Natur; sie
stiitzte sich noch weniger auf duflere
gesellschaftliche Ordnungen; sie rief
mit Kant und Fichte die sittliche In-
nenkraft des Menschen, diese seine
Freiheit, auf: «Es ist in dir, du
bringst es ewig hervor.»

163



Denn das war das Ergebnis seiner
«Nachforschungen iiber den Gang
der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts», daf} er nun
im Wesen des Menschen selbst drei
Schichten entdeckte: die rein natur-
hafte oder tierartige, gemischt aus
Selbstsucht und Wohlwollen, aber
immer der Gefahr der Entartung
ausgesetzt; die gesellschaftliche, die
trotz aller schonen Theorien des Na-
turrechts nur eine Decke ist, unter
der die alte natiirliche Verderbtheit
fortdauert, und die sittliche, die al-
lein ganz menschlich zu heiflen ver-
dient. In ihr stromt wahre Freiheit;
durch sie ist der Mensch das Werk
seiner selbst und aller Veredlung
fahig. Denn alle seine natiirlichen
Grundkrifte kehren in  dieser
Schicht wieder, aber nun als geistlich-
sittliche Kréfte, die aus seiner einsa-
men inneren Verbindung mit Gott
stammen. Das innere Universum
tritt beherrschend hervor: «Die Sitt-
lichkeit ist ganz individuell, sie
besteht nicht unter zweien. Kein
Mensch kann fiir mich fiihlen: Ich
bin. Kein Mensch kann fiir mich
fithlen: Ich bin sittlich.» (VII, 468)
Es ist ein machtiger Eindruck, wie
sich hier die alten Begriffe des
Naturrechts zu einer ganzen Philo-
sophie der Menschheit, zu einer Phi-
losophie ihrer ewigen Geschichte
dehnen. Spiter hat Pestalozzi die
zweite und die dritte Stufe auch als
Zivilisation und Kultur einander ge-
geniibergestellt. Es war und blieb
aber das Resultat seines Lebens, daf
der Mensch sich aus autonomer
Kraft selbst bilden miisse, und man
wiirde Pestalozzi ganz in eine Reihe
mit Kant und Fichte stellen diirfen,
wenn ihn nicht ein doppelter Zug
von ihnen unterschiede. Zunachst
bleibt eben die ganze untere
Schicht, namlich jene urspriinglich
naturhaften Kreise des Daseins, jene
Vorform des Sittlichen im organi-
schen Lebenszusammenhang unter
der Decke des Autonomiegedankens
erhalten, um im «Schwanengesang»
mit letzter Vertiefung hervorzutre-
ten. Er ist kein echter Sohn der Auf-
klarung, sondern Verkiinder tieferer
Lebensbénder als der kiihlen, iiber-
all gleichen Vernunft. Und dann:
wenn Pestalozzi von Autonomie

164

sprach, so blieb doch ihr Gipfel fiir
ihn nicht die praktische Vernunft
oder die gesetzliche Uebereinstim-
mung mit sich selbst, sondern die
Selbstkraft der Liebe, der Mensch-
heit bestes, ja ihr gottlichstes Teil.
Es blieb nicht beim Sollen: auch die
echte, sittliche, gelduterte Liebe ist
das Werk meiner selbst. (VII, 505)—

So weit war Pestalozzi in innerem
Ringen mit seinen Gedanken gedie-
hen, als die Vorsehung den Gereif-
ten nach Stans rief. Waren diese
Gedanken unscharf, so nur deshalb,
weil sie gelebt waren, unter Schmer-
zen gelebt, nicht bloB philosophisch
erdacht. Waren sie widerspruchs-
voll, so deshalb, weil das Leben tra-
gisch ist. Auf ihnen hat er weiter
gebaut. Die «Methode» ist die folge-
richtige Anwendung der «Nachfor-
schungen» auf das Werk der Men-
schenbildung. Die Erziehungskunst
ist nur die bewufite Handbietung
fiir diesen Gang der Natur vom Sin-
nenwesen zum sittlichen Menschen.
Wir treten in den dritten grofien
Lebensabschnitt Pestalozzis ein. Er
stand im 53. Jahre, als aus der
Abendstunde des FEinsiedlers die
Morgenstunde von Stans wurde. Er
begann von vorn, das ABC des Le-
bens zu lernen. In Burgdorf machte
er die groflen methodischen Ent-
deckungen, von denen Europa spre-
chen sollte. In Iferten wird aus dem
wunderlichen Pestalozzi eine Bewe-
gung. Die Welt bequemt sich, auf
die Worte des VerstoBenen zu lau-
schen. Aus seinen einsamen Trau-
men und Gedanken erwachst eine
Epoche der Erziehungsbestrebungen,
die dem Idealismus der deutschen
Philosophie und der groflen deut-
schen Dichtung als ebenbiirtige
klassische Piadagogik zur Seite geht.
Aber es ist das Ergreifendste an dem
Bild dieser Jahre von 1800 bis 1818,
wie er, umgeben von einem wach-
senden Kreis vielseitiger Mitarbeiter,
anerkannt und geehrt von dem nach-
revolutionaren FEuropa, fruchtbar
als Schriftsteller padagogisch grund-
legender Werke, immer mehr sein
Eigenstes entschwinden fiihlt, wie
Pestalozzis Selbstkraft um so mehr
versiegt, je mehr der Pestalozzianis-
mus siegt. Er hatte dem armen Volk
aufhelfen wollen — nun wurde er

Leiter einer vornehmen Pensionsan-
stalt; er hatte der Mutter das Ge-
fithl und BewufBtsein ihrer Erzie-
hungskrafte wiedergeben wollen —
nun wuchs daraus eine staatliche
Volksschule; er hatte den Kreis des
Lebens zum Fundament der Men-
schenbildung machen wollen — nun
wurde daraus das Quadrat der exak-
ten Methode. Er war wohl einmal
so weit gegangen, zu glauben, wenn
sein Leben einen Wert hitte, so sei
es der, das gleichseitige Viereck zur
Grundlage der Volksbildung ge-
macht zu haben. Aber es kam die
Stunde der Erlosung, durch die es
fast wie ein Widerruf solcher Ueber-
schatzung der methodischen Einzel-
heiten geht. Und es klingt wie ein
Jubelruf der Befreiung, wenn er in
der Neujahrsrede von Clindy 1819
frohlockt: «Ich habe es gewonnen,
ich habe es erhalten, ich stehe nun
wieder als Vater im Kreis armer
Kinder, um mit seltenen Mitteln
den Zweck meines Lebens, die Bil-
dung des Volkes, die Bildung der
Armen durch praktische Versuche
bis an mein Grab seiner Reifung na-
her zu bringen.» (X, 618) —

So seltsam konnen Seele und
Weltwirken beim Menschen ausei-
nanderfallen. Und den Historiker
geht beides an: die stille Sehnsucht
der einsamen Individualitat, so sehr
sie durch auflere Zeitmachte umge-
staltet wurde, wie die breite Wir-
kung in die Welt, die Pestalozzis
Werk auf ihre Art verstand und
niitzte: Denn soviel steht fest: Be-
rithmt geworden ist der Pestalozzi
von Burgdorf und Iferten, der Be-
grimder der FElementarmethode,
durch die die Elementarschule erst
eine Volksschule und die Volksschu-
le eine Statte der Menschenbildung
wurde. Berithmt geworden ist Pesta-
lozzi als das Haupt einer padagogi-
schen Schule, die oft genug Fremd-
artiges und Gelehrtes in des Mei-
sters Herzensgesichte hineinmischte.
Und deshalb kann uns die doppelte
Frage nicht gleichgiiltig sein, wie
diese Elementarmethode mit dem
innersten Wesen und Streben Pe-
stalozzis zusammenhing, und wes-
halb gerade sie so stark auf die da-
malige Welt wirkte.



Die Methode ist die innerlich not-
wendige Folgerung aus den «Nach-
forschungen» iiber die Entwicklung
und Bestimmung des Menschen. Sie
ist der Weg zur Menschwerdung,
ein geistvolles Mittel der Kunst, aus
den instinktartigen Anlagen der
Natur und aus dem gesellschaft-
lichen Verderben gerade alle die ge-
staltenden geistigen Akte hervorzu-
holen, die zur inneren Veredlung
des Menschen dienen, die ihn aus
einem Werke der Natur zu einem
Werke seiner selbst machen. Denn
diese methodische Fithrung ist eine
Hilfe zur Selbsthilfe, also echt so-
kratisch im Gegensatz zu den Ver-
irrungen des Sokratisierens mit blo-
Ben Begriffen. «Der Mensch wird
nur durch die Kunst Mensch.» —
«Aber», so fiigt Pestalozzi gleich
hinzu, — «soweit sie auch geht, diese
Fiihrerin unsrer selbst, die wir uns
selber erschaffen, so muf sie sich in
ihrem ganzen Tun dennoch fest an
den einfachen Gang der Natur an-
ketten.» (IX, 67) Dieser Wettkampf
zwischen Kunst und Natur, der bald
zu miBtrauischen Aeuflerungen ge-
gen die Natur, bald zu ihrer Erhe-
bung tiber alle Kunstmittel der Er-
ziehung fithrt, macht die eigentiim-
liche Schwierigkeit der Schrift aus,
die sich doch durch den Titel «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt»> ganz
deutlich in den Zusammenhang der
alten Gedanken von der Kraft des
Familiengeistes eingliederte. Es sind
da deutlich kapitelweise zwei ganz
verschiedene Denkrichtungen er-
kennbar: neu ist das Bestreben, die
Ausbildung der exakten, mathema-
tischen Anschauung von den kiinst-
lich isolierten Elementarakten an
als das Erste, was nottut, in den
Vordergrund zu stellen; darunter
aber erhilt sich die ganze alte Un-
terschicht von den natiirlichen inne-
ren Kriften und dufleren Lebens-
kreisen, aus deren Rhythmus die
fritheste Erziehung nie herausfallen
diirfe. Die Problemformulierung:
«Von dunklen Anschauungen zu
deutlichen Begriffen» folgt der da-
mals herrschenden Leibnizischen
Ausdrucksweise. Delekats bedeuten-
des Buch hat uns dariiber hinaus
ihre tiefen Zusammenhinge mit
dem mystischen Begriff der «Be-

rithrung» gezeigt, den wir auch von
Jacobi, Lavater und Hemsterhuis
her kennen. Von da aus geht aber
der Weg nach der einen Seite — so
darf man sagen: — in der «Richtung»
Kant, nach der anderen in der
«Richtung» Herder. Psychologisch
war beides gemeint; aber es ist die
Psychologie eines mithsam ringen-
den Autodidakten. Noch kennt er
kein anderes Wort fur die Entwick-
lungsgesetzlichkeit der Seele als
«physischer Mechanismus»; den
Ausdruck «organisch», der seit etwa
1805 erscheint (IX, 228), hat ihm
vielleicht erst Niederers Schelling-
sche Philosophie geliefert. Folglich
treffen auch die beiden Ausdeutun-
gen der Methode, die versucht wor-
den sind, beide etwas Richtiges.
Denn richtig ist es, da} ein Teil
dieser Gedanken auf Motiven ruht,
die Kant in seiner Transzendental-
philosophie herausgearbeitet hatte.
Keineswegs wurde Pestalozzi ein
strenger Kantianer. Aber der Sache
nach ist der eigentliche Sinn der
Formenlehre und der Zahlenlehre
doch dieser, daB Pestalozzi die Be-
deutung der «reinen» Anschauung,
der mathematisch-exakten Anschau-
ung, fiir den spontan-geistigen Auf-
bau des AuBenweltbildes geahnt hat.
Flementarer als die alten Schulfa-
cher Lesen, Schreiben, Rechnen ist
die Anschauungsfihigkeit, die den
geometrischen Gesetzen folgt und die
ihre reguldre Urform deshalb im
Quadrat hat, weil das Quadrat eine
Art von rechtwinkligem Koordina-
tensystem fiir alle ebenen Anschau-
ungsformen liefert. So vielfiltig die
sinnliche Beschaffenheit der Erfah-
rungsdinge sein mag: vorauswissen,
«apriori» wissen kann ich immer,
daB sie eine raumliche Gestalt ha-
ben werden und dafl diese Gestalt
eine zahlenmaBig falbare Bestimmt-
heit haben wird. Diese Elemente
des Anschauens sind daher, genau
wie die Sittlichkeit, das «Werk mei-
ner selbst», sie sind Produkt der
Schiopferkraft des Geistes, auf der
die geheimnisvolle «Intellektuali-
tat der Anschauung» beruht. Es ist
nur die laienhafte Umschreibung
dieser Wahrheit, wenn Pestalozzi
mit der Leidenschaft des Entdeckers
ausruft: «Alles, was ich bin, alles,

was ich will, und alles, was ich soll,
geht von mir selbst aus. Sollte nicht
auch meine Erkenntnis von mir
selbst ausgehen?» (IX, 69) Es ist so;
aber nur die formale, nicht die in-
haltliche Anschauung geht apriori
von mir selbst aus. Und deshalb ist
es in dieser Linie nur folgerichtig,
wenn Pestalozzi kein ABC der Emp-
findungen ausgebildet hat. Denn die
Mannigfaltigkeit der Empfindungs-
qualitaten beruht nicht auf apriori
konstruierenden Geistesakten. Frei-
lich folgt aus dieser Linie auch die
ganze Monotonie der FElementar-
biicher, in denen die Formen- und
Zahlenlehre ausgebreitet wurde. Es
folgt aus ihr jenes unlebendige «mé-
caniser 1’éducation», das schon Zeit-
genossen wie Humboldt und Goethe
getadelt haben.

Daf} alles von mir selbst ausgehe
— dieser Satz steht aber bei Pesta-
lozzi noch in einem ganz anderen
Zusammenhang drin: in dem Zu-
sammenhang der alten organischen
Idee der Indiviuallage, der Lebens-
nahe und ihrer Bildungskrafte. So-
bald dieses Motiv in den Vorder-
grund tritt, spricht Pestalozzi von
der sinnlichen Nihe der Gegenstan-
de, von der Vielheit der Sinne,
durch die der Mensch mit ihnen
Umgang pflegt, und besonders von
dem allgemeinen Sinn der «Gemein-
kraft», in der alle isolierten Sinne
ihren Mittelpunkt finden. Dann in-
teressiert ihn der Appenzeller Vogel
in seiner Buntheit und Bewegtheit;
dann mochte er den jungen Men-
schen ganz in die Fiille dieser bil-
denden Lebensbiander einspannen.
Es ist nur wiederum ein Abirren ins
Mechanische, wenn er im «Buch
der Miitter» diesen tiefen Gedanken
dahin verflacht, alles Bemerken-
und Redenlehren miisse am eigenen
Korper des Kindes seine erste an-
schauliche Gundlage finden.

In der Sprachlehre gehen iiber-
haupt beide Denkweisen am sto-
rendsten durcheinander. Von der
blofien Schallkraft fithrt kein Weg
zur sinnerfiillten Sprechkraft. Me-
chanisch ist das Aufbauen der Silbe
aus Buchstaben, des Wortes aus Sil-
ben, des Satzes aus Wortern, das
Sammeln einer leeren Nomenklatur
auf Vorrat. Organisch-lebendig ist

165



die Anheftung des sprachlichen Aus-
druckes an den Eindruck, an das
bildhafte Erlebnis: denn wie fir
Herder ist fur ihn die Sprache
«Riickgabe aller Eindriicke, welche
die Natur in ihrem ganzen Umfan-
ge auf unser Geschlecht gemacht
hat.» (IX, 96) — Aber ganz miindet
Pestalozzi in die alten ihn beherr-
schenden Gedanken erst ein, wo er
von der sittlichen Elementarbildung
spricht und das Liebesband zwi-
schen Mutter und Kind wieder zu
dem «Element» macht, aus dem sich
alle hoheren sittlichen Gefiihle und
somit auch die erlebten Grundla-
gen der Beziehung zu Gott als der
néachsten inneren Beziehung entwik.
keln.

Schon 1805 hat Pestalozzi emp-
funden, daf} seine Briefe an GeBner
das MiBverstindnis erwecken kénn-
ten, als wolle er das Ganze der Er-
ziehung in die zerstiickten Elemen-
tarakte der spontanen Anschauungs-
fundamente auflésen: «Ich wollte
sie nicht bloB unterrichten; ich
wollte, daf} ihr Leben und Tun sie
selbst unterrichte und beim Selbst-
unterricht zum Gefiihle der innern
Wiirde ihrer Natur erhcuve.» (IX|
211) So treten denn die berithm-
ten drei Elementarpunkte spéter in
die Stellung bescheidener Kunst-
mittel fiir die Gesamtbildung zu-
riick. Thre Einfachheit bleibt ihre
Wahrheit; aber die Totalitidt des Le-
bens, die Harmonie aller Krafte im
gereiften Menschentum wird star-
ker betont. Fiir entbehrlich hat er
jedoch diese Kunstmittel nicht ein-
mal im hauslichen Gebrauch gehal-
ten. —

Was war es aber, das die Auf-
merksamkeit der Volker auf diese
elementarmethodischen Bemiihun-
gen lenkte? Offenbar empfand man
ihre tiefe innere Beziehung zu den
politischen und kulturellen Grund-
problemen der Zeit. Langst herrsch-
te nicht mehr Rousseaus Satz, man
miisse den Zogling vor dem Gift-
hauch der menschlichen Gesell-
schaft bewahren, wenn er ein voller
Mensch werden solle. Im Gegenteil:
in allen Staaten drehte es sich nach
der Revolution um das grofie Pro-
blem, das sich im Bedeutungswan-

del des Wortes Volk ankiindigt.

166

Volk wird nicht mehr als die nieder-
ste Klasse der Menschheit, als der
grofle Haufen verstanden, sondern
als die Gemeinschaft reifer, selb-
standiger Menschen, die im Sinne
des allgemeinen, freien und glei-
chen Staatsbiirgertums den neuen
Staat zu tragen berufen sind. In die-
sem weltgeschichtlichen Wende-
punkt wird erst eine Volksschule als
allgemeine offentliche Staatsschule
moglich; in diesem Augenblick er-
wacht die sittliche Idee des Volks-
tumes und die sittliche Aufgabe der
Volksbildung. Aber die neue Wen-
dung gibt sich in Deutschland die
gedankliche Form, dafl nur volles
Menschentum ein solches Volkstum
ermogliche und daf} also wahre Na-
tionalbildung nur als wahre all-
gemeine Menschenbildung moglich
sei. Fichte war einer der ersten, der
seherisch erkannte, daf} dieser Weg
iiber Pestalozzi und nur iiber Pesta-
lozzi fithre. In den «Reden an die
deutsche Nation» erneuerte er den
inneren Bund mit ihm, der auf das
Bekenntnis lautete: sittliche Frei-
heit macht den Menschen, der
Mensch macht das Volk, das Volk
macht den Staat. Pestalozzi hatte
diese grofle Mission schon in sich
gefiihlt, als er auf Leopold von
Toskana hoffte. Nur weicht sein
Plan in einem tiefen Sinn von Fich-
te ab, in demselben Sinne, in dem
er schon frith fiir Iselin den Unter-
schied seiner Pline von denen Roch-
ows formulierte. Und wir diirfen
hinzufiigen: in einem echt deut-
schen Sinne, wie er sich schon durch
die Stellung der Hausviter in Chri-
stian Wolffs Naturrecht leise ange-
kiindigt hatte. Fiir Pestalozzi gilt
nicht der spartanische Anspruch des
Staates auf den Menschen, sondern
ihm schiebt sich zwischen den Men-
schen und den Staat das mensch-
lich-organische Gebilde der Familie.
Er ist der Begriinder jener Philo-
sophie der Familie, deren Entfaltung
im 19. Jahrhundert noch niemals
ganz dargestellt worden ist. Nur wo
der Mensch von frith auf in der Si-
cherheit seiner <hauslichen Segens-
genieffungen» lebt, ist der wahre
Nationalstaat. Deshalb keine Natio-
nalerziehung ohne Vertiefung und
Veredlung der Hauserziehung. Ja es

bleibt in Pestalozzi immer eine Ab-
neigung dagegen, den Anspriichen
der kollektiven Existenz einen Vor-
rang vor den Anspriichen der indi-
viduellen Existenz, das heifit der na-
hen Lebenskreise, zuzubilligen. (XI,
88 ff.) Auch in ihm flofl das Blut
des Liberalismus, wie er oft genug
fiir Wirtschaftsfreiheit eingetreten
war. Aber es war nicht der ebenso
rigorose wie heroische preufische
Liberalismus der Pflicht, noch we-
niger der englische Liberalismus des
Fortschritts durch die freie Konkur-
renz aller gegen alle; es war ein re-
ligi6s fundierter humaner Liberalis-
mus, der zugleich alte organische
Lebensformen &hnlich wie Moser
und der Freiherr vom Stein konser-
vieren wollte und deshalb einen
leise riickwirts gewandten, berufs-
standisch orientierten Geist behielt.
In diesem Sinne ruft er schon 1802
in den «Ansichten iiber die Gegen-
stande, auf welche die Gesetzge-
bung Helvetiens
vorziiglich zu richten hat» aus:
«Moge es uns gelingen, die Natio-
nalbildung fiir Helvetien gesetzlich
zu sichern!» (VIII, 394) Dieser echt
heimatlich gefarbte, organische Li-
beralismus bleibt sein politisches
Bekenntnis auch in den Tagen, als
er, nach scheinbarer Beruhigung,
durch Napoleons Riickkehr Europa
und die Schweiz noch einmal in
schwere politische Erschiitterungen
hineingezogen sieht. Er beschwort
die Unschuld und den Edelmut sei-
nes Zeitalters, die neue Freiheit und
Gleichheit im guten alten Sinn zu
brauchen, das heifit aber, den
«Wohnstubenraub» der neuen Epo-
che nicht fortzusetzen: «Vaterland,
um vorwérts zu kommen, mufit du
zuriick und dahin kommen, daf} dei-
ne Kinder wieder, wie noch vor
vierzig Jahren, Lavaters Schweizer-
lieder in Uebereinstimmung mit
sich selbst im Herzen tragen und in
Berg und Tilern, froh wie Aelpler,
den Kiihreihen anstimmen. Vater-
land, du mufBt zuriick und dahin
kommen, daf} deine Jiinglinge wie-
der wie diejenigen, die sich in mei-
ner Jugend um Bodmer und Brei-
tinger versammelten, iiber ihr Zeit-
alter hinaussehen und ... nur fir
das Gute und Edle, das im Vater-

ihr Augenmerk



land noch iibrig geblieben, einen
hohen belebten Sinn zeigen.» (XI,
171) Dies Bekenntnis zum Heimat-
lichen und Hauslichen durchwaltet
seine «Reden an die Schweizer Na-
tion», und es ist, als ob sich Fichtes
Prophetie in ihm zu einem noch
reineren Menschengefiihl steigerte,
wenn wir horen: «Ohne eine hihere
Ansicht des Lebens veredelt sich die
Menschennatur durch keine Art von
buirgerlicher Verfassung, durch kei-
ne Art und Konstituierung ihrer
selbst als Masse, durch keine Art
ihrer kollektiven Existenz als sol-
cher.» (XI, 79) Es ist die alte «Mei-
sterwahrheit> von der Ueberlegen-
heit des Sittlich-Individuellen iiber
das Gesellschaftlich-Kollektive, von
der Ueberlegenheit der organischen
Kultur iiber die mechanische Zivili-
sation. «Laft uns Menschen werden,
damit wir wieder Biirger, damit wir
wieder Staaten werden konnen!s
(X1, 27) GewiB, er sieht wie der al-
ternde Goethe ein neues Zeitalter
kommen. In dem heiligen Ver-
michtnis der «Langenthaler Rede»,
diesem schweizerischen Hochgesang
des reinsten Patriotismus, warnt er
im Blick auf England vor den «of-
fentlichen Landesgefahrens», die das
Maschinenwesen mit sich bringen
muf}, wenn die Volksbildung nicht
mit der Entwicklung der Industrie
Schritt halt. (XII, 515) Aber schon
1815 warnt er ebenso vor dem Glau-
ben, die Volksschulen allein konn-
ten die Bediirfnisse der Zeit befrie-
digen, wenn sie die Kraftiibungen
des menschlichen Geistes nicht mit
den Bildungsmitteln des hauslichen
Lebens in Uebereinstimmung brach-
ten. «Die reine, hohe Wohnstuben-
kraft des hauslichen Lebens fehlt
den Volksschulen fast ganz.» «Vom
Dorfschulmeister an bis auf den
Kultminister hinauf» — sie alle sind
nicht das Personal, das auf diesen
Staats- und Menschendienst wirk-
lich EinfluB hat. (XI, 179) Und in
der grofien Neujahrsrede von 1818
erhebt sich sein Blick zu der Héhe,
von der aus er sein Werk als den
Weg zur Anbahnung einer wirk-
lichen, das heiBt auf den Fundamen-
ten hauslicher Erziehung ruhenden,
allgemeinen Volks- und National-

kultur» erblickt (X, 557 ff., 569)

Noch langst ist die Tiefe dieser
Altersschriften nicht ausgeschopft.
Pestalozzi sah schon den Zusammen-
hang von Religion und Wirtschafts-
leben, den in unseren Tagen Max
Weber verfolgt hat. (XII, 486 ff.)
Schon er sah, daB auf dem jeweili-
gen Mittelstand die eigentliche
Volkskraft und Volkssittlichkeit be-
ruht. Niemand hat es so wie Pesta-
lozzi verstanden, dem eigentlichen
Lebenspuls des Volkes zu lauschen:
«Wer das Volk nicht liebt, der ist
seiner nicht wert.» «Ich denunziere
mich selbst als parteiisch fiirs Volk.»
(VIII, 34. 94. 159)

Wir nihern uns den Stitten, an
denen wir gestern in Andacht ver-
weilt haben. Wir nahern uns der
Stunde von Brugg, die den Vater des
Volkes, den Vater der Armen und
Waisen von dieser Erde nahm. Fiir
Pestalozzi war Altern kein Miide-
werden; es war ein letztes Reifen.
Ich zbgere nicht zu sagen: Erst der
greise Pestalozzi ist der ganze Pesta-
lozzi. Er selbst empfand es so und
hat es 1818 ausgesprochen: «Was
ich so lange fiir das hochste Ungliick
meines Lebens angesehen, daf ich
namlich ein Greis werden mufite,
ehe ich praktisch an die eigentliche
Volks- und Armenbildung Hand an-
legen konnte, und woriiber ich
durch mein Leben so oft und so tief
trauerte, ist von mir gewichen. Ich
bin jetzt fest itberzeugt, wenn ich in
fritheren Tagen an die eigentliche
Volks- und Armenbildung hatte
Hand anlegen kénnen, so wire ich
durchaus nicht auf eine solche Wei-
se dazu reif gewesen, wie der es
notwendig sein muB, der hierfiir
Vorschlage tun und durch sein Tun
Mittel anbahnen will, die wirklich
auf Nationalkultur, Volkszustand
im allgemeinen und besonders auf
das reale Heil, auf die realen Se-
gens- und LebensgenieBungen der
Armen entscheidenden Einfluf ha-
ben soll.» (X, 543)

«Das Leben bildet.» Dieser grofe
Satz steht iiber den Erziehungsge-
danken der Altersepoche. Die «Mei-
sterwahrheit», in der jedes ernst ge-
lebte Erzieherdasein gipfelt, ist die
Erfahrung, dafl man das von innen
quellende und sich formende junge
Leben nur mit zarter Hand pflegen

kann, daB die Kunst wenig tut und
die inneren Entwicklungs- und
Formgesetze des Menschen alles be-
deuten. Deshalb héren wir jetzt
manches zuriickhaltende Wort iiber
die Methode, manch lachelnde Kri-
tik iiber die Elementarbiicher und
gegen die unlebendigen, mechani-
schen Kunstmittel der Erziehung.
Alles kommt darauf an, die Natur-
basis der Kunst» festzuhalten. Auch
die eigentliche Denkkraft, das Zu-
sammenstellen, Trennen, Verglei-
chen, Aussprechen entfaltet sich an
den lebensnahen Gegenstanden or-
ganisch von innen. «Wir hatten sehr
Unrecht, sie aus dem Viereck unse-
rer Anschauungstabellen und aus
dem Mechanismus ihrer geistig un-
gelebten Einiibungsmittel, wie ei-
nen Deus ex machina hervorzau-
bern zu wollen.» (XII, 342. X, 617)
Es ist kein Segen in dem unorgani-
schen Denken, das heifit in «einem
aufler den Zusammenhang ... des
wirklichen Lebens geworfenen Frei-
denken, dem das heilige, segensvolle
Fundament des durch menschliche
Lage und menschliche Pflicht be-
schrankten Denkens mangelt.» (XII,
354) Das gleiche gilt von der Bil-
dung der physischen Krifte, von der
Kunstkraft im engeren Sinne, die
unter industriellen Verhéltnissen
zugleich eine wesentliche Grundla-
ge der Berufsbildung ausmacht. Und
endlich ist es auch so im Sittlich-
Religiosen: die Briefe an Greaves,
die wir leider nur Englisch und in
der Riickiibersetzung kennen, las-
sen die berithmten drei Elementar-
punkte nur in einer bescheidenen
Seitenstellung erscheinen. Glaube
und Liebe, von der Mutter friih be-
lebt und gehegt, sind alles; sie sind
fiir den Menschen, was die Wurzel
fiir das Wachstum des Baumes be-
deutet; und ihnen liegt etwas In-
stinktartiges zugrunde. Das Leben
bildet — der organische Selbsttrieb
bildet!

Von innen her also stromen die
belebenden Krifte der Menschenna-
tur. Die Kunst reicht ihnen nur
scheu und vorsichtig die Hand, da-
mit das Beste an ihnen nicht zerstort
werde: Individualitat und Totalitat
des menschlichen Wesens. Man
kann den Sinn echter Erziehung

167



nicht tiefer aussprechen als in den
Worten, die Pestalozzi schon am
Neujahrstage 1809 an seine Zog-
linge richtet: «Es ist ferne von
uns, aus euch Menschen zu machen,
wie wir sind. Thr sollt an unsrer
Hand Menschen werden, wie eure
Natur will, wie das Gottliche, das
Heilige, das in eurer Natur ist, will,
daB ihr Menschen werdet.» (X, 393)
Alle inneren Krafte aber bilden eine
Totalitat. Sie gehen aus einer Ge-
meinschaft hervor. Ein Mystiker
wiirde sagen: sie wurzeln im Seelen-
grunde; und weil dieser gottliche
Urgrund im Menschen einfach ist,
deshalb miissen die Kunstmittel der
Elementarbildung gleichfalls verein-
facht werden: Simplizitat, grliwoig
(XII, 308).

Denn Gott ist es, der sich im In-
nern der Menschenseele offenbart.
«Gottlich und ewig ist an sich selbst
im Menschen das Gesetz seines
Wachstums.» Die uralte mystische
Wendung vom gottlichen Funken,
der im Mittelpunkt der Menschen-
natur liegt, ist auch Pestalozzi ver-
traut. (XII, 402. 405. 412) An die-
sen tiefsten Punkt der Menschen-
seele kettete er sein Werk der Men-
schenbildung. Und denjenigen, die
in fritherer Zeit wie heute seine Re-
ligion gesucht haben, rufen wir zu:
Hier liegt sie, hier, wo sie allein lie-
gen konnte: in der gottgewollten
Bestimmung seines Daseins: dem
Gottlichen im Kinde herauszuhel-
fen, damit es Mensch werde. Das ist
nicht blofler Moralismus der Auf-
klarungszeit. Es ist tiefste Verbun-
denheit mit Gott durch den eng-
sten, letzten, einfachsten der Lebens-
kreise. Der Gott, der uns im Innern
wohnt, war Pestalozzis Gott. In sei-
nem Licht und in seiner Liebe sah
er das Leben. «Mir sind die Spharen
des Weltalls Spharen der Ewigkeits.
«Allenthalben wallet durch die Er-
scheinung des Vergianglichen die
Ahnung des Unsterblichen.» (X,
436) Der innerste Kreis aber, die
Seele, enthélt den Schliissel zu al-
lem. Der Gott des Hirns ist ein
Hirngespinst. Im Herzen klopfen
seine Pulse; von da aus begriindet
er die Herrschaft des Geistes iiber
das Fleisch und die Herrschaft
der Liebe iiber die Welt. Daher Pe-

168

stalozzis Gebet an dem Neujahrs-
tage jenes Jahres, in dem der grofle
Kampf um den religiosen Geist sei-
ner Anstalt gefithrt werden sollte:
«Erhalte in mir, o Gott, o mein
Schopfer, erhalte die einzige Kraft
in mir, die du mir gegeben — er-
halte meine Liebe in mir!» (X, 391)
Was man an dieser Religiositat ge-
tadelt hat, es ist nicht wegzuleug-
nen: im Diesseits wurzelt Pestaloz-
zis Mystik. Er kennt nur eine Offen-
barung: den Geist der Liebe, der den
Menschen iiber die Natur erhebt
und doch in einem tiefsten Sinne
eben seine Natur ist. Pestalozzis
Religion ist immanente Mystik.

Auch das Christentum konnte er
nicht anders deuten. Es fiithrt nicht
weit, hier Stellen zu sammeln und
zu vergleichen. In voller Klarheit
liegt vor uns, wie er Christus ver-
stand und verstehen mufte: als den
Bringer der Liebe, die den Men-
schen von innen heraus veredelt. So
lautet es schon in dem groflen Be-
kenntnisbrief an Nicolovius. Mit
dem schweren Riistzeug der Fichte-
Schellingschen Philosophie hat Nie-
derer in Lenzburg zu beweisen ver-
sucht, daf} die Methode der Weg sei,
die absolute und vollendete Offen-
barung der sittlichen Menschen-
natur in Christus, die gottliche
Menschhheitsidee, im Menschen
rein zur Entfaltung zu bringen. In
Pestalozzi selbst war das alles viel
einfacher, viel urspriinglicher.
Wenn sein Urteil iiber die Pfarrer
gewechselt hat und sein Urteil iiber
den Katechismus als Schulbuch im-
mer gleich negativ blieb — zum
Christentum als der entscheidenden
Lebensmacht bekannte er sich -
wenn es not tat, auch gegen die
Pfarrer, und eben diese Wahrheit
meinte er, wenn er dem Christen-
tum eine weltgestaltende Kraft zu-
traute, die er dem Staat und dem
Recht nicht zutraute. Das Evangeli-
um ist kein System des biirgerlichen
Rechts. «Der Heiland hat nie advo-
katisiert.» (VIII, 25f.) Grade des-
halb ist er jesusglaubig, wie kaum
ein anderer; denn es war in ihm
ein Funke jener Kraft, die Jesus sich
als Gottessohn empfinden lief.
Selbst den Wert der positiven Kon-

fession hat er anerkannt, obwohl er
die Streitsachen nicht fiir das Kin-
desalter und nicht fiir den Richter-
stuhl des Volkes geeignet fand. Was
ihm die Bibel bedeutete, trat in dem
ergreifendsten Moment seines Le-
bens zutage. Er wufBte, dafl die Sitt-
lichkeit sich erst in der Religion
vollendet und dafl zur Gewissens-
reinheit Gnade gehort. Aber sein
Hauptbekenntnis blieb das aindevery
gy ayany, und wie das Grundthema
seines Lebens umklingt Anfang und
Ende des «Schwanengesangs» das
ewige Wort von «Wahrheit und
Liebe». (XII, 378) —

«Mein Leben hat nichts Ganzes,
nichts Vollendetes hervorgebracht.»
(XII, 291) So schrieb Pestalozzi als
Achtzigjahriger im Riickblick auf
ein halbes Jahrhundert unermiid-
lichen Suchens und Schaffens. Wenn
wir ein ganzes Jahrhundert spater
die Ernte dieses Lebens betrachten,
so scheint sie uns reicher, als in
Worten zu sagen ist. Und sprache er
heut, wie der scheidende Elia, noch
einmal zu uns: «Bitte, was ich dir
tun soll, ehe ich von dir genommen
werde», so wiifiten wir keine bessere
Antwort als die Elisas: «Dafl dein
Geist bel mir sei zwiefaltig.» Wel-
cher Strom von Wahrheit und Lie-
be von ihm ausgegangen ist, das
steht nicht in den Akten, nicht in
den Schulordnungen und den Hand-
biichern der Piadagogik, sondern das
flutet von Herz zu Herz und hat —
weit iiber deutsche Lande hinaus —
den heiligen FErziehergeist belebt,
der in der Stille wirkt und nach den
Ehren dieser Welt nicht fragt. Selbst
seine Schriften geben uns nur den
schwachen Abglanz der leuchtenden
Glut in seinem Herzen. Allein in
den herrlichen «Reden an
Haus» spiiren wir noch heut die ver-
stechende und sehende Liebe zum
Kinde, die das Leben in Pestalozzis
Leben war.

Verlangte man jedoch einen ge-
drangten Ausdruck fiir das, was ob-
jektiv von ihm ausgegangen ist, so
wiirde ich neben jene ergreifend
wahre Inschrift von Birr und neben
Fichtes tiefe Charakteristik in den
«Reden an die deutsche Nation» ein
Dreifaches stellen:

sein



Thurgauische Kantonsschule
Frauenfeld

Auf den 15. April 1978 sind folgende Haupt-
lehrstellen zu besetzen:

1 Hauptlehrstelle flir Franzdsisch
und ltalienisch

1 Hauptlehrstelle fiir Handelsfacher

Die Bewerber missen sich uUber eine ab-
geschlossene akademische Bildung aus-
weisen koénnen. Anmeldeformulare sind
beim Rektorat der Kantonsschule Frauen-
feld zu beziehen, welches auch weitere
Auskiinfte Uber Anstellungsbedingungen
und Besoldung erteilt.

Anmeldungen sind bis zum 15. November
1977 zu richten an das Rektorat der Kan-
tonsschule, 8500 Frauenfeld.

Kantonsschulen Romanshorn und
Kreuzlingen

Es ist vorgesehen, auf Frihling 1978 (Beginn des
Schuljahres) vier Hauptlehrstellen neu zu besetzen.
Diese betreffen die Facher:

Franzosisch und ltalienisch
Deutsch und ein weiteres Fach
Geschichte und ein weiteres Fach

Mathematik und Darstellende
Geometrie oder Physik

Die Schulen fiihren die Oberstufe (4'/2 Jahre) der
Gymnasien Typus A, B und C. Als weitere Facher
kommen vor allem Latein und Englisch, jedoch
auch andere Mittelschulfacher in Betracht.

Interessenten werden gebeten, ihre Anmeldung zu-
sammen mit den Ublichen Unterlagen und Angaben
Uber Referenzen sofort an das Rektorat der Kan-
tonsschulen am See, 8590 Romanshorn, zu richten.
Rektor Dr. Th. Reich steht fiir ndhere Auskiinfte
gerne zur Verfligung.

Telefon Kantonsschule Kreuzlingen: 072 84227,
Kantonsschule Romanshorn: 071 63 47 67; Rektor
Reich privat: 071 63 46 66.

Erziehungsdepartement des Kantons Thurgau

Die Schulpflege der Stadt Aarau

sucht ab sofort oder auf Vereinbarung eine
diplomierte

Logopadin

Aufgabenbereich:
/2 Pensum an der stadtischen Primarschule
'/2 Pensum an der Heilpad. Sonderschule

Die Anstellung richtet sich nach der Dienst-
und Besoldungsverordnung der Stadt Aarau.
Die Besoldung erfolgt nach den kantonalen
Richtlinien.

Bewerbungen mit den Ublichen Unterlagen
sind zu richten an Schulpflege Aarau, Sekre-
tariat, Postfach 115, 5001 Aarau.

Anmeldefrist: 20. Oktober 1977.

Auskinfte tuber Telefon 064 251155 int. 290.

Der Heilpdadagogische Dienst St.Gallen-Appen-
zell-Glarus sucht auf Frihjahr 1978 oder friher
fur die beiden Gebicte: St.Gallen-Rorschach-
Unterrheintal und Rapperswil-Weesen-Kanton
Glarus

2 Heilpadagoginnen

wenn moglich mit Erziehungs- oder Unter-
richtserfahrung, fir die Einzelférderung behin-
derter Kleinkinder im Elternhaus und fiur die
Elternanleitung und -beratung.

Besoldung geméaB Reglement der Stadt St.Gal-
len fir Kindergartnerinnen mit heilpadagogi-
scher Ausbildung, 13. Monatslohn, Lehrerpen-
sionskasse, 9 Wochen Ferien.

Auskiinfte erteilt der Dienstleiter, Herr A. Vil-
liger, 9037 Speicherschwendi (Telefon 071
94 29 16). Bewerbungen sind zu richten an den
Présidenten des HPD: Herrn Dr. E. Bauer,
HohbihlstraBe 22, 9400 Rorschach.

169



Stiftung SchiloB Biberstein

An unserer heilpddagogischen Sonderschule (staatlich an-
erkannt, von der IV unterstiitzt) mit zurzeit 45 geistig behin-
derten Kindern ist auf den Anfang Januar, allenfalls auf
den Schuljahresbeginn im Friihling 1978, eine Lehrstelle
neu zu besetzen. Die bisherige Stelleninhaberin hat sich
verheiratet und méchte die Stelle auf Jahresende auf-
geben.

Wir suchen erfahrene/n

LEHRER/IN

mit Primarlehrerpatent und zuséatzlicher ‘Ausbildung in
Heilpddagogik. (Die Stelle wird allenfalls bis zum Friihling
1978 als Vikariat besetzt.)

Wir bieten:

- gutes Arbeitsklima mit weitgehend selbsténdiger Schul-
fihrung;

- 30-Pflichtstunden-Woche (wie offentliche Schulen);
- kleine Schulklassen (8-12 Kinder);

- Besoldung nach Dekret des Kantons Aargau;

- Ortszulage;

- eine 3-Zimmer-Wohnung oder eine Altwohnung in einem
Bauernhaus kann allenfalls zur Verfligung gestellt wer-
den;

— Néhere Auskunft unter Telefon 064 22 10 63 (Herr Noser).

Wir erwarten:

- gutes Einflihlungsvermdgen in die Aufgabe des Sonder-
klassenlehrers und Verstdndnis fiir die Bediirfnisse gei-
stig behinderter Kinder;

- lhre schriftliche Bewerbung mit den tblichen Unterlagen
(Studienausweise, Inspektionsberichte, handschriftlicher
Lebenslauf, Referenzen).

Kunstgewerbeschule der Stadt
Zirich mit Kunstgewerbemuseum
und Bibliothek

Die Stelle des

Bibliothekars

ist wieder frei geworden und wird hiermit zur Wiederbe-
setzung ausgeschrieben. Der Bibliothekar betreut und
leitet unsere umfangreiche und vielseitige Fachbibliothek.
Diese steht sowohl der Oeffentlichkeit als auch Angehdri-
gen der Schule hauptsadchlich mit Literatur aus den Berei-
chen der freien und angewandten Kunst zur Verfiigung. Sie
enthdlt auBerdem eine Schiilerbibliothek mit Werken der
Belletristik. Der Bibliothekar ist dem Direktor unterstellt.

Wir suchen

eine/n fachkundige/n Mitarbeiter/in

mit HochschulabschluB oder entsprechender gleichwerti-
ger Ausbildung mit Sinn fiir Zusammenarbeit und einschia-
giger Erfahrung.

Fiir Auskiinfte steht der Direktor, Dr. Hansjérg Budliger,
zur Verfiigung (Telefon 42 67 00).

Offerten, bestehend aus handgeschriebenem Bewerbungs-
schreiben, Angaben und Unterlagen lber bisherige Tatig-
keit, Zeugnisse, Foto und Angabe von Referenzen sind
spatestens bis 31. Oktober 1977 dem Schulvorstand der
Stadt Ziirich, Postfach, 8027 Ziirich, einzureichen.

Der Schulvorstand der Stadt Ziirich

Landschulheim Oberried
Belp bei Bern

Wir suchen fiir unsere fiinfklassige Internatsschule

einen initiativen Lehrer/Lehrerin

wenn mdglich mit Erfahrung in sprachlichen und
musischen Fachern oder mit heilpddagogischer
Ausbildung.

Unsere 50 internen Schiiler zwischen 11 und 16
Jahren werden auf Berufslehre und Weiterstudium
vorbereitet.

Wir bieten: Fiinftagewoche, zeitgeméBe Besoldung,
evtl. Wohnung.

Stellenantritt: 15. Oktober 1977.

Bewerbungen an:

Direktion Landschulheim Oberried,
3123 Belp bei Bern, Telefon 031 8106 15

Kinderheim St.lddazell, Fischingen TG

Fir die Gruppe unserer AbschluB-Schule suchen
wir auf 1. Dez. oder nach Uebereinkunft einen/e

dipl. Erzieher/in als Gruppenleiter/in

Die Gruppe z&hlt 15 normalbegabte, verhaltensauf-
fallige, 13-16jahrige Schiiler. Zusammenarbeit mit
einem Miterzieher.

Wir legen Wert auf kath. Konfession, vielseitige Er-
fahrung, selbstédndige und konsequente Fiihrung
der Gruppe und eine sportliche und handwerkliche
Befahigung.

Weitere Auskiinfte erteilt: P. Stephan Manser,
St.Iddazell, 8376 Fischingen TG, Tel. 073 41 11 11

Stellen-Ausschreibungen und -Gesuche

Auskunft durch die Inseraten-Verwaltung:
M. Kopp, KreuzstraBe 58, 8008 Ziirich
(Bei Anfragen bitte Riickporto beilegen)

170




Zuniachst: Er hat das Volk ent-
deckt. — Andere haben vom Volk
Feines und Kluges geschrieben, wie
Rousseau, Moser, Herder, Arndt und
Jahn, haben es dichterisch erfaft,
wie Jeremias Gotthelf, Gottfried
Keller, Peter Rosegger; haben seine
urspriinglichen Gemeinschafts. und
Verwaltungsformen neu belebt, wie
der Freiherr vom Stein. Pestalozzi
hat in dem Volk und mit dem Volk
gelebt, hat seine Not als eigene Not
empfunden, sein Gliick in eigener
Seele quellen fiihlen, seine Fehler
verstanden und hat aussprechen
kionnen, was niemand vor ihm sagen
konnte, weil es zu einfach war. Zu
den Armen im Volk aber wandte er
sich, wie sich Christus zu ihnen ge-
wandt hatte, nicht weil sie enterbt
sind, sondern weil ihnen das Him-
melreich néher ist als allem Volke
sonst. Er kam auch nicht zu ihnen
mit dufleren Gaben, um sie zu be-
schenken. Sondern es war seine
Sehnsucht und seine Kraft «den Ar-
men in dem Sinn reich zu machen,
in welchem er allein wahrhaft reich
werden kann und wahrhaft reich
werden soll.» (XII, 513) Dies alles,
obwohl nach der Langenthaler Rede
kein Zweifel ist, daB er schon die
grofle Auseinandersetzung zwischen
Kapitalismus und Sozialismus kom-
men sah. (XII, 502) Aber er sah das
Volk nicht im Lichte zeitbestimmter
Fragen: er sah es sub specie aeter-
nitatis, das ist im Geist der ewigen
Liebe.

Das zweite: Er hat den grofien Ge-
danken wahrer Volksbildung zuerst
gedacht. — Der Staat des 17. und 18.
Jahrhunderts mag dafiir #Huflere
Formen gefunden haben; Iselin, von
Bonstetten, Rochow mdégen in ihrer
aufgeklarten Art viel Gutes ange-
bahnt haben: ihren inneren Geist,
das Dbeseelende Dreigestirn von
Licht, Liebe, Leben hat erst Pesta-
lozzi hineingetragen. Bei aller Nei-
gung zur Selbstkritik hat er von sich
das stolze Wort gesprochen: «Ich
kann im Fach der Volksbildung
Licht geben wie keiner.» (VIII, 77)
Erst unter seiner Nachwirkung setzt
sich der Name Volksschule durch.
Schon in diesem Sinne kann man sa-
gen: Ein Volk, das keinen Pestalozzi
gehabt hat, ist noch nicht zu eigener

Volkssittlichkeit und Volkskultur er-
wacht. Pestalozzi sah und sprach es
aus, daf} die hohere Bildung einzel-
ner Stande und Menschen Gefahren
in sich trdgt, wenn sie keine allge-
meine Volksbildung zur Grundlage
hat. (XII, 507) Diese aber verstand
er nicht nur als Volksschulbildung,
sondern in viel groflerem Umfang
als hausliche Bildung, als Berufsbil-
dung, als Bildung der Regierten wie
der Regierenden zu echtem Men-
schentum auf einer tief durchdach-
ten, bewuBit psychologischen Grund-
lage. Vielleicht war er es, der mit
seinem Prinzip der Individuallage,
mit der Ankniipfung aller Bildung
an die «Realfundamente des wirk-
lichen ILebens der Menschen und
Menschenklassen» den Gedanken
der Milieupadagogik zuerst gedacht
hat. Er iiberbot ihn aber sogleich,
indem er die allgemeine Bildung
der inneren Menschenkrifte als ein-
ziges Mittel lehrte, der Umweltbe-
dingungen in einem sittlichen und
organischen Sinne Herr zu werden.
Dieser Ruf zur Selbstkraft und
Selbsttatigkeit, fiir den die gestal-
tende Arbeit der Hand, die «Kunst-
kraft>, nur eine Ausdrucksform ist,
entspringt bei ihm aus dem gleichen
religis motivierten Individualis-
mus, wie die Personlichkeitsphilo-
sophie unserer anderen Klassiker.
Aber sein Individualismus hat viel
mehr Wirme und Tiefe, weil er nur
der Brunnen ist, aus dem die ge-
meinschaftserzeugenden Geister her.
vorsteigen: «Das Individuum, wie es
dasteht vor Gott, vor seinen Nich-
sten und vor sich selber, von Wahr-
heit und Liebe in sich selber gegen
Gott und den Néchsten ergriffen, ist
die einzige reine Basis der wahren
Veredlung der Menschennatur und
der sie bezweckenden wahren Na-
tionalkultur.» (XI, 90) Von dieser
Gestalt des Individualismus kann
die moderne Welt nur zuriickkom-
men, wenn sie anfiangt, ihre héch-
sten sittlichen Errungenschaften
wieder zu verlieren.

Und somit das dritte, Héchste:
Pestalozzi wolbt iiber all die Eigen-
gesetzlichkeit der Welt, die sich in
Wissen und Technik, in Wirtschaft
und Kunst, in Staat und Gesell-

schaft unwiderruflich differenziert,
von einfachen organischen Lebens-
formen weit entfernt hat, wieder
den gottlichen Bogen der Liebe, die
aus dem Grunde der Seele aufsteigt
und alles geteilte Leben mit seiner
Not und seiner Schuld zuriick-
nimmt in die heimatliche Gebor-
genheit der Gottnahe. «Die innere
Kraft der Menschennatur ist eine
gottliche Kraft, sie ist die Kraft Got-
tes.» (XI, 145) Wir nennen das heut
sozial. Aber es ist mehr. Es ist die
tiefe GewiBheit, daf} alle Kreise des
Lebens in Ewigkeit um die leben-
dige Menschenseele gravitieren, die
Menschenseele um die Liebe, und
die Liebe um Gott. Dieser Mittel-
punkt aller Kraft in der Welt — er
war auch Pestalozzis Mittelpunkt.
Wer ihn verstehen will, muf} ihm
dahin folgen. —

Denn noch klingt aus der Wolke,
die ihn unseren Augen entriickt hat,
nachzitternd das Schluflwort des
Schwanengesanges und beriihrt mit
seltsamer Gewalt unsere Herzen, als
ob er es in dieser Stunde des Dan-
kens und des Gedenkens hineinriefe:
«Priifet alles, behaltet das Gute, und
wenn etwas Besseres in euch selber
gereift, so setzet es zu dem, was ich
euch ... in Wahrheit und Liebe zu
geben versuchte, in Wahrheit und
Liebe hinzu und werfet wenigstens
das Ganze meiner Lebensbestrebun-
gen nicht als einen Gegenstand weg,
der, schon abgetan, keiner weiteren
Priifung bediirfe. — Er ist wahrlich
noch nicht abgetan und bedarf einer
ernsten Prifung ganz sicher, und
zwar nicht um meiner und um mei-
ner Bitte willen.»

SCHWEIZER UMSCHAU

Auf Grund des kantonalen Mittel.
schulgesetzes erleichtert der Kanton
Graubiinden den Schiilerinnen und
Schiilern auch den Besuch privater
Mittelschulen, durch Gewéhrung
jahrlicher Betriebsbeitrage, die fiir
das Schuljahr 1976/77 die Summe
von 6,25 Mio Franken ergaben.

Der Kantonsbeitrag je Biindner-
schiiler an private Mittelschulen be-
lauft sich demnach auf Fr.7787.—.

171



	Pestalozzi

