
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 49 (1976-1977)

Heft: 1

Artikel: Diskussion und Kritik um das Bildungsverständnis heute

Autor: Mühlbauer, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion und Kritik um das Bildungsyerständnis heute
Dr. R. Mühlbauer

«Wenn Bildimg nicht gleich
Ausbildung, aber auch nicht Perfektionierung

und Harmonisierung der
menschlichen Fähigkeiten bedeutet,
sondern vielmehr die Integritas des

Menschseins mit all der sprachlichen
und begrifflichen Problematik
ganzheitlichen Sagens beinhaltet, dann
eröffnet sich in eminenter Weise in
ihrem Blickfeld der notwendige
Bezug zu Glauben, Wissenschaft und
Erziehung, in denen sie selbst nicht
aufgeht, sondern darin ihre
Konkretisierung findet». Mit dieser
Vorbemerkung wird ein Sammelband
eingeleitet, in dem ein Hochschulkollegium

aus Anlaß der endgültigen
Eröffnung und Uebernahme einer
neuen Hochschule für Lehrerbildung

Beiträge aus ihrem Forschungsund

Lehrbereich publiziert1.
Mit der Behauptung, Bildimg dürfe

weder als bestimmte Verfaßtheit
des Subjekts - Perfektionierung und
Harmonisierung menschlicher
Fähigkeiten - begriffen, noch mit «bloßer»

Ausbildung - gedacht ist wohl
an den vorwiegend durch die Schule
vermittelten Erwerb von Kenntnissen

- gleichgesetzt werden, ist ein
Sachverhalt ausgesprochen, der nicht
allein als Programm einer Stätte der
Lehrer-«Bildung» gewertet werden
darf. Bildung meint hier offensichtlich

ein Bestimmungselement von
Pädagogik überhaupt, ohne das der
Gegenstandsbereich der pädagogischen

Wissenschaft nur unzureichend

definiert wäre. Pädagogik
wird hier verstanden als die Wissenschaft

von der Erziehung und
Bildung des Menschen bzw. als Theorie

jenes Handelns, das auf Erziehung

und Bildung des Menschen
abzielt2. Es wird also unterstellt,
daß der Bildungsbegriff als zentrales
Merkmal von Pädagogik fungiert,
bei dessen Fehlen das «Geschäft»
(Kant) der Pädagogik in ungerechtfertigter

Weise reduziert bzw.
uminterpretiert wird. M. a. W.:
Bildung ist weder mit dem, was Erziehung

meint, voll identisch, so daß
die formelhafte Sprechweise von
«Erziehung und Bildung» nur tau-

tologisches Sprechen wäre, noch
handelt es sich um einen Terminus,
der inhaltlich so weit entleert ist,
daß er für alles und jedes in
Anspruch genommen werden könnte,
noch wird hier der Auffassung
rechtgegeben, wonach der Bildungsbegriff

auf Grund seiner historischen

Herkunft und der ihm
anlastenden weltanschaulichen Ausdeutung

aus der pädagogischen
Fachsprache eliminiert werden sollte.
Dem Bildungsbegriff wird vielmehr
ein eigener, und zwar zentraler
Stellenwert innerhalb der Pädagogik
zugesprochen3, der die wie immer
auch inhaltlich näher zu bestimmende

Integrität des Menschseins
betrifft.

Die eben angedeutete Auffassung,
Bildung als zu verwirklichendes
und verwirklichtes Menschsein zu
interpretieren, gibt uns Anlaß,
angesichts des vielbesprochenen Wandels

der Bildung4 und einer
zunehmenden Kritik am überkommenen
Bildungsbegriff5 auf folgende Fragen

eine Antwort zu suchen:
1. In wieweit kann die Pädagogik

als Handlungswissenschaft Bildung
zum Gegenstandsbereich ihrer
Forschung und Theoriebildung zählen?

2. Welches Begriffs- und
Theorieverständnis von Bildung weist die

Pädagogik in Geschichte und
Gegenwart auf?

3. In welche Richtung muß das

Bildungsverständnis weitergedacht
werden, wenn man die
bildungskritischen Ansätze der Gegenwart
zum Anlaß weiterführender Ueber-
legungen nimmt?

1.

Nach C. Menze zeichnen sich in
der wissenschaftlichen Pädagogik
der Gegenwart zwei Richtungen ab,

die, wenn auch aus unterschiedlicher

Motivation, einem Ausschluß
des Begriffs Bildung aus der
pädagogischen Fachsprache das Wort
reden. «Die eine, die das Konzept
einer positivistischen
Erziehungswissenschaft als wissenschaftliche
Heilslehre verkündet, bemängelt,

daß der Bildungsbegriff auf Grund
seiner historischen Herkunft und der
ihm eigenen metaphysischen
Implikationen so belastet und vieldeutig
sei, daß nicht nur ein sinnvoller
Gebrauch des Begriffs ausgeschlossen
sei, sondern daß gleichzeitig auch
derjenige, der ihn verwende, sich des

Ideologieverdachts aussetze, d. h. des

Verdachts der vorsätzlichen Manipulation

außerwissenschaftlicher
Aussagen, die er als wissenschaftliche
Aussagen ausgebe. Bildung, in einer
bestimmten wissenschaftlichen und
gesellschaftlichen Situation für die
Pädagogik relevant geworden, lasse
sich nicht auf Fragestellungen der
Gegenwart übertragen, es sei denn,
man beabsichtige sie vorsätzlich zu
vernebeln. Der Bildungsbegriff
impliziere Wertbeziehungen, die auf
Entscheidungen beruhen, die weder
einsichtig noch begründbar seien.
Deshalb verunsichere das Gerede
über Bildung nicht nur
wissenschaftlich gemeinte Aussagen,
sondern mache sie auch unmöglich»6.

Die andere Richtung ist der
Ansicht, «der Bildungsbegriff sei zur
Zeit der deutschen Klassik mit einer
anthropologischen Auffassung eine
Symbiose eingegangen, die im
Angesicht der Erfahrungswissenschaften

vom Menschen so wie der
modernen philosophischen Anthropologie

unhaltbar sei. Denn die These,
Bildung kennzeichne einen
organischen Entfaltungsvorgang, lasse

sich nicht aufrecht erhalten. Eine
solche Bildung verkenne die realen
Verhältnisse, transzendiere
vorgegebene Wirklichkeiten und arte aus
in weltfremde, rhetorisch
aufgeputzte Selbstbeschwichtigungsversuche.

Folglich müsse auf den
Bildungsbegriff in der Pädagogik
verzichtet werden. Auch von einer Theorie

der Bildung könne nicht mehr
gesprochen werden, weil diese
humanistisch-idealistische Verklärungen

des tatsächlichen Menschseins
enthalte und Erlösungslehren
offeriere»7.

Daneben findet sich noch eine
dritte Richtung, die den Bildungs-

3



begriff zwar verwendet, jedoch ihn
unbesonnen für alles und jedes in
Anspruch nimmt. Dies geschieht
meist in der Verbindimg «Bildimg
und Erziehung», ohne daß dabei zu
erkennen wäre, welcher Sachverhalt
mit «Erziehung» und welcher mit
«Bildung» angesprochen ist. Durch
diesen unreflektierten Sprachgebrauch

von Bildung entstand erst
jener begriffliche Wirrwarrs und
jene wahrhaft babylonische Sprach-
und Geistesverwirrung in Sachen
der Bildimg9, wodurch ein vernünftiger

Gebrauch des Begriffs nicht
nur erschwert, sondern nahezu
unmöglich gemacht wurde.

Zu dieser Problematik ist zu
sagen, daß Bildimg gewiß ein
ungenauer Begriff ist. Diese Ungenauig-
keit wird jedoch nur so lange erhalten

bleiben, solange man die
komplexe Entstehungs- und
Entwicklungsgeschichte dieses Begriffs nicht
kennt. Die bemängelte Ungenauig-
keit des Bildungsbegriffs ist eine
Erscheinung, die im Grunde auf
jeden wissenschaftlichen Grundbegriff

zutrifft und womit sich
deshalb jede Wissenschaft, auch
beispielsweise die als «exakt»
apostrophierten Naturwissenschaften
auseinanderzusetzen haben. Hinzu
kommt, daß ein radikaler Verzicht
auf den Bildimgsbegriff im Bereich
der Pädagogik sachlich völlig
ungerechtfertigt wäre. Gerade die
Problemgeschichte dieses Begriffs zeigt,
daß das mit dem Terminus Bildimg
bezeichnete Phänomen «konstitutiv
in den Zusammenhang pädagogischer

Theoriebildung gehört»10. D.
Benner hat jüngst darauf hingewiesen,

daß sich an der traditionellen
Pädagogik drei Frageweisen klar
voneinander abheben lassen, von
denen eine sich am besten mit dem
«Insgesamt der heutigen Bemühungen

um eine ,'Theorie der Bildung'»
in Beziehung bringen läßt11.

Der Versuch, Bildung aus der
pädagogischen Fachsprache
auszuschließen, käme daher einem Akt
dogmatischer Setzung oder
ideologischer Willkür gleich. Beides
widerspricht den ICriterien der Wissenschaft.

Im übrigen wäre mit der
Eliminierung des Terminus'
Bildung, der in keiner anderen Spra¬

che außer der russischen12 ein
Äquivalent hat und folglich in der
internationalen Diskussion stets
umschrieben werden muß, faktisch nur
wenig erreicht. Es müßte nämlich
jener Sachverhalt, der durch den
Bildungsbegriff in der Pädagogik
umschrieben wird, durch einen
anderen zusammenfassenden Begriff
markiert werden, der dann
allerdings ähnlichen Einwänden ausgesetzt

wäre13. Dieselbe Schwierigkeit
ergäbe sich für die zahlreichen
Komposita, in denen Bildung als
Grundwort erscheint, wie
Bildungsforschung, Bildungsplanung,
Bildungsreform, Bildungspolitik usw.

Darüber hinaus muß gesehen
werden, daß sich im
erziehungswissenschaftlichen Sprachgebrauch ein
Bildungsbegriff herausgebildet hat,
der, abgesehen davon, daß er durch
gar keinen anderen Terminus zu
ersetzen wäre, sehr wohl einen
angebbaren Sinn enthält und folglich
einen vernünftigen Gebrauch
erlaubt. Die Fülle des im deutschen

Bildungsbegriff enthaltenen
Bedeutungsreichtums mag zwar diesen
Gebrauch erschweren, liefert aber
kein stichhaltiges Argument gegen
seine Verwendung. Auch der
Hinweis, der Bildungsbegriff sei auf
Grund seiner ideologischen
Implikationen so belastet, daß er für den
wissenschaftlichen Sprachgebrauch
untauglich sei, übersieht, daß ein
Begriff nicht von sich aus «ideologisch»

ist, sondern daß es der
Ideologen bedarf, um ihn als solchen zu
ettiketieren u. Andererseits ist es das

erklärte Ziel einer kritischen
Erziehungswissenschaft, Ideologiekritik
auch an sich selbst zu üben, d. h. an
den ihr zu Grunde liegenden, aber
durch verschiedene
Traditionszusammenhänge an Bedeutungsfülle
erheblich angereicherten Grundbegriffen.

Sofern sich solche Kritik
nicht lediglich darauf beschränkt,
alle metaphysikverdächtigen
Begriffe aus der Wissenschaft
auszumerzen, sondern vom emanzipatori-
schen Erkenntnisinteresse geleitet,
Form und Qualität der Bildung auf
ihre möglichen und tatsächlichen
Voraussetzungen bzw. ihre möglichen

und tatsächlichen Konsequenzen

hin zu hinterfragen, wird sie als

permanente Aufgabenstellung innerhalb

der Erziehungswissenschaft eine

produktive Auseinandersetzung
zwischen überkommenen
Bedeutungszusammenhängen und neu
gewonnenen Erkenntnisinhalten
ermöglichen. Angesichts dieser permanent

zu leistenden Aufgabe, durch
die wissenschaftlicher Fortschritt
erst gewährleistet wird, erreicht sie
einerseits eine schrittweise Proble-
matisierung der die Erziehungspraxis

beschreibenden Begriffe und
andererseits eine Neu- bzw. Weiterentfaltung

der diese Praxis leitenden
Theorie.

2.

Hält man daran fest, daß Bildung
zu den Grundbegriffen der Pädagogik

gehört und daß ein Verzicht auf
ihn weder sinnvoll vertretbar noch
sachlich gerechtfertigt ist, dann
bleibt zu fragen, welche Auslegungen

dieser Begriff in der Pädagogik
erfahren hat bzw. welches die
herrschenden Bildungsauffassungen der
Gegenwart sind.

Entgegen der weithin verbreiteten

Auffassung, die Epoche des

deutschen Idealismus und der
klassischen Literatur habe dem pädagogischen

Wortschatz den Begriff der
Bildung geschenkt15, konnte durch
verschiedeneUntersuchungen10
überzeugend nachgewiesen werden, daß
die Wurzeln des überlieferten
Bildungsdenkens in der deutschen Mystik

des 14. Jahrhunderts einerseits,
in der Naturphilosophie des
deutschen Arztes Paracelsus (1493-1541)
andererseits und schließlich in der
Theosophie Jakob Böhmes (1575-
1624) zu finden sind. Zumal in den

deutschsprachigen Predigten und
Traktaten des Meister Eckharts,
Johann Taulers und Heinrich Seuses

findet sich eine Ablösung des Wortes

«Bilden» vom rein
handwerklichkünstlerisch-ästhetischen Sprachgebrauch

und eine Anreicherung des

Bildimgsbegriffs mit der biblischen
Imago-Dei-Lehre. Die mystische
Bildungsidee versteht sich als eine
Interpretation der neutestamentlichen
Bild-Gottes-Lehre. «,Bildimg' heißt
bei den Mystikern soviel wie Gottes-

und Christusbildlichkeit bzw. die

existenzielle Verwirklichung
derselben» 17. In dieser Ausprägung

4



wirkt die mystische Bildungstradition
bis ins 18. Jahrhundert bei

Klopstock, Lavater und selbst beim
jungen Herder noch nach, bis sie in
Fichtes Lehre vom «Bild» eine letzte
Aufgipfelung erfährt.

Neben dieser rein theologisch
fundierten Bildungsauffassung reicht
eine zweite Wurzel unseres heutigen

Bildungsbegriffs in die
Naturphilosophie des Paracelsus zurück.
Für ihn bedeutet Bildung die Pflege,

Entwicklung und Ausprägimg
der dem Menschen von Gott gegebenen

Anlagen, damit er die ihm
zukommende Stellung im Ordo Gottes
einnehmen kann. Aber diese
Entwicklung der Kräfte steht nicht
mehr unter der Gnade göttlicher
Führung, sondern vollzieht sich im
Streit der Gegensätze. «Bildung
gründet in der ewig schaffenden
und umschaffenden Natur, ohne daß
diese das menschliche Werden
determiniert»18. Mehr noch als die
theologisch fundierte Bildungsidee
der Mystik macht sich dieser Grund-

zug der Bildung im deutschen
Bildungsdenken des Neuhumanismus
geltend.

In der Theosophie J. Böhmes muß
schließlich die dritte Wurzel des

Bildungsbegriffs gesehen werden.
Gemäß seiner panentheistischen
Metaphysik ist Bildung durchweg
göttliche Bildung, d. h. göttliche Schöpfung,

göttliche Emanation. Bilden
und Bildung sind der Prozeß und
das Ergebnis des emanativen
Ausfließens und Sich-heraus-bildens
Gottes zur Welt- und Menschengestalt.

Da aber in Gott selbst sich
zwei ontologisch gedachte Prinzipien

(das Himmlische und das
Höllische) befinden, bringt auch der
Mensch eine doppelte Gottesbildlichkeit

mit auf die Welt, die lichte
und die finstere. Zu ihr gesellt sich
noch ein drittes Prinzip: das
leibliche. Alle stehen miteinander im
Widerspruch. Jedes will sich auf
Kosten der beiden anderen im
Menschen «erbilden». So entsteht ein
Kampf um das rechte Bild, wobei
dem Willen die entscheidende Rolle
zukommt: «Der Wille ist die Wurzel
der Bildniß»19. So gehen bei Böhme
biblisches, gnostisch-mystisches und
paracelsisches Gedankengut in den

Bildungsbegriff mit ein, ohne daß

ein Ausgleich dieser Elemente
angestrebt wird20. Das entscheidend
Neue aber in Böhmes Theosophie
ist die Hervorkehrung des Willens,
die nach mannigfachen Umsetzungen

dazu führte, daß das Streben,
der Wille, die Sehnsucht, im
klassischen deutschen Bildungsdenken
eine so wesentliche Rolle spielen21.

Als um die Mitte des 18. Jahrhunderts

in der Pädagogik der Aufklärung

die Uebernahme des Bildungsbegriffs

in die pädagogische
Fachsprache erfolgte und Bildung zu
einem Zentralbegriff der Pädagogik
wurde, waren die biblisch-mystischen

bzw. metaphysisch-theologischen

Motive weitgehend verdeckt
bzw. einem umfassenden
Säkularisierungsprozeß unterlegen, wenngleich

nicht völlig verlorengegangen.

Andere Intentionen vor allem
gesellschaftlich-politischer und
ökonomischer Art drängten sich in
den Vordergrund und machten
«Bildung» zu einem Schlagwort
für ein neu erwachendes
Selbstbewußtsein und einer emanzipatori-
schen Bewegung gegen jede Art
fremder Bevormundung. Bildung im
nunmehr pädagogischen Verständnis

«entspringt aus der kritischen
Distanz des vernünftigen Menschen
zu Theologie, Metaphysik,
herrschender Gesellschaftsklasse und
wendet sich gegen die das Menschsein

einschränkenden überkommenen

Herrschaftsverhältnisse. Sie

stellt den Menschen auf das ihm als
Menschen Eigene: auf seine
Vernunft» 22 Der Bildungsbegriff der

Aufklärung ist weder mystisch noch
organologisch. Er beruht vielmehr
auf der Annahme, daß der Mensch
durch Kraftbildung, vor allem
durch Bildung der Vernunft, zur
Tugend befördert werden müsse,
die ihm individuelle Glückseligkeit
und dem «gemeinen Wesen» Sicherheit

und Wohlfahrt bringt. Bildung
wird daher auch in die Nähe des

Unterrichts gerückt: «Da nun der

Wille des Menschen gebessert wird,
wenn man ihn zu einer lebendigen
Erkäntniß des Guten bringet; so hat
man davor zu sorgen, daß es im
gemeinen Wesen niemanden an nöthi-

gen Unterricht fehle»23. Die

klassisch-neuhumanistisch-idealisti-
sche Bildimgsauffassung, wie sie uns
bei Hamann, Herder, W. v. Humboldt,

Schlegel, Schiller, Fichte und
Hegel vorliegt, übernimmt die
zeitkritischen Ansätze der Bildungsidee
der Aufklärung und steigert sie bis
zur völligen Verwerfung bestehender

gesellschaftlicher Verhältnisse.
Dadurch wird sie politisch und
utopisch zugleich. Durch Bildung der
Individualität soll Besserung der
gesellschaftlichen Verhältnisse
erreicht werden. Dazu bedarf es vor
allem der kritischen Distanz zur
eigenen Zeit. Der Gebildete ist
deshalb in erster Linie der in die
jeweiligen gesellschaftlichen Verhältnisse

Nicht-Eingepaßte. Unbeirrt
durch die Wechselfälle der Geschichte,

wenngleich nicht in stoischer
Gleichgültigkeit ihnen gegenüber,
zielt Bildung auf die harmonische
Entfaltung der Persönlichkeit.

«Bildung zur Humanität» ist das

große Thema Herders, weshalb auch
alle Einrichtungen der Menschen,
alle Wissenschaften und Künste für
ihn «keinen anderen Zweck haben,
als uns zu humanisieren, d. i. den
Unmenschen oder Halbmenschen
zum Menschen zu machen, und
unserem Geschlecht zuerst in kleinen
Teilen die Form zu geben, die die
Vernunft billigt, die Pflicht fordert,
nach der unser Bedürfnis strebet» 21.

Was aber bei Herder noch fragmenthafte

Anhäufung von Entwürfen
bleibt, wird bei W. v. Humboldt,
dem Klassiker des deutschen
Bildungsdenkens, zum System einer
Bildungstheorie.

Der Darstellung einer solchen
allgemeinen «philosophischen Theorie
der Menschenbildung» dienen seine

Untersuchungen über den Staat
ebenso wie die über das klassische

Altertum, der Literatur, der Aesthe-
tik, der vergleichenden Anthropologie,

der Geschlechterlehre und
insbesondere der Sprache. In ihr vor
allem, als der «Blüthe», zu der Alles in
des Menschen körperlicher und
geistiger Natur zusammenstrebt» 25

erblickt er die große Macht, die
zwischen Mensch und Welt vermittelt.
Ihre Erlernung bedeutet
Selbstvervollkommnung und Weltgewinn
zugleich, da sie «Abdruck des Gei-

5



stes»26 und «Spiegel seiner (des
Menschen erg. R. M.) Welt»27 ist.
«Der wahre Zweck des Menschen

ist die höchste und proportio-
nierlichste Bildung seiner Kräfte zu
einem Ganzen»2S. Dieses Ideal
menschlicher Vollkommenheit wird
erreicht, indem der Mensch danach
strebt, «soviel Welt als möglich zu
ergreifen und so eng als er nur
kann, mit sich zu verbinden»29.
Aehnlich wie Humboldt zielen auch
F. Schlegels und F. Schillers
Bildungskonzeptionen darauf ab, das

Menschsein des Menschen in der
kraftvollen Einheit einer durch das

Verlangen nach Universalität und
Individualität gleichermaßen
gekennzeichneten harmonischen
Bildung begründet zu sehen.

In Hegels philosophischem System
erreicht das deutsche Bildungsdenken

einen absoluten Höhepunkt und
einen vorläufigen Abschluß. Für
ihn ist Bildung Bildung des Geistes.
Geist aber ist das «Absolute», das

«an und für sich seiende Wesen».
Der Prozeß der Selbstentfaltung des

Geistes, der nicht anders als dialektisch,

d. h. als permanente Bewegimg

der Entzweiimg, der
Selbstentfremdung und -entäußerung in
subjektiven und objektiven,
individuellen und allgemeinen Geist und
eines Sich-Hervorbringens als absoluter

Geist zu denken ist, ist der
Prozeß der Bildung und Selbstbildung

des Einzelmenschen ebenso

wie der Menschheit, wie aller
(geistigen) Wirklichkeit überhaupt. Hegel

hat zweifellos mit seiner
spekulativen Geistmetaphysik den Bereich
der pädagogischen Bildungstheorie
überschritten. «Aber die Vollendung
der Theorie der Bildung in Hegels
System setzt gleichzeitig einen neuen

Anfang des pädagogischen
Bildungsdenkens Der Uebergang
der Philosophie in die Wissenschaft
bedeutet, daß sich jetzt auch der
Pädagogik als Wissenschaft die
Möglichkeit eröffnet, unabhängig von
anthropologischen und ontologi-
schen Vorentscheidungen ihren
Gegenstandsbereich freizulegen und
eine pädagogische Theorie der
Bildung zu entwickeln. Das Bildungsdenken

des 19. Jahrhunderts, Nietzsches

und Diltheys Reflexionen über

Bildung bis hin zu den Bestimmungen

unserer Zeit (Spranger, Litt,
Nohl, Weinstock, Derbolav) sind
trotz ihrer Unterschiedenheit in
jenem Horizont beheimatet, den
Hegels Denken schuf»30. Zunächst
jedoch beherrschen nicht die großen
Bildungskonzeptionen der deutschen
Klassik und des deutschen Idealismus

das Feld. Die Herdersche Idée
einer Beförderung des Menschengeschlechts

zur Humanität wird jetzt
auf eine formale Bildungstheorie
reduziert und einer materialen
gegenübergestellt bzw. mit ihr
verbunden. Typisch für diese auf Schule

und Unterricht eingeschränkte
formale Bildungsauffassung, die in
der allseitigen Bildung der
kindlichen «Kräfte» ihre Aufgabe
erkennt und die Dinge der Welt zum
bloßen (Uebungs-) Stoff veräußerlicht,

sind die Sätze Ch. G.

Salzmanns: «Nach meiner Meynung ist
Erziehung: Entwicklung und Übung
der jugendlichen Kräfte». «Woran
sollen diese Uebungen geschehen?
an Gegenständen, die in die Sinne
fallen. Diese müssen in großer Man-
nichfaltigkeit herbeygeschaft und
den Kindern zur Betrachtung
vorgestellt werden. Wo diese bey sechs-

bis achtjährigen Kindern fehlen, da

ist keine Erziehung, weil nichts da

ist, woran sie ihre sich regenden
Kräfte üben können» 31.

Wo man an die Stelle der
allseitigen Kräftebildung die allseitige
Sachbildung setzt, da wird Bildung
auf Wissensbildung reduziert.

Mit der zunehmenden Entwertung

des Bildungsbegriffs geht auch
dessen metaphysische und
anthropologische Fundierung verloren.
Auch die ihm eigene zeitkritische
Komponente wird mit der Anpassung

an bestehende Verhältnisse
vertauscht. «Bildung wird zu einem
Standesetikett und gleichbedeutend
mit bürgerlicher Kultur und
Humanität» 32.

F. Nietzsche hat diese
Bildungsauffassung aufs schärfste angeprangert.

Seine Kritik trifft vor allem
die Pseudokultur und Pseudobildung
seiner Zeit, die nur Ausdruck einer
verflachten Halbbildung und einer
kulturlosen «Gebildetheit» ist.
Formale Bildung ist Zeichen vonZucht-

losigkeit, und eine nur am Quantum
des Wissens gemessene Bildung ist
«Philisterbildung». Darum heißt seine

Forderung: «Vernichtung der
modernen Gebildetheit zugunsten
einer wahren Bildung», deren Ziel
ist: Befreiung des Individuums von
allen es hemmenden Zwängen und
Entbindung der in ihm liegenden
heroischen und dionysischen Kräfte33.

Der Beginn des 20. Jahrhunderts
ist im Bereich der Pädagogik
geprägt durch einen allgemeinen
Reformwillen, der auch im Bildungsdenken

zu einer Anzahl von
Neuansätzen führt. Begünstigt wird dieser

Prozeß durch eine Neubelebung
philosophischer Richtungen, die
dann allerdings auch die Gegensätzlichkeiten

der verschiedenen
Auffassungen noch schärfer hervortreten

lassen.
Aus den verschiedenen Versuchen

einer Neufassung des Bildungsbegriffs

sei vor allem jene Richtung
herausgehoben, die man gemeinhin
als Kulturpädagogik bezeichnet, «in
der Lebensphilosophie und
Neukantianismus mit dem Historismus
Diltheys zusammenflössen»34 und
die von Persönlichkeiten wie Spranger,

Kerschensteiner, Nohl und Litt
getragen wird. Für Spranger und
Litt ist allerdings einschränkend
hinzuzufügen, daß sich bei ihnen
verschiedene Phasen ihres Bildungsdenkens

feststellen lassen, wobei
insbesondere der 2. Weltkrieg einen
erheblichen Einschnitt bedeutet.

Kennzeichnend für die genannten
Pädagogen ist die Auffassung, daß -
wie Spranger es formuliert hat -
«Bildung in der Tat nur die innere
Formung des Menschen bedeuten
kann. Weder bloße Kenntnisse (am
wenigsten die heute so hoch im
Kurs stehende positive Gelehrsamkeit),

noch bloße Tüchtigkeit zu
gewissen Arbeiten, noch bloße Wärme
des Gefühls dürfen Anspruch erheben,

den Inhalt eines Bildungsideals

zu erschöpfen. Und auch die

apriorische Deduktion, daß jeder
Mensch Individualität hat, wird uns
heute wohl erlassen. Wir zweifeln
endlich nicht, daß der Weg der
Bildung gleichbedeutend ist mit dem

Wege, auf dem die Individualität

6



Anstalten in Hindelbank

Gesucht: Abteilungsleiterin
(Oberaufseherin der Anstalt für Erstmalige)

Tätigkeit: Führung und Betreuung der
Insassinnen der Anstalt für
Erstmalige.

Anforderung: Sozialarbeiterin, Lehrerin,
Arbeitslehrerin,
Heimerzieherin oder analoge
Ausbildung.

Wir bieten: Anstellung gem. gesetzi.
Bestimmungen bern.
Staatspersonal - zeitgemäße
Besoldung - geregelte Arbeitsund

Freizeit - Fünftagewoche -
min. 3 Wochen Ferien, je nach
Alter - Pensionskasse,
Kranken- und Unfallversicherung

- Kost und Logis am
Arbeitsplatz zu günstigen
Bedingungen erhältlich -
nähere Auskunft auf Anfrage.

Anmeldungen: Sofort an die Direktion
der Anstalten in Hindelbank,
3324 Hindelbank
Telefon 034 51 13 33

internationales Knabeninstitut
Montana Zugerberg

In der deutschsprachigen Schulabteilung des
Instituts ist auf den 1. September 1976
(Schuljahrbeginn) die

Primarlehrerstelle

der 5. und 6. Klasse (mit durchschnittlich 12,
maximal 16 Schülern) neu zu besetzen. Die
Stelle ist intern, der Inhaber sollte auch die
Aufgabe des Hausleiters im Haus der 10- bis
13jährigen Schüler sämtlicher Schulabteilungen

(etwa 30 Knaben) übernehmen. Diese
Aufgabe ist besonders interessant für einen jungen

Lehrer, der seine Fremdsprachkenntnisse
(Englisch, Italienisch, Französisch, Spanisch)
erweitern möchte.

Anfragen um nähere Auskunft und Bewerbungen

(mit den üblichen Unterlagen) sind erbeten

an:

Direktion, Institut Montana, 6316 Zugerberg ZG

Heilpädagogische Tagesschule
9435 Heerbrugg

sucht

Heilpädagogen/in

für die Unterstufe, Eintritt nach den
Sommerferien.

Werklehrer

Eintritt sofort oder später.

Anthroposophische Unterrichtsmethode.

Auskunft gibt: Frau S. Frère
Telefon 071 721215 (ab 20. April).

Kinderheim im Berner Oberland
für 10 geistig behinderte Kinder, mit Sonderschule,

sucht Lehrerin
mit heilpädagogischen Kenntnissen.

Telefon 033 54 13 93.

Primarschulpflege Rümlang

Für unsere Heilpädagogische Sonderschule

suchen wir per sofort oder nach

Uebereinkunft eine

LOGOPÄDIN

welche bereit wäre, etwa 7 Wochenstunden

zu übernehmen. Wir bieten gute
Zusammenarbeit mit einer aufgeschlossenen

Lehrergruppe. Besoldung nach den

Ansätzen der Stadt Zürich.

Zu weitern Auskünften ist unser Schulleiter,

Herr H. Linschoten, gerne bereit.
Telefon 01 817 79 36 oder privat 54 35 49.

Bewerbungen sind zu richten an Herrn H.

Marquard, Vizepräsident der Primarschulpflege,

Schulstraße 2, 8153 Rümlang.

7



emporgeläutert wird von einer
naturgegebenen Anlage zu einer
kunstvollen geistigen Konstitution. Man
mag diese ideale Verfassung als

durchgängige Übereinstimmimg mit
sich selbst definieren oder als
Vielseitigkeit des Interesses und
Charakterstärke der Sittlichkeit, oder als
Universalität und Totalität oder

mit W. v. Humboldt geradezu
als Humanität - immer liegt hinter
der Vielfältigkeit der Formeln das

gleiche Problem: die Gegensätze der
Subjektivität und der Objektivität in
einer höheren, ästhetisch-ethischen
Einheit zu verschmelzen» 35.

Nicht viel anders will G. Ker-
schensteiner Bildung verstanden wissen,

wenn er schreibt, daß «Bildung
niemals, wie das ganze 18. und 19.

Jahrhundert geglaubt hat, Formimg
des Menschen, sondern Formung der
Individualität zu der ihr zugänglichen

Lebensform von höchster
Vollendung» ist36. Aber als
Schulpraktiker hat er zugleich die
konkret-praktische Realisierung dieses

Zieles im Auge. Deshalb formuliert
er sein «Grundaxiom der Bildung»:
«Die Bildimg des Individuums wird
nur durch jene Kulturgüter ermöglicht,

deren geistige Struktur ganz
oder teilweise der Struktur der
jeweiligen Entwicklungsstufe der
individuellen Lebensform adäquat
ist»37. Insofern ist Bildung nichts
anderes als die «Wiederverlebendi-

gung des objektivierten Geistes in
immer neuen Individuen»38. Konkret

vollzieht sich dieser Vorgang
der subjektiven Aneignung von
objektiver Kultur durch Arbeit und
Beruf, durch das gewissenhafte
«tägliche Werk der Hände» hindurch 39.

Auch H. Nohls Bildungsdenken
entzündet sich an der Kulturkrise
und Kulturkritik seiner Zeit, an
einer falsch verstandenen Allgemeinbildung

und an dem Bemühen, die
Berufsbildung wieder als den einzig

«pädagogisch gerechtfertigten» 40

Weg zur Bildimg zu sehen. Von ihr
aber sagt er: Was die Griechen
«Paideia», die Römer «Humanitas»
nannten, nennen wir jetzt
«Bildung». «Bildung ist die subjektive
Seinsweise der Kultur, die innere
Form und geistige Haltung der Seele,

die alles, was von draußen an sie

herankommt, mit eigenen Kräften
zu einheitlichem Leben in sich
aufzunehmen und jede Aeußerung und
Handlung aus diesem einheitlichen
Leben zu gestalten vermag. Die
verschiedenen Kultursysteme, Kirnst,
Wissenschaft, Staat, verlangen überall

Leistungen von uns und Einstellung

in bestimmte Zusammenhänge,
die Bildung dagegen lebt im
Individuum, will in ihm Kräfte und
Fähigkeiten entbinden und zu einer
Gestalt bringen, die nach einer Richtung

den immanenten Sinn unseres
Daseins, ein Telos der Geschichte,
darstellt. Unabhängig von den
Ansprüchen, die der Beruf oder sonst
irgendwelche objektiven Mächte des

Lebens an uns stellen, soll hier das

Menschliche sich erfüllen» 41. Sichtlich

zeigt sich bei Nohl die geistige
Nähe seiner Bildungsauffassung zur
Bildungsidee der deutschen Klassik,
wenngleich eine Vermittung mit
der konkreten Situation gesucht
wird.

Das Bestreben, den Grundcharakter
der Bildung mehr und mehr in

die «Auseinandersetzung mit dem
anderen», «dem Ich Fremden», in
das «Aushalten der Widersprüchlichkeit»

42 zu verlegen, wird vor
allem bei Litt, insbesondere in seiner
Spätphase, deutlich. Zunächst aber,
in der Zeit der Zwanziger Jahre,
bildeten auch für Litt's
Bildungsverständnis neuidealistische,
kulturphilosophische und neuhumanistische

Elemente den Vorrang.
Insgesamt war die Pädagogik der

Weimarer Zeit von der Hoffnung
auf eine Erneuerimg des politischen
und gesellschaftlichen Lebens getragen.

Diese Hoffnung auf eine
Überwindung des Unbehagens an Kultur
und Politik wurde von drei Quellen
her gespeist:

1. Von der Aufarbeitung des
deutschen Kulturerbes,

2. Vom Rückgang auf die irrationalen

Grundlagen der Kultur,
insbesondere den schöpferischen Kräften

im Menschen und
3. Vom Vorgriff auf die

Menschheitsidee als den gemeinsamen Nenner

aller weltanschaulichen und
politischen Gegensätze 43.

Die reformpädagogischen Ansätze
wurden auf der ganzen Front durch

den Nationalsozialismus zerstört.
Aber selbst die Versuche, nach 1945

dort wieder anzuknüpfen, wo man
1930 aufhören mußte, scheiterten
an der sich gewandelten Zeit. Auch
die «großen alten Männer» H. Nohl,
E. Spranger, Th. Litt, die gleichsam
durch ihre pädagogische Wirksamkeit

die Kontinuität zwischen der
alten und der neuen Zeit zu verbürgen

schienen, sind - so schreibt J.

Derbolav - deutlich von ihren eigenen

Anfängen abgerückt. «Nohl»,
so fährt Derbolav fort, «sprach von
Schuld und Versagen der
reformpädagogischen Impulse, Litt prangerte

die Gesellschaftsvergessenheit
und Realitätsblindheit des pädagogischen

Humanismus an, und Spranger

hat mir einmal im privaten
Gespräch gesagt, daß ihm die von
Dilthey übernommenen
bildungsrelevanten Errungenschaften seiner
Frühzeit heute wie ,altbackene
Semmeln' vorkämen» 44.

Für die tiefgreifende Aenderung,
die in der deutschen Pädagogik der

Gegenwart spürbar festzustellen ist,
kann nicht nur die politisch,
gesellschaftlich und wirtschaftlich
veränderte Gesamtlage verantwortlich
gemacht werden. Mindestens ebenso

stark wirken sich die gegensätzlichen

philosophischen Positionen
auf die Pädagogik im allgemeinen
und die Bildungstheorie im besonderen

aus.
Nicht zuletzt deshalb ist es

immöglich, über den Bildungsbegriff
der Gegenwartspädagogik eine
einheitliche Aussage zu machen. Lediglich

soviel kann gesagt werden, daß
nach allem, was die Tradition uns
an Bildungsauffassungen übermittelt

und was der Bildungsbegriff im
Gang der Geschichte an Bedeutungsreichtum

gewonnen hat, im
Bildungsprozeß zwei gleichwertrangige
Positionen ins Spiel kommen: «der

Mensch der in seine Menschlichkeit
hineinfinden soll: das Bildungssubjekt

- und die Welt mit ihren Dingen,

Wesen und Menschen: das

Bildungsobjekt» 4B. Bildung wird somit
immer das Selbst- imd Weltverständnis

des Menschen umfassen. Das

Verhältnis des Menschen zur Welt
bleibt für Bildimg konstitutiv. An
der Auslegung dieses Verhältnisses

8



und an der je verschiedenen Deutung

der Welt lassen sich die
Bildungsauffassungen der Gegenwart
unterscheiden und messen.

W. Klafki gliedert die wesentlichen

Auslegungen, die die Bildimg
seit den letzten hundert Jahren
erfahren hat und die auch heute noch
weitgehend Theorie und Praxis der
Erziehimg beherrschen, in zwei große

Gruppen, die einander polar
gegenüberstehen: die «materialen»
und die «formalen» Bildungstheorien.

«Nehmen die Vertreter der
,materialen' Bildungstheorien ihren
Blickpunkt auf der Objektseite des

Bildungsgeschehens, in den Inhalten,

die der jungen Generation
zugänglich gemacht werden sollen, so

haben die Anhänger der formalen
Theorien ihren Standpunkt auf der
Seite des Subjekts, des Kindes, das

gebildet werden soll»4e. Bei den
Vertretern der materialen Bildungstheorie

glaubt Klafki zwei verschiedene

Auslegungspositionen festhalten

zu können: den bildungstheoretischen

Objektivismus und die
Bildungstheorie des «Klassischen».

Nach Auffassung des
bildungstheoretischen Objektivismus besteht
Bildung darin, daß Kulturgüter in
ihrem objektiven So-Sein vom
individuellen Subjekt internalisiert
werden. Im Geltungsbereich der
Schule hat diese Auffassung die
Form des «Szientismus» erhalten,
was auf eine Verwissenschaftlichung
der Schule hinausläuft. Kritisch
bemerkt Klafki dazu, daß hier Kulturinhalte

aus ihrer Geschichtlichkeit
herausgelöst, Bildungs- und Wissensinhalte

gleichgesetzt und keine
pädagogischen Auswahlkriterien gegenüber

der unerschöpflichen Fülle von
Kulturinhalten angegeben werden.

Die Bildungstheorie des «Klassischen»

geht davon aus, daß gerade
nicht jeder Kulturinhalt auch schon
Bildungsinhalt sein kann. «Wahrhaft

bildend» sei nur jener als
«klassisch» zu bezeichnende Kulturinhalt,

der «bestimmte menschliche
Qualitäten überzeugend, aufrüttelnd
und zur Nachfolge auffordernd
transparent werden läßt» 47.

Kritisch wendet W. Klafki unter
Bezugnahme auf E. Weniger48
dagegen ein:

1. Die Festlegung eines Gültigen
(Klassischen) ist außerhalb des

situativen Lebensraums, in dem
Bildung geschieht, unmöglich.

2. Da die Mehrzahl der zur
Lösung anstehenden Probleme der
Gegenwart kein «klassisches» Vorbild
zu ihrer Bewältigung aufweisen,
sind die Grenzen der pädagogischen
Bedeutung des Klassischen sehr eng
gesteckt.

Die Theorien der formalen
Bildung sieht Klafki ebenfalls in zwei
Grundformen ausgegliedert: die
Theorie der «funktionalen» bzw.
«dynamistischen» und die der
methodischen Bildung. Das Wesentliche

der funktionalen Bildungstheorie

liegt kurz gesagt darin, daß

Bildung nicht in der Aneignung
von Inhalten ihren Kern hat,
sondern in der Formimg, Entwicklung
und Reifung von körperlichen,
seelischen und geistigen Kräften bzw.
Funktionen. Kritisch wird dagegen
vorgebracht, daß hier von einer
vermögenspsychologischen Vorstellung
ausgegangen wird, die sich den
Menschen als Bündel von Funktionen

oder Vermögen denkt, welche
durch Uebung an geeigneten Stoffen

zur Entfaltung gebracht werden
können. Was hier völlig verkannt
oder in Form einer biologistischen
Modellvorstellung ins Auge gefaßt
wird, ist die Unmöglichkeit, «Geist»

in eine Mehrzahl von gesondert
bildungsfähigen Kräften, Vermögen,
Funktionen aufzulösen.

Die Theorie der methodischen
Bildung richtet demgegenüber ihr
Augenmerk nicht auf irgendwelche
hypothetisch angenommenen Kräfte
im Menschen. Sie schaut vielmehr
auf den Vorgang, indem sich der

junge Mensch Bildung erwirbt.
Bildung bedeutet hier: «Gewinnung
und Beherrschimg der Denkweisen,
Gefühlskategorien, Wertmaßstäbe,
kurz: der ,Methode', mit Hilfe derer
sich der junge Mensch die Fülle der
Inhalte zu eigen machen kann, wenn
die späteren Lebenssituationen es

erfordern»49. Dieses Bildungsver-
ständnis will vor allem dem Prinzip
der Selbsttätigkeit des Zöglings
gerecht werden.

Die kritischen Einwände sind im
wesentlichen dieselben wie sie ge¬

gen die funktionale Bildungstheorie
erhoben wurden: So wenig es

geistige Kräfte des Individuums
ohne Inhalte gibt, so wenig gibt es

Methoden ohne oder vor den Inhalten,

deren Bewältigung sie dienen
sollen.

Klafki hat nun seinerseits
versucht, den verschiedenen einseitigen
zum Teil unhaltbaren, zum Teil mit
erheblichen Mängeln versehenen
Bildungsauffassungen eine eigene
gegenüberzustellen, die er als «ka-

tegoriale Bildung» bezeichnet.
Nach Klafki ist nur eine

Bildungsauffassung, «die von Anfang an jene
in den besprochenen Theorien
isolierten und verabsolutierten
Ansätze als ,Momente' im Sinne
dialektischen Denkens begreift d. h. als

Bestimmungen, die nur im Ganzen
und vom Ganzen aller auftretenden
Bestimmungen her ihre Wahrheit
offenbaren und die zugleich selbst
dieses Ganze mitbedingen und
erhellen», im Stande, das «Wesen der
Bildimg» zureichend zu deuten und
der Bildungspraxis zum rechten
Selbstverständnis zu verhelfen 50. Eine

derartige Möglichkeit sieht er in
den fruchtbaren Ansätzen jener
Versuche innerhalb der Didaktik
angedeutet, die in der Idee des

«Exemplarischen», « Typischen »,

«Repräsentativen», «Elementaren»
und «Fundamentalen» den
Bildungssinn zu erfassen hoffen.

Angeregt durch diese Keime einer
neuen Bildungstheorie glaubt Klafki

den Grundsatz seiner kategorialen
Bildung so formulieren zu dürfen:
«Bildung nennen wir jenes Phänomen,

an dem wir - im eigenen
Erleben oder im Verstehen anderer
Menschen - unmittelbar der Einheit

eines objektiven (materialen)
und eines subjektiven (formalen)
Moments innewerden. Der Versuch,
die erlebte Einheit der Bildung
sprachlich auszudrücken, kann nur
mit Hilfe dialektisch verschränkter
Formulierungen gelingen: Bildung
ist Erschlossensem einer dinglichen
und geistigen Wirklichkeit für
einen Menschen - das ist der objektive

oder materiale Aspekt; aber das

heißt zugleich: Erschlossensein dieses

Menschen für seine Wirklichkeit
- das ist der subjektive oder formale

9



Aspekt zugleich im funktionalen'
wie ,methodischen' Sinne.

Entsprechendes gilt für Bildung
als Vorgang: Bildimg ist der Inbegriff

von Vorgängen, in denen sich
die Inhalte einer dinglichen und
geistigen Wirklichkeit erschließen',
und dieser Vorgang ist - von der
anderen Seite her gesehen - nichts
anderes als das Sich-Erschließen
bzw. Erschlossenwerden eines
Menschen für jene Inhalte und ihren
Zusammenhang als Wirklichkeit» 51.

Diese Bildung nennt Klafki «ka-

tegorial» - letzteres verstanden als

«Hindeutung auf den Wesenskern
der Bildimg» 52 -, insofern auf der
Seite der «Wirklichkeit» kategoriale
Prinzipien im paradigmatischen
«Stoff» sichtbar werden und auf der
Seite des Subjekts kategoriale
Einsichten, Erfahrungen und Erlebnisse

gewonnen werden. Beides sind im
Grunde nur zwei Aspekte ein und
desselben Vorgangs.

Faßt man die zwischen Subjekt
und Objekt sich abspielende
Bildungsvermittlung ins Auge und
fragt man nach der Rolle des
Subjekts und des Anderen, des

«Objekts», auf dem Wege des Menschen
zu sich selbst, d. h. zu seiner Menschlichkeit

53, dann sind nach J. Derbo-
lav ein «funktionales» und ein
«dialektisch-reflexives» Bildungsmodell
in der gegenwärtigen Pädagogik zu
unterscheiden. Dabei stellt für ihn
das funktionale Bildungsverständnis

einen «defizienten Modus» des

reflexiv-dialektischen dar. Dort nämlich

wird «Selbst» und «Anderes»
noch in relativ «gegenständlicher»
Weise in Beziehung gesetzt. Das eine

wird zu einer Funktion des anderen

herabgedacht, gleichgültig, ob

man dabei an eine lineare oder
an eine wechselseitige Bedingtheit
denkt. Da aber das Wesen des
Erzieherischen gerade in der
Selbstverwirklichung des zu Erziehenden
gesehen werden muß, «die ja ohne
verarbeitende Hereinnahme des bloß
Anfunktionalisierten in den Horizont
des eigenen Gewissens nicht möglich
ist, wird deutlich, warum die
Interpretation der Erziehungswirklichkeit
durch die rationalen Funktionswis-
senschaften zu kurz geraten
muß. Auch die historischen Geistes¬

wissenschaften machen hier keine
Ausnahme54: «Es ist die von Schleiermacher

und Dilthey überkommene
geisteswissenschaftlich-lebensherme-
neutische Grundeinstellung, die
ihrem methodologischen Horizont
nach über die vielfältigen Antinomien

des Erzieherischen, der
Antinomie zwischen Deskription und
Norm, zwischen pädagogischem
Bezug und Kulturverantwortung,
zwischen Recht des Kindes und
Anspruch der Sache, zwischen formaler

und materialer Bildung, nicht
hinwegkommt. Das dialektische
Verhältnis des kindlichen Geistes zur
Welt, genauer: vom «,Selbst' und
,Anderen' kann auf dieser
verstehend-hermeneutischen
Vermittlungsebene eben nur als ein
funktionaler Zusammenhang
zwischen psychisch-Innerem und welt-
haft-Aeußerem gefaßt werden, wobei

sich der Kultur- und Bildungsprozeß

in der Regel als Kreislauf
schöpferischer Lebensobjektivierung
und erlebnismäßiger Resubjektivierung

des Objektivierten darstellt.
Mag dieses Modell auch das
Verdienst haben, alle naturalistischen
Auslegungen des Bildungsverhältnisses

eindeutig auszuschließen,

so führt es die Vermittlungsbewegung

doch nicht radikal genug
durch. Deshalb wird hier auch weder

der Vorgegebenheitscharakter
des ,Andern' noch auch der
Gewissenssinn der Bildung wirklich
getroffen und freigelegt. Die
pädagogische Verantwortung bleibt
daher notgedrungen auf die Seite
einer formalen Innerlichkeitspflege
des Educandus bezogen und leistet
in dieser Selbstbegründung dem

dünngewordenen humanistischen
Bildungsästhetizismus ungewollte
Schützenhilfe»55. Diese dem
funktionalen Bildungsmodell eigentümliche

Verkürzung des Bildungssinns
auf die Ebene des Selbst, von der
aus die für alle Bildung konstitutive
Beziehung zum «Anderen» allenfalls

als ein Neben-, nicht aber als
ein «Zugleich» und ein «Durch-
Einander» begriffen wird, gilt für
Nohls Bildungsverständnis ebenso

wie für die Interpretation des

Bildungsgeschehens bei W. Flitner, O.

F. Bollnow u. a.56.

Anmerkungen
1 Tschamler H. (Hg.) : Glaube,

Wissenschaft, Erziehung. Beiträge aus dem
Forschungs- und Lehrbereich einer
Pädagogischen Hochschule. München 1967

2 Tschamler H.: Stellung und
Aufgabe der Soziologie an der Pädagogischen
Hochschule. In: Tschamler H. (Hg.) :

Glaube, Wissenschaft, Erziehung. München

1967. S. 188

3 Tschamler H.: Sprache und Bildung.
In: Stippel F. (Hg.) : Aspekte der
Bildung, Donauwörth 1966. S. 94

4 Dohmen G.: Bildung und Schule.
Die Entstehung des deutschen Bildungsbegriffs

und die Entwicklung seines
Verhältnisses zur Schule. 2 Bände. Weinheim

1964 f; Finsterbusch L. M.: «Bilden»

und «Bildung» im Klassizismus und
in der Romantik. Wien 1943 (Diss.);
Froese L.: Der Bedeutungswandel des

Bildungsbegriffs. In: Froese L.: Erziehung

und Bildung in Schule und Gesellschaft.

2. Aufl. Weinheim 1967; Hammel

W.: Wandel der Bildung. Die
Aufhebung der Humanitätspädagogik.
Wuppertal/Rattingen 1970; Lichtenstein E.:
Zur Entwicklung des Bildungsbegriffs
von Meister Eckart bis Hegel. Heidelberg
1966; Mühlbauer R.: Der Begriff
«Bildung» in der Gegenwartspädagogik, St.-
Ottilien 1965; Rauhut F. und I.
Schaarschmidt: Beiträge zur Geschichte des
Bildungsbegriffs. Weinheim 1965; Schaller
Kl.: Die Krise der humanistischen
Pädagogik. Heidelberg 1961; Schilling H.:
Bildung als Gottesbildlichkeit. Eine
motivgeschichtliche Studie zum Bildungsbegriff.

Freiburg/Br. 1961; Trinks K.: Der
Standort des Bildungsbegriffs in der
pädagogischen Terminologie. In: Wiss.
Zeitschrift der Technischen Hochschule Dresden.

5 (1955/56); Weil H.: Die Entstehung

des deutschen Bildungsprinzips.
Bonn 1930; Wilhelm Th.: Die deutsche
Bildungstradition und der anthropologische

Horizont der Gegenwartspädagogik.
In: Blätter des Pestalozzi-Fröbel-

Verbandes. 18 (1967).
5 Adorno Th. W.: Theorie der

Halbbildung. In: Hartfiel G. und K. Holm
(Hg.) : Bildung und Erziehung in der

Industriegesellschaft. Opladen 1973; Adorno
Th. W. u. a.: Zum Bildungsbegriff der
Gegenwart. (Kritische Beiträge zur
Bildungstheorie. Hgg. v. H. J. Heydorn u.
a.) Frankfurt/M. 1967; BallauffTh.:
Gegensätze in der modernen Bildungstheorie.

In: Vierteljahresschrift f. wiss. Päd.
41 (1965) ; Heydorn H.-J.: Zu einer
Neufassung des Büdungsbegriffs. Frankfurt/
M. 1972; Menze C.: Ueberlegungen zur
Kritik am Humanistischen Bildungsverständnis

in unserer Zeit. In: Päd. Rdsch.
20 (1966) ; Pleines J.-E.: Bildung. Grundlegung

und Kritik eines pädagogischen
Begriffs. Heidelberg 1971; Roeder P.-M.:
Bildung u. Büdungskritik: Sozialwissenschaftliche

Ansätze der Kritik. In:
Goldschmidt D. u. a.: Erziehungswissenschaft
als Gesellschaftswissenschaft, Heidelberg

10



1969; Schaller Kl.: Die Krise der
humanistischen Pädagogik und der kirchliche
Unterricht. Heidelberg 1961; Strzelewicz
W., H.-D. Raapke, W. Schulenberg:
Bildung und gesellschaftliches Bewußtsein.
Stuttgart 1966.

6 Menze C.: Bildung. In: Speck J. und
G. Wehle (Hg.): Handbuch pädagog.
Grundbegriffe. Band 1 München 1970.
Seite 156

7 Ders. ebda. S. 156

8 Schneider F.: Einführung in die
Erziehungswissenschaft. 2. Aufl. Graz 1953.
Seite 64

9 Schilling H.: Bildung als Gottesbildlichkeit.

Freiburg/Br. 1961. S. 9

10 Mühlmeyer H.: Bildung. In: Wehle
G. (Hg.): Pädagogik aktuell. Band 1.

München 1973. S. 32
11 Benner D.: Hauptströmungen der

Erziehungswissenschaft. München 1973.
Seite 11

12 Die russische Sprache kennt die
Unterscheidung zwischen «wospitanie»
Erziehung und «obrasowanie» Bildimg

13' Menze C.: Bildung a. a. 0. S. 157
14 Ders. ebda. S. 157

15 Eggersdorfer F. X.: Bildung. In:
Lexikon der Pädagogik, Bd. 1, Freiburg/
Br. 1952

16 Schilling H.: Bildung als
Gottesbildlichkeit. a. a. O.; Schaarschmidt J.:
Der Bedeutungswandel der Worte
«bilden» und «Bildung» in der Literaturepoche

von Gottsched bis Herder. In:
Rauhut F. und J. Schaarschmidt: Zur
Geschichte des Bildungsbegriffs, a. a. 0.
(Dissertation Königsberg 1931); Finster-
buch L. M.: «Bilden» und «Bildung» im
Klassizismus und in der Romantik. Diss.
Wien 1943; Lichtenstein E.: Zur
Entwicklung des Bildungsbegriffs von Meister

Eckard bis Hegel. Heidelberg 1966.
17 Schilling H.: a. a. O. S. 45
18 Menze C.: Bildung, a. a. O. S. 135
19 Schilling H.: a. a. O. S. 106
20 Ders. ebda. S. 102
21 Menze C.: Bildung a. a. O. S. 136
22 Ders. ebda. S. 136
23 Wolff Chr.: Vernünftige Gedanken

von dem gesellschaftlichen Leben der
Menschen. 1721. Zit. n. Ballauff Th. u.
Kl. Schaller: Pädagogik. Bd. 2, Freiburg/
München 1970. S. 340

24 Herder J. G.: Sämtliche Werke. Zit.
n. Mühlbauer R. a. a. O. S. 17 f.

25 HumboldtW. v.: Gesammelte Schriften.

Hrsg. v. d. Königl. Preuß. Akad. d.
Wiss. Berlin 1903-1936, Bd. VII S. 641

26 Humboldt W. v.: Ges. Sehr. Bd. VI
Seite 22

27 Ders.: Ges. Sehr. Bd. VI, S. 27
28 Ders. Ges. Sehr. Bd. I S. 106
29 Ders.: Ges. Sehr. Bd. I S. 283
30 Menze C.: Bildung a. a. O. S. 148
31 Salzmann Chr. G.: Ameisenbüchlein.

Ausgabe 1806. Zit. n. Ballauff Th. u.
Kl. Schaller: Pädagogik, a. a. O. Bd. II
Seite 353 f

32 Menze C.: Bildung, a. a. O. S. 149

33 Nietzsche F. : Werke in 3 Bd. Hrsg.
v. K. Schlechta. München 1954 ff. Zit.
n. Mühlbauer R.: a. a. O. S. 47

34 Derbolav J.: Zur gegenwärtigen
Situation der deutschen Pädagogik. In:
Ders.: Systematische Perspektiven der
Pädagogik. Heidelberg 1971 S. 9

35 Spranger Ed. : Wilhelm v. Humboldt
und die Humanitätsidee. Berlin 1909
S. 492 f

36 Kerschensteiner G.: Das Grundaxiom

des Bildungsprozesses. 2. erw.
Auflage. Berlin 1924 S. 49

37 Ders. ebda. S. 42
38 Ders. ebda. S. 9
39 Kerschensteiner G.: Theorie der

Bildung. Leipzig 1926 S. 374
40 Nohl H.: Die Theorie der Bildung.

In: Nohl H. u. L. Pallat (Hg.): Handbuch

der Pädagogik. Bd. I. Langensalza
1933, S. 28

41 Nohl H.: a. a. O. S. 27
42 Litt Th.: Naturwissenschaft und

Menschenbildung. 3. Aufl. Heidelberg
1959 S. 11

43 Derbolav J.: Zur gegenwärtigen
Situation der deutschen Pädagogik, a. a.
O. S. 8 f

44 Derbolav J.: Zur gegenwärtigen
Situation der deutschen Pädagogik, a. a.
O. S. 9

45 Schaller Kl.: Einführung in die
kritische Erziehungswissenschaft. In: Schäfer

K.-H. und K. Schaller: Kritische
Erziehungswissenschaft und kommunikative
Didaktik. Heidelberg 1971. S. 35

46 Klafki W.: Studien zur Bildungstheorie

und Didaktik. Weinheim 1963.
S. 27

47 Ders. ebda. S. 30
48 Weniger E.: Die Theorie der

Bildungsinhalte und des Lehrplans. 8. Aufl.
Weinheim 1965

49 Klafki W.: Studien zur Bildungstheorie

a. a. O. S. 36
50 Ders. ebda. S. 39
51 Ders. ebda. S. 43
52 Ders. ebda. S. 44
53 Schaller Kl.: Einführung in die

kritische Erziehungswissenschaft, a. a. O.
S. 36

Gegen die Legende von den

erfolgreichen schlechten Schülern

Ist sie wirklich unsterblich, oder
hat bisher nur niemand versucht, sie

zu killen, die alte und so beliebte
Legende von den schlechten Schülern,

die es im Leben weiter bringen

als die guten, braven, fleißigen?
Immer von neuem wird sie

aufgewärmt, und freilich darf man jenen,
die sich mühsam durch die Schule

quälen, nicht die Hoffnung nehmen,

54 Derbolav J.: Problem und Aufgabe
einer pädagogischen Anthropologie. In:
Systematische Perspektiven der Pädagogik.

Heidelberg 1971. S. 162. Siehe dazu:
Schmied-Kowarzik W.: Die dialektische
Struktur der Bildung. Ueberlegungen zu
J. Derbolavs Grundlegung der Pädagogik.

In: Päd. Rdsch. 26 (1972) S. 169-219

55 Ders. ebda. S. 27

56 Nohl hat zwar, wie uns Derbolav
bescheinigt (S. 27 f), die Notwendigkeit
des «pädagogischen Bezugs» und damit
das individuelle Du des Kindes als den
Bezugspunkt der pädagogischen
Verantwortung aufgewiesen, aber er sucht dieses

Du des Kindes noch «aus dessen

schöpferischer Lebenswelt zu verstehen
und zu entwickeln». W. Flitner ist
andererseits noch zu sehr der hermeneuti-
schen Interpretation des Bildungsgeschehens

verhaftet, wonach die «Vermittlung
zwischen Subjekt und Objekt nur im
Erleben herzustellen ist und daher das

Gewissensproblem noch verstellt bleibt».
O. F. Bollnow schließlich hat mit seiner
«Theorie der unsteten pädagogischen
Vorgänge» (O. F. Bollnow: Das veränderte

Büd des Menschen und sein Einfluß

auf das pädagogische Denken. In:
Erziehung wozu? Stuttgart 1956; Ders.:
Begegnung und Bildung. In: Zeitschr. f.
Päd. 1 (1955) S. 1 ff; Ders.:
Existenzphilosophie und Pädagogik. Stuttgart
1959) eine neue Dimension, nämlich die
der «Existenz», aufgewiesen, die sich nur
von Augenblick zu Augenblick durch
den Anruf des Anderen realisiert. Damit
wird zwar der überkommene Begriff der
Bildsamkeit erheblich in Frage gestellt,
insofern nicht mehr von der
selbstverständlichen Voraussetzung möglicher
Fonnbarkeit des Menschen ausgegangen
werden kann. Aber was er an diesem
Begriff kritisiert, «ist im Grunde nur die
funktionale Erlebnispädagogik (die ihm
das pädagogisch Eigentliche nicht zu
treffen scheint)», nicht aber die ihm
zugrunde liegende alte Antinomie
zwischen «Selbst» und «Anderem».

(Fortsetzung folgt)

sondern muß sie trösten und
ihnen klarzumachen versuchen, daß
schlechte Noten, ja selbst das
Sitzenbleiben noch keineswegs über
spätere Erfolge oder Mißerfolge
entscheiden.

Aber warum gleich maßlos
übertreiben? Warum denn - wie es

immer wieder geschieht - behaupten,
daß die anderen, die von den Lehrern

zu den Besten gezählt werden,
sich letztlich als Versager erweisen,

Aber die meisten waren in der Schule gut
Von Tratschke

11


	Diskussion und Kritik um das Bildungsverständnis heute

