
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 46 (1973-1974)

Heft: 10

Artikel: Réponse à la question: Qu'est-ce que "Les lumières"?

Autor: Kant, I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 10. Seite 31 3-352 JANUAR 1974

Réponse à la question: Qu'est-ce que «Les lumières»?
I. Kant (Décembre 1784)

Qu'est-ce que les Lumières? La sortie

de l'homme de sa Minorité, dont
il est lui-même responsable. Minorité,

c'est-à-dire incapacité de se servir

de son entendement sans la
direction d'autrui, minorité dont il est

lui-même responsable, puisque la
cause en réside non dans un défaut
de l'entendement, mais dans un
manque de décision et de courage de

s'en servir sans la direction d'autrui.
Sapere aude! Aie le courage de te

servir de ton propre entendement.
Voilà la devise des lumières.

La paresse et la lâcheté sont les

causes qui expliquent qu'un si grand
nombre d'hommes, après que la
nature les a affranchis depuis
longtemps d'une direction étrangère na-
turaliter maiorennes), restent
cependant volontiers, leur vie durant,
mineurs, et qu'il soit si facile à

d'autres de se poser en tuteurs des

premiers. 11 est si aisé d'être mineur!
Si j'ai un livre, qui me tient lieu
d'entendement, un directeur, qui me
tienne lieu de conscience, un médecin,

qui décide pour moi de mon
régime, etc. je n'ai vraiment pas
besoin de me donner de peine moi-
même. Je n'ai pas besoin de penser,

pourvu que je puisse payer; d'autres
se chargeront bien de ce travail
ennuyeux. Que la grande majorité des

hommes (y compris le sexe faible
tout entier) tienne aussi pour très

dangereux ce pas en avant vers leur
majorité, outre que c'est une chose

pénible, c'est ce à quoi s'emploient
fort bien les tuteurs qui, très

aimablement, ont pris sur eux d'exercer

une haute direction sur l'humanité.

Après avoir bien rendu sot

leur bétail, et avoir soigneusement
pris garde que ces paisibles créatures
n'aient pas la permission d'oser faire
le moindre pas hors du parc où ils
les ont enfermées, ils leurs montrent
de danger qui les menace, si elles

essaient de s'aventurer seules au
dehors. Or ce danger n'est vraiment
pas si grand; car elles apprendraient
bien enfin, après quelques chutes, à

marcher; mais un accident de cette
sorte rend néanmoins timide, et la
frayeur qui en résulte détourne
ordinairement d'en refaire l'essai.

11 est donc difficile pour chaque
individu séparément de sortir de la
minorité, qui est presque devenue

pour lui nature. Il s'y est si bien
complu; est il est pour le moment
réellement incapable de se servir de

son propre entendement, parce qu'on
ne l'a jamais laissé en faire l'essai.
Institutions et formules, ces instruments

mécaniques d'un usage de la

raison, ou plutôt d'un mauvais usage
des dons naturels, voilà les grelots

que l'on a attachés aux pieds d'une
minorité qui persiste. Quiconque
même les rejetterait ne pourrait
faire qu'un saut mal assuré par dessus

les fossés les plus étroits, parce
qu'il n'est pas habitué à remuer ses

jambes en liberté. Aussi sont-ils peu
nombreux, ceux qui sont arrivés, par
le propre travail de leur esprit, à

s'arracher à la minorité et à pouvoir
marcher d'un pas assuré.

Mais qu'un public s'éclaire lui-
même, rentre davantage dans le
domaine du possible: c'est même pour
peu qu'on lui en laisse la liberté, à

peu près inévitable. Car on rencontrera

toujours quelques hommes qui
pensent de leur propre chef, parmi
les tuteurs patentés dp la masse et
qui, après avoir eux-mêmes secoué le
joug de la minorité, répandront l'esprit

d'une estimation raisonnable de
sa valeur propre et de la vocation de

chaque homme à penser par soi-
même. Notons en particulier: que le
public qui avait été mis auparavant
par eux sous ce joug, les force
ensuite lui-même à se placer dessous,

une fois qu'il a été incité à l'insur¬

rection par quelques-uns de ses

tuteurs incapables eux-mêmes de toute
lumière: tant il est préjudiciable
d'inculquer des préjugés parce qu'en
fin de compte ils se vengent eux-
mêmes de ceux qui en furent les

auteurs ou de leurs devanciers. Aussi

un public ne peut-il parvenir que
lentement aux lumières. Une
révolution peut bien entraîner une chute
du despotisme personnel et de

l'oppression intéressée ou ambitieuse,
mais jamais une vraie réforme de la
méthode de penser; tout au
contraire, de nouveaux préjugés
surgiront qui serviront, aussi bien que
les anciens, de lisière à la grande
masse privée de pensée.

Or, pour ces lumières, il n'est rien
requis d'autre que la liberté; et à

vrai dire la liberté la plus inoffensive

de tout ce qui peut porter ce

nom, à savoir celle de faire un usage
public de sa raison dans tous les
domaines. Mais j'entends présentement

crier de tous côtés: «Ne raisonnez

pas»! L'officier dit: «Ne raisonnez

pas, exécutez!» Le financier:
«Ne raisonnez pas, payez!» Le prêtre:

«Ne raisonnez pas, croyez!» (il
n'y a qu'un seul maître au monde

qui dise «Raisonnez autant que vous
voudrez et sur tout ce que vous
voudrez, mais obéissez!»). Il y a partout

limitation de la liberté. Mais
quelle limitation est contraire aux
lumières? Laquelle ne l'est pas, et,
au contraire lui est avantageuse? -
Je réponds: l'usage public de notre
propre raison doit toujours être

libre, et lui seul peut amener les

lumières parmi les hommes; mais
son usage privé peut être très sévèrement

limité, sans pour cela empêcher

sensiblement le progrès des

lumières. J'entends par usage public
de notre propre raison celui que l'on
en fait comme savant devant
l'ensemble du public qui lit. J'appelle

313



usage privé celui qu'on a le droit de

faire de sa raison dans un poste civil
ou une fonction déterminée qui vous
sont confiés. Or il y a pour maintes
affaires qui concourent à l'intérêt de

la communauté un certain mécanisme

qui est nécessaire et par le moyen

duquel quelques membres de

la communauté doivent simplement
se comporter passivement afin d'être
tournés, par le gouvernement, grâce
à une unanimité artificielle, vers des

fins publiques ou du moins pour
être empêchés de détruire ces fins.
Là il n'est donc pas permis de

raisonner; il s'agit d'obéir. Mais,
qu'une pièce de la machine se

présente en même temps comme membre

d'une communauté, et même de

la société civile universelle, en qualité

de savant, qui, en s'appuyant
sur son propre entendement,
s'adresse à un public par des écrits: il
peut en tout cas raisonner, sans

qu'en pâtissent les affaires
auxquelles il est préposé partiellement
en tant que membre passif. Il serait
très dangereux qu'un officier à qui
un ordre a été donné par son
supérieur, voulût raisonner dans son
service sur l'opportunité ou l'utilité de

cet ordre; il doit obéir. Mais si l'on
veut être juste, il ne peut pas lui être
défendu, en tant que savant, de faire
des remarques sur les fautes en
service de guerre et de les soumettre
à son public pour qu'il les juge. Le
citoyen ne peut refuser de payer les

impôts qui lui sont assignés; même
une critique impertinente de ces

charges, s'il doit les supporter, peut
être punie en tant que scandale (qui
pourrait occasionner des désobéissances

généralisées). Cette réserve

faite, le même individu n'ira pas à

l'encontre des devoirs d'un citoyen,
s'il exprime comme savant,
publiquement, sa façon de voir contre la
maladresse ou même l'injustice de

telles impositions. De même un
prêtre est tenu de faire l'enseignement

à des catéchumènes et à sa

paroisse selon le symbole de l'Eglise
qu'il sert, car il a été admis sous

cette condition. Mais, en tant que
savant, il a pleine liberté, et même

plus: il a la mission de communiquer

au public toutes ses pensées

soigneusement pesées et bien inten¬

tionnées sui ce qu'il y a d'incorrect
dans ce symbole et de lui
soumettre ses projets en vue d'une meilleure

organisation de la chose religieuse

et ecclésiastique. En cela non
plus il n'y a rien qui pourrait être

porté à charge à sa conscience. Car
ce qu'il enseigne par suite de ses

fonctions, comme mandataire de

l'Eglise, il le présente comme quelque

chose au regard de quoi il n'a

pas libre pouvoir d'enseigner selon

son opinion personnelle, mais en

tant qu'enseignement qu'il s'est

engagé à professer au nom d'une autorité

étrangère.
Il dira «Notre Eglise enseigne

telle ou telle chose». Voici les
arguments dont elle se sert. Il tirera en
cette occasion pour sa paroisse tous
les avantages pratiques de propositions

auxquelles il ne souscrirait pas
en toute conviction, mais qu'il s'est

pourtant engagé à exposer parce
qu'il n'est pas entièrement impossible

qu'il s'y trouve une vérité
cachée, et qu'en tous cas, du moins,
rien ne s'y trouve qui contredise la

religion intérieure. Car, s'il croyait
y trouver rien de tel, il ne saurait en
conscience conserver ses fonctions; il
devrait s'en démettre. Par conséquent

l'usage de sa raison que fait
un éducateur en exercice devant son
assistance est seulement un usage
privé, parce qu'il s'agit simplement
d'une réunion de famille, si grande
que celle-ci puisse être, et, par
rapport à elle, en tant que prêtre, il
n'est pas libre et ne doit pas non
plus l'être, parce qu'il remplit une
fonction étrangère. Par contre, en
tant que savant, qui parle par des

écrits au public proprement dit,
c'est-à-dire au monde -, tel donc un
membre du clergé dans l'usage
public de sa raison - il jouit d'une
liberté sans bornes d'utiliser sa propre
raison et de parler en son propre
nom. Car prétendre que les tuteurs
du peuple (dans les affaires
spirituelles) doivent être eux-mêmes à

leur tour mineurs, c'est là une
ineptie qui aboutit à la perpétuation
éternelle des inepties.

Mais une telle société ecclésiastique,

en quelque sorte un synode
d'Eglises, ou une classe de Révérends

(comme elle s'intitule elle-même

chez les Hollandais), ne devrait-elle
pas être fondée en droit à faire prêter
serment sur un certain symbole
immuable, pour faire peser par ce
procédé une tutelle supérieure incessante

sur chacun de ses membres, et, par
leur intermédiaire, sur le peuple, et

pour précisément éterniser cette
tutelle? Je dis que c'est totalement
impossible. Un tel contrat qui déciderait
d'écarter pour toujours toute lumière
nouvelle du genre humain, est
radicalement nul et non avenu; quand
bien même serait-il entériné par
l'autorité suprême, par des Parlements,
et par les traités de paix les plus
solennels. Un siècle ne peut pas se con-
fédérer et jurer de mettre le suivant
dans une situation qui lui rendra
impossible d'étendre ses connaissances

(particulièrement celles qui sont
d'un si haut intérêt), de se débarrasser

des erreurs, et en général de

progresser dans les lumières. Ce serait

un crime contre la nature humaine,
dont la destination originelle
consiste justement en ce progrès; et les

successeurs sont donc pleinement
fondés à rejeter pareils décrets, en

arguant de l'incompétence et de la
légèreté qui y présidèrent. La pierre
de touche de tout ce qui peut être
décidé pour un peuple sous forme
de loi tient dans la question
suivante: «Un peuple accepterait-il de

donner lui-même pareille loi?
Eventuellement il pourrait arriver que
cette loi fût en quelque manière
possible pour une durée déterminée et

courte, dans l'attente d'une loi
meilleure, en vue d'introduire un
certain ordre. Mais c'est à la condition

de laisser en même temps à chacun

des citoyens, et particulièrement
au prêtre, en sa qualité de savant,
la liberté de formuler les remarques
sur les vices inhérents à l'institution
actuelle, et de les formuler d'une
façon publique, c'est-à-dire par des

écrits, tout en laissant subsister
l'ordre établi. Et cela jusqu'au jour
où l'examen de la nature de ces

choses aura été conduit assez loin et
assez confirmé pour que, soutenu

par l'accord des voix (sinon de

toutes), un projet puisse être porté
devant le trône: projet destiné à

protéger les communautés qui se

seraient unies, selon leurs propres

314



conceptions, pour modifier l'institution

religieuse, mais qui ne
contraindrait pas ceux qui voudraient
demeurer fidèles à l'ancienne. Mais
s'unir par une constitution durable
qui ne devrait être mise en doute

par personne, ne fût-ce que pour
la durée d'une vie d'homme, et par
là frapper de stérilité pour le
progrès de l'humanité un certain laps
de temps, et même le rendre
nuisible pour la postérité, voilà ce qui
est absolument interdit.

Un homme peut bien, en ce qui le

concerne, ajourner l'acquisition d'un
savoir qu'il devrait posséder. Mais y
renoncer, que ce soit pour sa propre
personne, et bien plus encore pour
la postérité, cela s'appelle violer les
droits sacrés de l'humanité et les fou
1er aux pieds. Or, ce qu'un peuple
lui-même n'a pas le droit de décider

quant à son sort, un monarque a

encore bien moins le droit de le faire
pour le peuple, car son autorité
législative procède justement de ce fait
qu'il rassemble la volonté générale du

peuple dans la sienne propre. Pour-
Vu seulement qu'il veille à ce que
toute amélioration réelle ou supposée
se concilie avec l'ordre civil, il peut
pour le reste laisser ses sujets faire
de leur propre chef ce qu'ils trouvent
nécessaire d'accomplir pour le salut
de leur âme; ce n'est pas son affaire,
ïnais il a celle de bien veiller à ce

que certains n'empêchent point par
la force les autres de travailler à

réaliser et à hâter ce salut de toutes
les forces en leur pouvoir. Il porte
tuême préjudice à sa majesté même
s il s'immisce en cette affaire en
donnant une consécration officielle aux
ecrits dans lesquels ses sujets
s'efforcent de tirer leurs vues au clair,
soit qu'il le fasse sous sa propre et
h"ès haute autorité, ce en quoi il s'ex-
Pose au grief «César n'est pas au-
dessus des grammairiens», soit, et
encore plus, s'il abaisse sa suprême
Puissance assez bas pour protéger
dans son Etat le despotisme clérical
e* quelques tyrans contre le reste de
S('s sujets.

Si donc maintenant on nous
demande: «Vivons-nous actuellement
dans un siècle éclairé?», voici la
réponse: «Non, mais bien dans un
Slecle en marche vers les lumières.»

Il s'en faut encore de beaucoup, au
point où en sont les choses, que les

humains, considérés dans leur
ensemble, soient déjà en état, ou puissent

seulement y être mis, d'utiliser
avec maîtrise et profit leur propre
entendement, sans le secours d'au-

trui, dans les choses de la religion.

Toutefois, qu'ils aient maintenant
le champ libre pour s'y exercer
librement, et que les obstacles
deviennent insensiblement moins
nombreux, qui s'opposaient à l'avènement

d'une ère génér le des lumières
et à une sortie hors de cet état de

minorité dont les hommes sont eux-
mêmes responsables, c'est ce dont
nous avons des indices certains. De
ce point de vue, ce siècle est le siècle
des lumières, ou siècle de Frédéric.

Un prince qui ne trouve pas
indigne de lui de dire qu'il tient pour
un devoir de ne rien prescrire dans
les affaires de religion aux hommes,
mais de leur laisser en cela pleine
liberté, qui par conséquent décline

pour son compte l'épithète hautaine
de tolérance, est lui-même éclairé:
et il mérite d'être honoré par ses

contemporains et la postérité reconnaissante,

eu égard à ce que le premier
il sortit le genre humain de la minorité,

du moins dans un sens
gouvernemental, et qu'il laissa chacun libre
de se servir en tout ce qui est affaire
de conscience, de sa propre raison.
Sous lui, des prêtres vénérables ont
le droit, sans préjudice des devoirs
professionnels, de proférer leurs
jugements et leurs vues qui s'écartent
du symbole officiel, en qualité d'éru-
dits, et ils ont le droit de les
soumettre librement et publiquement à

l'examen du monde, à plus forte raison

toute autre personne qui n'est
limitée par aucun devoir professionnel.

Cet esprit de liberté s'étend
encore à l'extérieur, même là où il se

heurte à des obstacles extérieurs de

la part d'un gouvernement qui
méconnaît son propre rôle. Cela sert

au moins d'exemple à ce dernier

pour comprendre qu'il n'y a pas à

concevoir la moindre inquiétude
pour la durée publique et l'unité de

la chose commune dans une
atmosphère de liberté. Les hommes se

mettent d'eux-mêmes en peine peu

à peu de sortir de la grossièreté, si
seulement on ne s'évertue pas à les

y maintenir.
J'ai porté le point essentiel dans

l'avènement des lumières sur celles

par lesquelles les hommes sortent
d'une minorité dont ils sont eux-
mêmes responsables -, surtout sur les

questions de religion parce que,
en ce qui concerne les arts et les

sciences, nos maîtres n'ont aucun
intérêt à jouer le rôle de tuteurs sur
leurs sujets; par dessus le marché,
cette minorité dont j'ai traité est la
plus préjudiciable et en même temps
la plus déshonorante de toutes. Mais
la façon de penser d'un chef d'Etat,
qui favorise les lumières, va encore
plus loin, et reconnaît que, même du
point de vue de sa législation, il n'y
a pas danger à permettre à ses sujets
de faire un usage public de leur propre

raison et de produire publiquement

à la face du monde leurs idées
touchant une élaboration meilleure
de cette législation même au travers
d'une franche critique de celle qui a

déjà été promulguée; nous en avons
un exemple illustre, par lequel
aucun monarque n'a surpassé celui que
nous honorons.

Mais aussi, seul celui qui, éclairé
lui-même, ne redoute pas l'ombre,
tout en ayant sous la main une
armée nombreuse et bien disciplinée
pour garantir la tranquillité
publique, peut dire ce qu'un Etat libre
ne peut oser: «Raisonnez tant que
vous voudrez et sur les sujets qu'il
vous plaira, mais obéissez!»

Ainsi les affaires humaines prennent

ici un cours étrange et inattendu:

de toutes façons, si on considère
celui-ci dans son ensemble, presque
tout y est paradoxal. Un degré
supérieur de liberté civile paraît
avantageux à la liberté de l'esprit du
peuple et lui impose néanmoins des

limites infranchissables; un degré
moindre lui fournit l'occasion de

s'étendre de tout son pouvoir. Une
fois donc que la nature sous cette
rude écorce a libéré un germe, sur
lequel elle veille avec toute sa

tendresse, c'est-à-dire cette inclination
et cette disposition à la libre pensée,
cette tendance alors agit graduellement

à rebours sur les sentiments du
peuple (ce par quoi le peuple au-

315



gmente peu à peu son aptitude à se

comporter en liberté) et pour finir
elle agit même en ce sens sur les

fondements du gouvernement, lequel
trouve profitable pour lui-même de

traiter l'homme, qui est alors plus
qu'une machine, selon la dignité
qu'il mérite.

Dans les Nouvelles Hebdomadaires

de Bueschning du 13

septembre, je lis aujourd'hui 30 du

même mois l'annonce de la Revue
Mensuelle Berlinoise, où se trouve
la réponse de M. Mendelssohn à la
même question. Je né l'ai pas encore
eue entre les mains; sans cela elle
aurait arrêté ma présente réponse,
qui ne peut plus être considérée
maintenant que comme un essai

pour voir jusqu'où le hasard peut
réaliser l'accord des pensées.

Königsberg, le 30 Septembre 1784

Schweizerische Gesellschaft für Bildungs- und Erziehungsfragen

«Mittelschule von morgen»

I. Grundsätzliche Ueberlegungen

Der Bericht enthält nicht nur
eine Mittelschulreform, sondern eine
umfassende Schulreform, die tief in
den Bereich der Primarschulen
übergreift. Auch in den Kantonen
mit 7- bis 8jährigem Gymnasium
sind neben der Progymnasialstufe
auch die Primarschuloberstufe und
die Sekundärschule mitbetroffen.
Gelegentlich wird sogar die Forderung

erhoben, die Vorschulstufe ein-
zubeziehen (Vorwort, S. 21). Zu
einer so weitgreifenden Reform war
indessen die Kommission weder
beauftragt noch entsprechend
zusammengesetzt.

Eine vollständige Schulreform
setzt eine umfassende pädagogische
Konzeption voraus. Eine solche ist
jedoch in dem Bericht nicht
erkennbar. Der Bericht beschäftigt
sich in erster Linie mit Fragen der

Struktur, in welchen allerdings
auch pädagogische Vorentscheidungen

enthalten sind. Außerdem ist
der Bericht ein Kompromiß zwischen
verschiedenen unvereinbaren
Tendenzen, woraus sich seine innere
Widersprüchlichkeit erklärt.
Insbesondere ist es nicht möglich, die
Tendenzen in der deutschen und
in der französischen Schweiz auf
einen Nenner zu bringen. Auf eine
solche Zielsetzung sollte also
grundsätzlich verzichtet werden, da die
beiden Schulsysteme zu verschieden
sind.

Aus den Ausführungen des

Berichtes geht nicht klar hervor, an
wen er sich richtet und welche

Tragweite ihm zugemessen wird. In
2.1 (S. 17) heißt es, die vorgeschlagenen

Aenderungen seien nur als

Anregungen gedacht. 2.2 (S. 18)

erklärt jedoch, «die notwendigen

Reformen müssen den im
folgenden aufgeführten Grundprinzipien

Rechnung tragen». Welcher
der beiden Sätze ist nun gültig?
Welche Instanz hat gegebenenfalls
für die Verwirklichung der Prinzipien

zu sorgen? Eine solche Instanz
besteht bis jetzt - zumal nach der
Verwerfung der Bildungsartikel -
in der Schweiz nicht. Der Versuch,
eine solche zu schaffen, müßte
abgelehnt werden.

Schließlich sind die Zielvorstellungen

(S. 18-21) vage formuliert
und enthalten nichts, was nicht in
den bisherigen Zielsetzungen des

Gymnasiums bereits enthalten wären

(vgl. MAV Paragraph 7), sie

fallen zum Teil unter die in der
Praxis erarbeiteten Zielsetzungen
zurück. «Neu gesteckte Ziele» sind
nicht erkennbar. Soweit an sich
begrüßenswerte Neuerungen empfohlen

werden, wird ihre Verwirklichung

durch die vorgeschlagene
Organisation blockiert. Die
vorgesehene Umstrukturierung der
Mittelschule läßt sich also aus der
Zielsetzung nicht ableiten.

Diese inneren Widersprüche, von
welchen einige aufgezeigt werden
sollen, gehen darauf zurück, daß die

vorgeschlagenen Reformen in ihrem
Grundansatz verfehlt sind. Sie

entstammen in der Hauptsache der
Ideologie der integriert-differen-
zierten Gesamtschule und gehen

von der Voraussetzung aus, die
Schulreform sei in erster Linie eine
Frage der Organisation (Vorwort
S. 6 stellt als Hauptaufgabe der
EDK eine «koordinierte Schulreform»

und eine «interkantonale
Planungs- und Reformtätigkeit» in
Aussicht).

Die Untauglichkeit des
Gesamtschulmodells ist in Literatur und
Praxis ausreichend nachgewiesen
worden, so daß wir uns hier auf eine

knappe Zusammenfassung
beschränken können.

1. Der Klassenzusammenhang
wird aufgelöst, so daß das Kind die
ihm notwendige Geborgenheit
verliert und der Heimatlosigkeit
preisgegeben wird.

2. Die Durchführung von Niveaukursen

setzt die Einführung des

Curriculums («Fundamentum» S.

23) voraus. Der Bericht fordert
dementsprechend die Festlegung
genau umschriebener Lernziele
(S. 31, 37, 44, Empfehlung 12 S.

64). Festlegung von «Lernzielen»
in dem Sinn, welchen der
Begriff innerhalb der modernen
Bildungswissenschaft angenommen hat,
steht im Widerspruch zu dem
eingangs aufgestellten Ziel der
Persönlichkeitsbildung. Sie nimmt dem
Lehrer die Freiheit der Unterrichtsgestaltung

und damit die Möglichkeit,

auf die individuellen Bedürfnisse

seiner Schüler und Klassen

einzugehen. Sie verhindert also
gerade das, was das ganze Projekt verbal

anstrebt. Auch «standardisierte
Schultests» (S. 45) verunmöglichen
Individualisierung und zwingen zu
vermehrter Intellektualisierung des

Unterrichts.
3. Auf S. 52 und 59 wird die

Notwendigkeit hervorgehoben,
Schulzentren zu errichten. Auch diese

Empfehlung steht, insofern sie als

generelle Maßnahme zur
Ermöglichung der integriert-differenzier-
ten Gesamtschule gemeint ist, im
Widerspruch zu den angestrebten
Zielen. Ungegliederte Großschulen
führen unweigerlich zu administrativer

Anonymität. Es wäre eher eine
nach lokalen Bedingungen differenzierte

Schulgröße anzustreben, welche

erlauben würde, die Kinder
möglichst lange in der vertrauten

316


	Réponse à la question: Qu'est-ce que "Les lumières"?

