
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 44 (1971-1972)

Heft: 9

Artikel: Horizons de l'Education chrétienne

Autor: Räber, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 9, Seite 273-316 DEZEMBER 1971

Horizons de l'Education chrétienne

Conférence donnée par le Professeur

Ludwig Räber à l'occasion de

l'assemblée annuelle des responsables

d'institutions catholiques suisses

à but éducatif, le 22 mai 1971, à

Lucerne (Präsidentenkonferenz der
katholischen Erziehungsinstitutionen

der Schweiz).
En mai 1970 eut lieu à Edlibach

(Schönbrunn) près de Zoug un congrès

international d'études, centré
sur le thème de «l'Education
chrétienne de la société pluraliste.»1
La présente conférence voudrait être
une contribution à la discussion qui
s'est engagée à ce congrès. C'est

pourquoi le Professeur Räber prend
comme point de départ de son
exposé une série de postulats établis
alors par le pédagogue munichois,
le Dr Erich Feifel.

1. Quelques postulats fondamentaux
d'Erich Feifel

1. 1. Dans les décennies et les
siècles passés, les objectifs de notre
système chrétien d'éducation ne
furent malheureusement trop
souvent qu'une «adaptation, pour des

motifs religieux, à ce que l'Eglise et
la Société attendent de l'individu»
(Christliche Erziehung in der plu-
ralen Gesellschaft. Bâle 1970, p. 47.
Les autres citations de cette
première partie de la conférence sont
tirées du même article.)

1.2. Notre éducation dite
«chrétienne» avait trop peu conscience du
fait que le contenu de foi de la théologie

ne se laisse pas directement
«monnayer» en normes pédago-

1 Les exposés et les conclusions de ce
congrès d'études ont été rassemblés
dans la brochure: «Christliche Erziehung

in der pluralen Gesellschaft»,
Edition Beltz, Weinheim, Berlin, Bâle,
1970, 101 pp. Ed. par L. Räber, dans la
Collection: Studien- und Forschungsberichte

aus dem Pädag. Institut der
Univ. Freiburg/Schweiz, vol. 8.

giques. Car toute décision vraiment
pédagogique est concrètement
unique, déterminée par la personne de

l'élève et la situation d'ensemble du
moment. Nous ne pouvons donc

emprunter à la théologie «aucun
modèle détaillé pour l'organisation des

domaines d'ordre terrestre« (48-49).
1.3. Il n'y a pas d'«images

exemplaires» (Leitbilder) ni d'«images
idéales de l'homme» (Menschenbilder)

que nous puissions présenter
telles quelles au jeune chrétien pour
les lui imposer comme une norme
obligatoire et imitable dans la
pratique. Nous devons donc «prendre
oongé d'une pédagogie catholique à

caractère exemplaire» (mit
Leitbildcharakter) (45).

1.4. La relation de dépendance
entre la pédagogie et la théologie
reste cependant intacte, car la foi
ouvre à l'homme un horizon
nouveau, l'oriente vers un nouvel horizon

(Sinnhorizont) (54):
A la lumière de la foi, les

catégories «espérance» et «avenir»
reçoivent un tout nouvel éclat.

Quiconque les saisit en gagnera des

«impulsions dynamiques pour la
transformation de la société et du monde»
(55).

Ce que fera le «croyant» (54) au
service de l'éducation ne sera donc

pas quelque chose de tout différent
de ce que fait son collègue non
croyant. Mais peut-être son action
se différenciera-t-elle par des

«nuances dans l'attitude intérieure de sa

sollicitude à l'égard de l'enfant»
(54).

1.5. Les tâches et les possibilités
du croyant engagé dans le service
de formation et d'éducation de la
jeunesse ne sont donc, dans les

perspectives nouvelles, ni moins grandes
ni moins lourdes d'obligations. Mais
l'apport de l'éducateur chrétien est

plus indirect que direct, plus
encourageant qu'exigeant, et surtout plus

patient, plus humble, plus désintéressé.

Car nous ne forçons pas à

l'acceptation de tel ou tel schéma de

pensée ou de telle forme de vie bien
déterminée, mais nous conduisons
l'homme de demain à la liberté
intérieure d'une décision à prendre en
toute responsabilité personnelle.
Notre tâche ne consiste pas tant à

inculquer une «pratique» déterminée

qu'à préparer un terrain dans
lequel la foi pourra grandir et
s'épanouir. Non pas «influencer», ni
«créer des habitudes» chez l'élève
(52), mais bien plus l'aider, au
milieu de la confusion actuelle des

esprits, à «savoir distinguer entre
l'espérance chrétienne et les utopies
d'avenir inhérentes à notre monde»
(56).

1.6. Nous n'avons pas le droit
d'ignorer le fait de la «sécularisation»

croissante, nous devons le
reconnaître (56). L'Eglise perd de

plus en plus son visage de «unité
sociale» (56) clairement saisissable

et juridiquement définie. Le monde
va son propre chemin à travers les

réalités séculières. - Mais c'est
précisément dans cette société
sécularisée que l'Eglise et les chrétiens
ont la tâche et la chance nouvelles
de développer leur propre contribution,

leurs propres «modèles
d'éducation» (57). Car si la réalité
spécifiquement chrétienne (la nouvelle
espérance, le monde nouveau, l'homme

nouveau) existe, cette réalité (ce

qui est vraiment «nouveau» et
«autre») doit entrer courageusement en
«concurrence» avec «les autres
efforts éducatifs de notre société» (57).

1.7. L'apport le plus important de

la foi (de la théologie) à l'éducation,
c'est le projet d'une «anthropologie
théologique» (58). - Ce fut, on s'en

souvient, l'une des préoccupations
du congrès de Schönbrunn: qu'on
pense aux exposés des professeurs
Pfamatter et Luyten!

273



1.8. Mais - et c'est le dernier point
- aucune théorie pédagogique n'a le
droit de se soustraire à la
problématique de la science de l'éducation,
dont l'un des éléments est le «contrôle

de la réalité» à l'aide des
«méthodes scientifiques expérimentales»
(57). Seule la conjonction de l'inspiration

prospective et du contrôle
objectif rendra possible l'élaboration
de «modèles utiles à la formation et
à l'éducation de jeunes chrétiens»
(59).

Telles sont les lignes principales
de l'exposé du professeur Feifel.

De ces considérations, nous
pouvons déduire pour notre tâche une
exigence fondamentale - et je pense
ici en tout premier lieu à nos écoles

et institutions catholiques, à nous
tous, qui en avons la responsabilité:

2. Il s'agit pour nous de trouver la
juste attitude: elle ne doit pas être
une attitude de protection défensive,

mais de prospection créatrice
2.1. Une attitude de protection

défensive serait celle qui s'efforcerait
avant tout de conserver ce qui existe
et d'en démontrer la validité toujours
actuelle. Dans le domaine des

institutions, on s'attache obstinément
aux contrats existants, aux concordats,

aux subventions officielles, dont
on cherche à tirer tous les avantages
possibles dans les besoins matériels. -
Mais il en est de même dans le
domaine intellectuel et spirituel: on
cherche le salut avant tout dans la
légitimation de ce qui existe, de ce

qu'on a reçu du passé, dans la
recherche de remèdes qui puissent tout
au moins ralentir le vieillissement
et retarder le plus possible la date
de la mort. Soyons honnêtes: combien

de nos petites stratégies internes
n'ont en définitive pas d'autre objectif

que celui-là! Mais tout cela n'a
guère d'avenir. Qu'on me comprenne
bien: loin de moi l'idée que nous
devrions, par une «fuite en avant»,
abandonner tout ce à quoi nous
sommes encore attachés,

Il ne me paraît pas nécessaire
d'insister sur le fait qu'on ne peut faire
des plans d'avenir sans s'appuyer
sur le passé et le présent concrètement

vécu. Mais l'objectif de nos
plans se situe dans l'avenir, non

dans le passé. Ce qui nous intéresse

vraiment, c'est ce qui doit venir et
non le paradis perdu - quel que
puisse être le lieu où l'on situe in
concreto ce paradis: en Mésopotamie,
ou à Athènes, ou dans le moyen âge

chrétien, ou au berceau de nos ordres

et de nos congrégations. Le sens du
mot de Paul Valéry est aussi valable
pour nous: nous ne devons pas,
comme le font la plupart des hommes,

marcher vers l'avenir en regardant

en arrière.
2.2. La juste attitude sera donc

une attitude de prospection créatrice.
Que faut-il entendre par là? Quelques

rappels de l'histoire des

civilisations pourront nous éclairer à ce

sujet.
En modifiant quelque peu un

jugement célèbre de Novalis: «ce fut
un beau temps que celui où l'Europe
était un pays chrétien», je serais

tenté de dire: il y eut un temps où
le christianisme était créateur. Quelques

exemples concrets illustreront
ma pensée: il ne fait aucun doute

que la foi chrétienne en la résurrection

a ouvert au monde antique un
nouvel horizon d'espérance. Les

exigences de la charité chrétienne ont
transformé du dedans l'état esclavagiste

de l'antiquité. L'attitude positive

de l'Eglise envers la civilisation
et la culture eut pour effet l'intégration

culturelle des peuples nomades

germaniques et slaves. La structuration

de la société médiévale ne s'est

faite que grâce à la collaboration de

l'Eglise. On peut considérer le «Saint
Empire Romain Germanique» comme

une conception géniale et une
valeur réellement positive à travers
plusieurs siècles d'histoire. Dans la
fondation des premières universités,
l'Eglise a joué un rôle déterminant.
La papauté a été des siècles durant
une forteresse contre la toute-puissance

de l'Etat. Sans les travaux
fondamentaux de la scolastique, rien
ne pourrait expliquer la formation
des structures de la pensée moderne.
Impensables aussi les œuvres
géniales de l'art occidental, de la
littérature, de la musique, de l'architecture,

si on les coupait de leurs sources

chrétiennes d'inspiration. La
Réformation elle-même doit être jugée
comme une grande réalisation chré¬

tienne. Et la dernière manifestation
universelle de la civilisation
européenne, le «baroque», est encore un
témoin des forces créatrices du
christianisme dans tous les domaines: des

grandioses monastères aux petites
chapelles du même style baroque, de

la musique d'un Bach ou d'un Haen-
del aux pensées géniales d'un Leibniz.

Et dans la suite? Eh bien, dans

la suite, c'est comme si la source
était tarie. Certes, il y a encore, aux
XIXe et XXe siècles, bien des choses

à inscrire en positif au compte d'un
christianisme vivant: le romantisme,
les théories sociales de l'Eglise, une
politique courageuse et efficace, des

œuvres littéraires de haute valeur -
qu'on pense à Manzoni, à Claudel -,
le «renouveau catholique» des
premières décennies de notre siècle, et

j'en passe. Mais cela fait-il le poids
en regard du fait que, depuis deux
cents ans, c'est à peine si l'on peut
trouver un seul grand mouvement
marquant son époque qui soit
d'inspiration vraiment chrétienne? le
pense ici à la révolution industrielle
des XVIIIe et XIXe siècles; à la
Révolution française et à l'immense
remous de pensée qu'elle a suscité à

travers tous les continents, jusqu'à
Lénine, Mao et aux artisants de la
réforme sociale en Amérique latine,
le pense à la pédagogie de Rousseau

et au libéralisme; aux travaux
scientifiques de Planck et d'Einstein, qui
ont façonné la nouvelle image du
monde physique; qu'on pense à la
Convention de Genève (la Croix
Rouge: écho lointain de l'idéal chré-
tion des premiers temps), à la
Société des Nations et à lOrganisation
des Nations Unies; à l'émancipation
de la femme; à l'anti-colonialisme;
et enfin à «Mai 68» qui deviendra
peut-être un fait historique comparable

à la prise de la Bastille. Tout
cela s'est fait pratiquement «sans

nous», et la plupart du temps contre
nous et contre notre gré. On trouvera
naturellement des «explications» à

tout cela, des «apologies» pour le

justifier. Mais nulle apologie ne

pourra supprimer le fait que, par
exemple, l'encyclique Rerum No-

varum (1891) est arrivée avec un
demi-siècle de retard. Et il en est

ainsi presque sur toute la ligne.

274



Mais pourquoi, demanderez-vous,

ce retour en arrière apparemment
bien pessimiste? Simplement pour
montrer clairement que l'avenir
appartient toujours à ceux qui savent
dire le mot juste au bon moment.

Si tous les grands événements que
nous avons signalés dans les temps
modernes ont «fait l'histoire», c'est

uniquement parce qu'ils ont donné

une réponse à un problème ressenti
alors comme brûlant. Et c'est pourquoi

nous pouvons poser la question:
A quoi cela tient-il au juste que ce

n'est pas nous, nous chrétiens, qui
avons exprimé ce mot libérateur?
Par exemple dans le domaine de la
pédagogie: la pédagogie qui prend
son point de départ dans l'enfant
lui-même, la pédagogie en fonction
de l'enfant (Pädagogik vom Kinde
aus) ; l'idée de la formation des

adultes et des institutions qu'elle a

suscitées; les découvertes
prodigieuses de la psychologie des

profondeurs?

A l'horizon de ce problème de

culpabilité, qui conduit nécessairement
à une accusation collective, se lève
la question qui nous préoccupe
maintenant:

Quelle réponse est cherchée
maintenant? Quel problème central
tourmente l'homme d'aujourd'hui? C'est
à qui pourra donner à ces questions
la juste réponse qu'appartient le
proche avenir.

C'est pourquoi nous posons d'abord
cette question:

3. Quel est le problème de l'heure?

C'est tout d'abord celui du sens de
la vie humaine: Sur cette même
ligne, nous trouvons par exemple
les problèmes de la psychologie des

profondeurs, les angoissantes questions

que posent l'art moderne
(Picasso, Max Ernst), le théâtre (Frisch,
Dürrenmatt, Brecht), le film (Bergman),

les théories sociologiques
«libératrices» (Marcuse), etc. etc. Ce

sont la toutes des questions qui se

rapportent à l'homme, et chacune
présente l'«homme» à sa façon: ecce
homo! ainsi est fait l'homme!

Dans ces problèmes, et dans beaucoup

d'autres, il ne s'agit pas seulement

- il ne s'agit plus d'aspects par¬

tiels de la vie humaine, tels les
problèmes d'esthétique, les questions
d'organisation, les impératifs de la
production, les postulats de la
justice sociale ou des exigences
concrètes de la santé publique: lutte
contre la tuberculose, le cancer, la
lèpre et la paralysie infantile. Non,
il s'agit de la question ultime et
totale: qu'est-ce que l'homme dans

sa totalité? Le tout a-t-il encore un
sens? C'était la question fondamentale

de l'existentialisme de Sartre
ou de Camus, de savoir si la vie vaut
la peine d'être vécue ou non. Ces

questions sont celles qui se posent à

l'homme moderne - aussi et surtout
à la jeunesse -: qu'est-ce que le
commencement, qu'est-ce que la fin de

tout? Elles se posent tout d'abord

parce que la possibilité concrète
d'une destruction totale doit être

prise au sérieux: que ce soit la
destruction atomique totale, instantanée
et radicale, ou la destruction lente,
mais non moins tragique, de

l'espace vital par l'explosion démographique

ou la pollution atmosphérique.

- Et plus angoissante encore

que cette destruction extérieure de

l'homme, de son environnement et
des indispensables réserves naturelles,

de l'eau en particulier, est sa

destruction intérieure. La menace
de l'homme dans le domaine
génétique, la menace de sa liberté par la
cybernétique, la manipulation par
la technique et la technocratie, la
négation du sens de la vie par une
biologie matérialiste (qu'on pense à

J. Monod, La Nécessité et le Hasard),
l'évacuation interne de la vie par le
nihilisme de l'art et de la littérature.
Tout cela est aujourd'hui sujet de

conversation, non plus uniquement
pour une minorité de scientifiques
ou de lettrés, d'artistes, de
philosophes et de sociologues, mais pour
les plus larges couches populaires:
c'est là le contenu d'innombrables
livres de poche, l'objet de la critique
superficielle des mass media. Et
comment réagit l'homme à tout
cela? Par l'évasion, les faux-fuyants,
la contestation.

L'évasion, par exemple, dans la
«liberté biologique» du sexe. Pour
oublier les contraintes de l'agitation
quotidienne, l'homme cherche dans

l'intimité et la «détente» sexuelles

un dernier refuge d'épanouissement
et de bonheur personnel.

Les faux-fuyants: c'est la tentative
d'échapper par la drogue à l'absurde
réalité d'une vie superficielle. Le

périodique suisse POP (V, 8, août
1970) déclare en toute franchise:
«L'alcool et les pilules ont contribué
à transformer notre civilisation
surdéveloppée en un désert de consommation

où règne la pire solitude.
Mais le nombre va croissant de ceux
qui comprennent aujoud'hui que
l'usage raisonnable de drogues
produisant un effet de dilatation du
conscient représente une chance
authentique de connaître et de modifier

les structures inhumaines de

notre société».2

Enfin la contestation: ce sont ces

mouvements convulsifs qui agitent
la jeunesse étudiante et qui ont, en
trois ans, depuis mai 68, profondément

ébranlé de très nombreuses

structures. Toutes ces manifestations,
protestations, grèves, occupations de

locaux, etc. sont l'expression d'une
unique résistance: «nous ne voulons

pas entrer dans ce jeu-là, nous ne
voulons pas nous engager pour ce

monde que vous avez fait» (protestation

contre la guerre du Vietnam,
objection de conscience, etc.). - Tout
cela est à prendre tout à fait au
sérieux, car derrière la négation se

cache une grande espérance, une foi
vivante, un authentique amour:
amour de l'homme, foi en un avenir
meilleur, espoir de voir un jour un
monde libéré de l'agression. J'en ai
fait l'expérience, il y a quelque
temps, lors d'un séminaire sur
«Summerhill»: il ne s'agit pas simplement
du refus de l'autorité, mais de savoir
s'il n'existe vraiment pas une meilleure

forme d'éducation, une
éducation sans frustration superflue,sans
contraintes religieuses ou morales.

2 «Alkohol und Pillen haben dazu
beigetragen, unsere hochentwickelte Kultur
in eine Konsumwüste der Einsamkeit
zu verwandeln. Immer mehr Menschen
erkennen aber heute, daß bewußtseinserweiternde

Drogen und deren
sinnvoller Gebrauch eine echte Chance
darstellen, die unmenschlichen Strukturen

unserer Gesellschaft zu erkennen
und zu verändern.»

275



C'est le désir de plus d'amour, de

moins de haine, de moins d'angoisse
et de plus de tolérance.

Quel pédagogue, quel enseignant
pourrait, devant ret état de choses,
fermer les yeux et se boucher les

oreilles?

Et maintenant, c'est la grande
question qui nous concerne:
Qu'avons-nous, nous autres chrétiens, à

apporter maintenant dans le
domaine de l'école et de l'éducation?

La réponse est simple et claire:
nous devons prouver que nous sommes

capables de créer des communautés

de vie animées, comme le
souhaite Vatican II, «d'un esprit
évangélique de liberté et de charité»
(EC 8). C'est pourquoi ma conviction

la plus profonde est que ce qui
est au cœur de la question scolaire
et de toute politique d'éducation, ce
n'est pas le «curriculum», ce n'est
pas la question de savoir quelle est
la juste méthode didactique, ou ce

que doit être la planification,
l'évaluation structurelle; non, le cœur du
problème, c'est d'être au clair sur le
contenu de la formation et sur les

objectifs de l'éducation.

Ce n'est pas que je me refuse à
reconnaître l'importance d'une
planification globale des programmes
scolaires. Mais j'estime que M. H. Blan-
kertz voit juste lorsqu'il dit que «les

décisions relatives à la matière des

programmes d'enseignement sont à

prendre fondamentalement, dès le

commencement» (Theorien und
Modelle der Didaktik, Munich 1969,

p. 55 s.).

Et lorsque le didacticien de

Constance, le prof. Flechsig parle d'un
«tournant technologique dans la
didactique» (Constance 1969), il
touche, à mon avis, à un point extrêmement

névralgique de nos méthodes
de formation et de notre politique
scolaire moderne: et si nous nous
perdons si souvent en discussions sur
le «comment» de l'enseignement
scolaire, ne serait-ce pas surtout parce
que nous n'en savons plus le «pourquoi»,

nous ne savons plus ce qui
doit être le but de cet enseignement?

J'en arrive ainsi au dernier point
de mon exposé:

4. L'horizon chrétien de Véducation

Sur quels champs de travail de
l'éducation cet horizon élargi doit-il
apporter sa lumière? Je répondrai:
partout où des chrétiens sont à

l'œuvre et où il y va du salut de

leurs frères. Ce qui compte par-dessus

tout, c'est notre attitude
fondamentalement chrétienne. Le résultat
de nos efforts dépend moins de ce

que nous dirons et ferons que de ce

que nous serons. Ce qui est d'abord
déterminant, c'est l'atmosphère qui
entoure le jeune être, tant dans sa

maison familiale que dans les autres
«maisons» où il est appelé à vivre
temporairement. Quel sera ce
fondement? Ce sera le «oui», convaincu,
vécu, plein d'amour, que nous dirons
à Celui qui est le fondement sur
lequel nous-mêmes, nous nous
appuyons: Dieu et Celui qu'il a

envoyé, Jésus Christ. «Que votre cœur
cesse de se troubler! Croyez en Dieu,

croyez aussi en moi. Il y a beaucoup
de demeures dans la maison de mon
Père» (Jn 14, 1). C'est dans notre foi
que sera enracinée notre confiance

que l'histoire et notre vie ont un
sens, notre confiance dans le monde
création de Dieu, notre foi en l'avenir,

notre invincible espérance que
le grain germera et poussera jour et

nuit, et surtout que Lui sera
toujours avec nous, jusqu'à l'avènement
de son Royaume.

Si notre contact avec les jeunes
peut fonder et affermir en nous peu
à peu cette «attitude», alors il y aura
vraiment une «éducation
chrétienne» - et son fruit sera précisément

l'éveil chez les jeunes de cette
même attitude fondamentalement
chrétienne.

L'horizon chrétien, dans la formation

scolaire, ne consiste pas le moins
du monde à «importuner» le «bon
Dieu» en lui demandant, par exemple

en biologie ou en physique, des

explications sur des choses qui,
physiquement et chimiquement,
s'expliquent d'elles-mêmes d'une
manière tout à fait satisfaisante.
Remarque ridicule que celle d'un
manuel scolaire affirmant que Dieu a

attribué à chaque plante sa place
propre! Non. La place des plantes
n'est pas une question de théologie,

mais une question d'écologie,
d'humidité, de température, de longitude
et de latitude. Il s'agit d'éviter les

réponses irréfléchies, de montrer les

vrais problèmes, de ne pas passer
sous silence la question du sens
de la vie, de rendre transparente
la raison ultime du monde. Dans

tout ce que font nos écoles
chrétiennes qui veulent vraiment l'être,
il faudrait qu'en définitive, très
doucement, avec réserve et discrétion,
mais d'une manière perceptible, se

pose la question essentielle: «Qui es-

tu, Dieu? Où es-tu? Qui es-tu pour
moi?»

A la lecture de «Experiment
Summerhill» de A. S. Neill, on prend
conscience de la catastrophe que
peut provoquer une attitude
fondamentale faussement religieuse, une
attitude scrupuleuse, étroite, bigote,
négative - la sombre image d'un
Dieu vengeur, l'image d'un Dieu
ridicule et mesquin. C'est dans cette
lourde atmosphère d'un enseignement

religieux accablant qu'a germé

l'impiété d'un A. S. Neill ou d'un
Frédéric Nietzsche. Alors que notre
Dieu est un Dieu rayonnant de

gloire, un Dieu de lumière, de
miséricorde, de sagesse infinie et d'éternel

amour.
Si, dans notre enseignement, cette

pensée lumineuse commence tout
simplement à poindre au-dessus de

notre horizon comme une messagère
de bonheur, alors il y aura vraiment
une «école chrétienne».

Cette orientation chrétienne est

demandée dans tous les domaines où

les hommes s'efforcent aujourd'hui
d'organiser leur vie commune. Notre
vision chrétienne de l'homme
devrait avoir une influence inspiratrice

dans tous nos contacts fraternels:

dans le travail en équipe, dans

le jeu, l'organisation des loisirs, dans

la planification créatrice des

nouveaux habitats pour la famille et
les groupes sociaux. Notre souci

d'organisation s'appliquera aux
formes de la rencontre et de la
réflexion, afin que l'homme ne s'épuise

pas totalement dans l'agitation mais

se retrouve lui-même et retrouve,
dans la méditation, le fondement

porteur de son moi, c'est-à-dire LUI,
son Dieu.

276



Le sens chrétien devra enfin faire
ses preuves dans la recherche de

solutions aux problèmes de plus en

plus nombreux et de plus en plus
urgents relatifs à Yorientation et a

l'assistance des jeunes. Nous savons tous

que, précisément dans ce domaine,
les réalisations ont des résonnances

quasiment infinies, parce que SON

amour infini devient la mesure de

notre propre manière d'aimer:
l'Amour du Christ nous presse! Mais
restons toujours honnêtes et exerçons

une saine critique. Ne crai¬

gnons pas de nous soumettre, surtout
dans ce domaine, à une confrontation

permanente avec la réalité. Car
ce que nous ne faisons pas nous-
mêmes, d'autres le font à notre place,
et parfois d'une manière fort
approfondie. Sapienti sat!

Je termine en me résumant:
l'homme est menacé. Hans Zbinden
qui nous a quittés récemment, nous
a légué un ouvrage intitulé L'Homme

menacé. La menace est totale.
L'homme moderne le sent. Il cherche
une vie nouvelle et authentique. Où

la trouvera-t-il? Qui lui montrera
le chemin? C'est l'heure de l'école
chrétienne qui sonne! Nous agissons
et éduquons avec LUI et pour LUI,
car toute vie prend sa source en LUI.
C'est ainsi du moins que je
comprends 1'«anthropologie chrétienne»
et l'orientation vers un «horizon
chrétien».

Professeur L. Räber O. S. B.

Dr. ès lettres, Fribourg

Traduit de l'allemand par Dom Dr.
Germain Varin, O.S.B., Einsiedeln.

Was an der «neuen» Lernpsychologie wirklich neu ist
Betrachtungen zum Skinner'schen Ansatz am Beispiel von «Verstärkung» und «Motivation»

Von Dr. Th. Wepfer

I. In einem Kommentar zu einem
Vortrag über das Frühlesen, den
Prof. Lückert in Bern am 18.4.69
gehalten hat, ist u.a. folgendes zu
lesen: «Alles, was der Vortragende
über Elternschulung, Wirkung des

Sprachmilieus, Verkehrs-Erziehung
des Kleinkindes, Früherfassung geistig

Behinderter vorbrachte, war für
die meisten Zuhörer Wiederholung
altbekannten Wahrheiten». An diesem

Einzelfall wird etwas Typisches
sichtbar, dem wir in den faktischen
Berührungszonen von Theorie und
Praxis immer wieder begegnen: Wir
meinen jene Konfrontation von
Theorie und Praxis, wo ein Vertreter

der Wissenschaft Forschungsund

Denkresultate vorträgt, welche
das praktische Geschehen nach
logischen Gesichtspunkten gliedern und
gedanklich durchformen sollen. Im
Bereich der Erziehungswirklichkeit
ist es die Erziehungswissenschaft,
welche z. B. als Tatsachenwissen-
schaft1 die konkreten Erziehungsvorgänge

einer Analyse unterzieht,
Wirkungszusammenhänge feststellt
und sie mit einem wissenschaftlichen
Apparat nachprüft, Schlüsse zieht,
Gesetzeshypothesen aufstellt und
ihre Ergebnisse in eine wissenschaftliche

Form geschlagen, von Zeit zu
Zeit veröffentlicht. Damit verhilft
sie dem erzieherischen Tun zu
größerer Bewußtheit, dient der gedanklichen

Klärung vieler zwischen¬

menschlicher Vorgänge, prüft
Erfahrungen und ordnet sie, macht mit
neuen Betrachtungsweisen bekannt
u.a.m.; sie dient also primär der Praxis,

damit diese die fortlaufend neu
anfallenden Aufgaben immer besser

und angepaßter zu lösen vermag.
Was der Theoretiker mitteilt, sind
Forschungsergebnisse und Reflektio-
nen, die von der Erziehungsrealität
ausgehen und - sie verändernd -
wieder zu ihr zurückkehren.

Der Vortrag, resp. der Zeitschriftenaufsatz

oder das Buch eines Er-
ziehungs-W issenschafters beziehen
sich auf dasselbe Arbeitsfeld, in
welchem auch der Leser oder Zuhörer
aus der Praxis wirkt. Dem Praktiker
wird eine Wirklichkeit vor Augen
geführt, welcher er selber zugehört.
Sie präsentiert sich in einem begrifflich

bewußteren Kleid und ist mit
Gesichtspunkten und Folgerungen
versehen, die unter Umständen neu
sind. Allerdings werden rein deskriptive

Beiträge der Theorie aus der
Natur der Sache heraus dem erfahrenen

Erzieher inhaltlich nichts völlig

Unbekanntes bringen; denn der
Mensch als «zoon politikon», der
sich von Geburt an im sozialen Handeln

üben kann, hat bald einmal die

wichtigsten Gesetze der «Steuerung
und Umsteuerung des Verhaltens»2
mehr oder weniger bewußt erfahren
und sich die zugehörigen Techniken
angeeignet. Das Reizvolle an einer

theoretischen Erörterung jedoch ist
der Vorgang der sprachlich-begrifflichen

Ordnung des empirischen
Materials und die unerwarteten
Perspektiven. Auch verweisen wir auf
den Vorzug, daß die
Erziehungswissenschaft, welche ihre Erfahrungen

dank höhern forschungsmethodischen

Vermögens und andern
günstigeren Bedingungen der
Erfahrungssammlung und -Verarbeitung
sehr oft Sachverhalte beweisen kann,
an die man in der Praxis immer
geglaubt, die man aber noch nie bisher
exakt hat sicherstellen können. Der
wissenschaftliche Beweis eines praktisch

anerkannten Tatbestandes ist
als selbständige Leistung zu betrachten

und insofern neuartig. Doch
handelt es sich hier nicht um eine
inhaltliche Erweiterung des Wissens,
sondern lediglich um seine
wissenschaftliche Sicherung. Neu sind die
Methoden der Wahrheitsergründung
und die Erhöhung der rationalen
Ueberzeugungskraft der Aussage. In
anderen und zusammenfassenden
Worten: Was an den Mitteilungen
der Erziehungswissenschaft wirklich
«neu» ist, tritt uns nicht als Inhalt,
sondern als formales Element
entgegen, als exaktere und auch
beweiskräftigere Erfassung des Erziehungsgeschehens.

II. Im erzieherischen Alltag, handle

es sich um Erziehungsvollzüge zu
Hause oder in der Schule, auf dem

277


	Horizons de l'Education chrétienne

