
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 42 (1969-1970)

Heft: 5

Artikel: Haben Märchen Sinn?

Autor: Hess, Hertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten und daher noch schwerer zu lehren. Geschickte
Denker können zwar ihre Verhaltensformen auf die
verdeckte Ebene projizieren, ohne genau zu wissen,
was sich dabei eigentlich vollzieht. Dennoch können
wir auf der unverdeckten Ebene wesentliche
Techniken lehren, und wir können außerdem bis zu einem

gewissen Grade die Verlagerung auf die verdeckte
Ebene erleichtern in den Fällen, in denen dies
wünschenswert erscheint. Aehnliches gilt auch für die
geistige Selbststeuerung, wie sie in jenen charakteristischen

Formen des Denkens selbst vorhanden ist, denen

wir uns jetzt zuwenden wollen.

Haben Märchen Sinn?
Gertrud Hess

Aus einem Kurs der Zürcher VHS

Konkret genommen sind Märchen zwar unterhaltsame,

aber oft unmögliche, ja bizarre und paradoxe
Geschichten. Sehr aufgeklärte Menschen sagen darum,
diese phantastischen Geschichten seien nicht wahr,
denn Tiere können doch nicht reden, Könige seien

überlebt, es gebe keine Teufel usw. Einmal war ich
selber so aufgeklärt, im Alter von etwa 20 Jahren nämlich

und später noch. Heute weiß ich, daß Märchen in
einem subtilen Sinne wahr sind -, nicht auf der
konkreten Ebene, sondern, wenn wir ihre Bilder als
Ausdruck seelischer Tatbestände nehmen. Das Studium von
Komplexstörungen beim Menschen und das Studium
der Träume lehrte, daß es menschliche Motive humanen

Verhaltens gibt, die man nicht ungestraft
vernachlässigen darf. Mißachtet nämlich ein Mensch aus

irgendeinem Grunde diese Grundmotive menschlichen
Lebens, z. B. weil er von einer technischen Vorstellung
besessen ist, so wird er oder sein Schicksal in irgendeiner,

manchmal sehr verborgenen Weise böse. Von
diesen Motiven sprechen die Märchen. Das «Heldenleben»

gehört zu ihnen. Helden sind immer Wanderer.
Wie das menschliche Bewußtsein muß sich der Held
am Morgen des Lebens von der Mutter und damit vom
kindlich unbewußten Zustand losreißen. Von Probe zu
Probe steigt er zur Mittagshöhe auf, um dann abends
und heimkehrend diese Höhe wieder zu opfern. Viele
Märchen handeln von einem alten König, der wie die
alte Einstellung eines einzelnen Menschen oder einer
Zeit der Erneuerung bedarf, ihr aber Widerstand
entgegensetzt in Form von zu lösenden, schwierigen
Aufgaben. Oft sind es Zivilisationsaufgaben wie: einen
Wald roden, ein böses Tier töten. Versuchen sich
verschiedene Bewerber an der Lösung dieser Aufgaben,
so sind nicht die siebenmal Gescheiten, nicht die Tüchtigen,

die Geschulten, nicht die Lieblinge ihrer Väter
erfolgreich, sondern es sind die jüngsten, scheinbar
dümmsten Anwärter, denen es schließlich gelingt, was
vorerst aussichtslos schien. Der Dummling steht dem
Instinkt am nächsten, er hört auf die inneren Stimmen
und ist bescheiden genug, auch hilfreiche Zeichen aus
der Natur wahrzunehmen. Derartige Hilfen werden
in den Märchen dargestellt und die Bemühungen oft
durch eine Hochzeit gekrönt. Sie verhilft nicht nur
dem jungen König, der neuen Idee, dem neuen Inhalt
zur Herrschaft, sondern ist zugleich auch Ausdruck
einer Gegensatzvereinigung. Das gute Ende der Ge¬

schichte wird allerdings nicht selten noch
hinausgezögert durch eine falsche Braut, die sich dazwischen
drängt. Wie oft fällt doch der Mensch vorerst auf das

Unechte herein und erkennt erst im Leiden, was sich
wirklich bewährt! Hierher gehört das in der Mythologie

und in Märchen so wichtige Motiv der
«unscheinbaren Kostbarkeit», der Prinzessin im Gewände
der Magd, des göttlichen Kindes im Stroh.

Das Märchen verspricht nicht immer ein Königreich.

Manchmal beginnt die Geschichte mit einem
Paar, das durch eine Hexe oder «Stiefmutter» getrennt
wird. Nach langer Mühsal finden sich die zwei wieder
und können sich gegenseitig erlösen. Wie menschlich
ist das! Wenn wir bedenken, daß Hexe und Stiefmutter

symbolisch zu nehmen sind als negativer Einfluß,
ja böser Zauber, die entweder von einer Frau oder von
der weiblichen Seite des Mannes ausgehen, und als das

Unmütterliche, das in unserer Welt erschreckend
verbreitet ist. Wie menschlich mutet auch das Motiv der
«zu frühen Belichtung» an, die Ungeduld und
Neugierde, durch die sich jene Menschen viel Leiden
schaffen, die nicht warten können. Muß aber nicht
gelegentlich Leiden sein? Muß also nicht gelegentlich
ein Verbot übertreten werden? Ist nicht in Mythen
und Märchen wie im Leben gerade der Ungehorsam
manchmal Anfang einer Entwicklung?, der Diebstahl
des Feuers durch Prometheus, das Pflücken des Apfels
durch Eva. Dadurch, daß der Märchenheld die verbotene

Kammer öffnet, stürzt er sich in schwere
Konflikte und reift dabei zum Gatten. Im allgemeinen
stellt sich der Märchenheld der Gefahr und überwindet

sie. Gefahren, die man ins Auge faßt, werden zu
Stufen der Reifung. Wer ausweicht, bleibt ein Kind.
Es gibt aber Nöte, die die Persönlichkeit als Ganzes
gefährden, da hilft nur Flucht. Im Märchen steht dafür
die magische Flucht: Der Fliehende wirft einen
Gegenstand hinter sich, einen Kamm z. B., ein Halstuch,
oder etwas anderes. Diese Dinge wachsen und behindern

den Verfolger, d. h. in hoher Not muß der
Mensch Opfer bringen, Teilopfer erlauben, das
Wesentliche zu retten.

In dieser Weise sind Märchen wahr. Sie handeln
von Problemen des inneren Weges, weshalb sich ja
die Psychologen dafür interessieren und weshalb
erfahrene Menschen Märchen erzählen. Ihnen vor
allem leuchten in den Märchenbildern Erfahrungen

126



auf. Tatbestände der Umwelt lassen sich fotografieren.
Tatbestände der Innenwelt können nur im gleichnishaften

Bild gefaßt werden. Ja, Märchen sind
fantastisch. Die Fantasie ist aber das Ausdrucksorgan der
inneren Erfahrung. Nehmen wir sie nicht ernst, so

können sich sehr reale Störungen einstellen. Nehmen
wir als Beispiel einen Mann, der nichts von der Seele

hält und sein eigenes Innenleben verleugnet. Er wird
wahrscheinlich unter Stimmungen und Launen
leiden. Sie werden ihn überfallen und beherrschen.
Wahrscheinlich ist zudem seine Beziehung zu den
Frauen ausgesprochen schlecht oder doch undifferenziert.

Denn die Seele des Mannes ist weiblich, und
seine Beziehung zur Seele geht mit der Beziehung zur
Frau Hand in Hand. Daß diese Beziehung fehlt, ist die
Krankheit des Königs im Grimmschen Märchen «Das

Wasser des Lebens». Schon die Ausgangssituation
weist darauf hin: Es sind lauter harte Männer an
diesem Königshof. Das Weibliche fehlt vollständig. Darum

auch besteht das Heilmittel in «Wasser». Wasser
ist eine sehr häufig gebrauchte Analogie für das
Seelische wie für das Weibliche. Sowohl in den Sprachbildern,

wie in den Mythen, Märchen und in der Dichtung.

In unserem Märchen steht das richtige Wasser
tatsächlich mit einer verwunschenen Prinzessin in
Zusammenhang, die erlöst werden muß, und der Königshof

gewinnt mit dem «Wasser des Lebens» gleichzeitig
auch die Braut, d. h. die anfangs fehlende Frau. Von
diesem Heilmittel aber hatten die Söhne durch einen
alten Mann erfahren, den sie im Garten trafen. Sie

gingen nämlich in ihrer Hilflosigkeit zur Natur, zu
Mutter Natur. Diese Mutter ersetzt oft, auch im
Menschenleben, die fehlende oder die mangelhafte Mutter,
und es ist zu beachten, wie Märchen Einzelheiten wissen

und erwähnen, die die psychologische Forschung
heute entdeckt. Bei irgendeinem Ausfall projiziert die
Seele den entsprechenden Wert auf eine urtümlichere
Analogie. Wir finden diesen Umstand auch im
Grimmschen Märchen «die Gänsemagd». Diese
Geschichte geht von der Situation einer weiblichen
Psyche aus, der die Beziehung zum Männlichen fehlt.
Hier greift der Wind ein, d. h. eine urtümliche Analogie

zum männlich-geistigen Prinzip. Aus diesen
Andeutungen erkennen wir, daß es in Märchen keineswegs

bloß um Geschichten von Gut und Böse geht, in
denen das Gute belohnt und das Böse bestraft wird.
Märchen moralisieren nicht, sondern sie geben sehr

genaue Angaben über innere Situationen, in die der
Mensch geraten kann, sowie über das mögliche
Verhalten in diesen Situationen. Das Märchen vom Wasser

des Lebens zeigt das sehr deutlich: Die drei Söhne
machen sich hintereinander und einzeln auf den Weg,
um das heilende Wasser zu suchen. Dabei verhalten
sie sich sehr verschieden. Es steht jeweils ein Zwerg
am Weg, der sie nach ihrem Ziel fragt. Die beiden
älteren Brüder vertrauen auf ihr Wissen und Können,
auf ihr Bewußtsein. Sie verachten den kleinen Zwerg,
die leisere Stimme innerer (wurzelhafter) Kräfte, und
geben ihm keine Auskunft. Für diesen Hochmut folgt

Infolge Heirat von 2 bisherigen Lehrerinnen
und zur Erweiterung unserer Heilpädagogischen

Sonderschule, suchen wir auf Herbst
1969 oder Frühjahr 1970

Heilpädagogen und Heilpädagoginnen
sowie

Logopäden oder Logopädin

a) für Geistesschwache
b) für normalbegabte Cerebralgelähmte

Zum heilpädagogischen Abschluß ist eine
Grundausbildung mit Lehrerpatent,
Kindergärtnerinnenpatent, Werkseminarabschluß oder
Matura erforderlich.

Gut bezahlte Staatsstelle mit Pensionskasse.
30-Stunden-Woche. Kein Internat.

Interessenten wollen sich wenden an Telefon
062 21 33 83, oder schriftlich an:

Vereinigung zur Förderung geistig Invalider
Bergstraße 10, 4600 Ölten.

Sonderschule Wetzikon

Auf den 20. Oktober 1969, eventuell erst auf
Frühjahr 1970, suchen wir

1 Kindergärtnerin
1 Logopädin
1 Beschäftigungstherapeutin

für geistesschwache, teilweise körperbehinderte

Kinder sowie für normalbegabte cerebral
gelähmte Kinder. Unsere Schule ist ein Tagesheim

mit Fünftagewoche.

Auskünfte über die Anstellungsbedingungen
erteilt der Aktuar der Sonderschulkommission
(H. Ehrismann, Telefon 77 04 22).

Richten Sie bitte Ihre Bewerbung mit den
üblichen Beilagen möglichst bald an Herrn
F. Schindler, Präsident der Kommission für
Sonderschulen, Weinbergstraße 12, 8623
Wetzikon 3.

Wetzikon, den 23. Juni 1969

Primarschulpflege Wetzikon
Kommission für Sonderschulen

127



die Strafe auf dem Fuß, denn die naseweisen Buben

verrennen sich in eine Sackgasse, sie verklemmen sich
in einer engen Schlucht und können ihr Pferd nicht
mehr wenden. So wird die Enge ihres Horizontes
äußerlich sichtbar. Der jüngste Bruder dagegen hört auf
den Zwerg und wird von ihm beraten.

Ist solche Interpretation eindeutig? Wie gehen wir
denn vor, um Märchen zu dechiffrieren? Ist es möglich,

den Sinn eines Märchens aus diesem herauszulesen,

oder liest man ihn hinein? Ich hörte einmal
einen Astronomen das Märchen von den sieben jungen
Geißlein erklären. Für ihn ist es eine Geschichte, die
auf alogische Weise eine Himmelserscheinung erklärt.
Tatsächlich findet man bei Naturvölkern nicht selten
die Vorstellung, daß bei einer Sonnen- oder
Mondfinsternis ein riesenhafter Wolf die Gestirne
verschlingt und später wieder herausgeben muß. Ich aber
neige dazu, im Verschlungenwerden der jungen,
vorwitzigen Geißlein durch das düstere Raubtier des

Waldes ein Bild zu sehen, das von der Gefährdung des

jungen Bewußtseins spricht. Tatsächlich kann das sich
entwickelnde Bewußtsein von Kindern einerseits von
der Mutter bedroht sein, wenn diese das Kind nicht
freigeben kann. Anderseits aber besteht die Gefahr,
daß das junge Bewußtsein wieder ins Unbewußte
versinkt, aus dem es sich eben zu lösen beginnt. Den beiden

Deutungen ist immerhin gemeinsam, daß der
Wolf beide Male als verschlingendes Prinzip verstanden

wird. Märchenmotive sind vieldeutig, aber nicht
alldeutig. Sie haben charakteristische Merkmale, die
wohl auf verschiedenem Niveau interpretiert werden
können, sich aber bestimmten Grundsituationen
zuordnen lassen. Das Verschlingungsmotiv stellt ein
derartiges Grundmotiv dar. Zu Beginn unseres
Jahrhunderts sammelte Frobenius in seiner Arbeit «Das
Zeitalter des Sonnengottes» entsprechende Geschichten,

in denen ein übergroßes Tier einen oder mehrere
Menschen verschlingt und sie nach längerer Zeit wieder

frei geben muß. Die alttestamentliche Jonas-Geschichte

gehört zu diesem weltweit verbreiteten
Mythenkreis. Frobenius selber brachte das Motiv mit dem
Sonnenlauf in Beziehung: Täglich wird die Sonne

vom Horizont «gefressen», am Morgen aber wieder
hergegeben. Dieses großartige Bild ist aber auch mit
der Hoffnung auf Wiedergeburt verknüpft und mit
dem Wissen darum, daß das Durchstehen von Dunkelheit,

Qual und Enge den Menschen wandeln kann, so
daß er als ein anderer aus dem «Walfischbauch» geboren

wird.
Mythische Motive sind vielschichtig, wie es

seelische Erfahrungen auch sind. Diese symbolischen Bilder

deuten mehr an, als wir bewußt und begrifflich
greifen können. Gerade darum treffen sie die innere
Situation genauer als eine wissenschaftliche Formulierung.

Diese Bilder sind nicht erfunden, sondern spontan

entstanden. Einem künstlerisch begabten
Menschen, einem Menschen in der Not, einer zwecklos
schaffenden Fantasie fällt ein Bild ein, das einem
vorher nur dunkel geahnten Tatbestand Ausdruck ver¬

leiht. Erst dann, wenn das Bild schon da ist, kann die
Wissenschaft sich damit beschäftigen: Haben diese

Bilder Sinn? Wenn ja, wie finden wir ihn? Man findet

die Bedeutung symbolischer Motive durch
Vergleichen. In sehr vielen Märchen kommt z. B. ein König

vor. Diese vielen Könige haben in den Einzelheiten

durchaus verschiedene Charaktere und verschiedene

Anliegen. Sie zeigen aber auch gemeinsame
Merkmale, auf Grund derer wir ihre gemeinsame, d. h.

typische Rolle feststellen können. Märchenkönige sind
meistens Väter und haben mit diesen gemeinsam, daß

sie für Recht und Ordnung einstehen, ja überhaupt das

Gesetz vertreten - unter Umständen ein Gesetz, das

erneuerungsbedürftig ist. Viele Märchenkönige müssen
denn auch im Verlauf der Erzählung abtreten und
einer jungen Kraft den Platz räumen.

Um eine Beziehung zu den Märchenmotiven und
damit zu den Märchen selber zu bekommen, müssen

wir nach Aehnlichkeiten fragen. Das verlangt ein
anderes Denken, als wir es gewohnt sind und unserer
Kultur entsprechend von klein auf üben. Märchen
erschließen sich nicht dem kausalen Denken,
sondern einem Denken, das nach Analogien fragt: Welcher

menschlichen Situation, welchem psychischen
Problem entspricht dieses oder jenes Bild? Wir
gehen bei der Deutung von Märchen und Mythen
genau gleich vor wie bei der Deutung von Träumen.

Mit dem psychologischen Verständnis für Träume,

für diese unbewußt gestalteten Fantasien wuchs
in unserer Zeit gleichzeitig das Verständnis für
die Märchen neu. Märchen und Träume stimmen
nämlich nicht nur darin überein, daß sie beide auf
wichtige Motive menschlichen Verhaltens hindeuten,
sondern sie bringen sogar weitgehend die gleichen
Motive. Darüber hinaus balancieren beide Einseitigkeiten

des Bewußtseins aus. Träume kompensieren
persönliche Einseitigkeit. Sie bringen jene Probleme
im Bilde, die das Individuum übersehen hat. Das Märchen

dagegen kompensiert einen bestimmten Zeitgeist,
eine kollektive Einseitigkeit des Bewußtseins. Darum
wahrscheinlich treffen wir in den Märchen so viele
«Stiefmütter» an, die ihre Kinder aussetzen, hungern
lassen oder die einen vor den andern bevorzugen usw.
Weil zu allen Zeiten die Vorstellung, die «man» sich

von einer Mutter macht, stark idealisiert war und ist.

Im Märchen erscheint der Gegensatz: Das ebenfalls
sehr verbreitete unmütterliche Verhalten von Müttern.

Wir lernen an Träumen, wie an Märchen, daß
das Dunkle mit ins Drama einbezogen sein will. Es

vervollständigt das Bild und rundet es ab. Durch
Verdrängung wird das Böse böser, wenn es aber ins
Geschehen einbezogen wird, zeigt es oft hilfreiche Seiten.
Wir erkannten dieses Gesetz bereits am Motiv des

erfolgreichen Dummlings und an der verschiedenen
Reaktion des Zwerges auf die drei Brüder. Es ist ein
seelisches Gesetz und erscheint darum im Märchen.

Anfangs dieses Jahrhunderts gehörte es zum guten
Ton, Märchen abzulehnen. Als Fantasieprodukte
nahm man sie für Relikte einer archaischen, längst

128



überwundenen Zeit. Man glaubte an die Unfehlbarkeit

der Vernunft. Die Vernunft mußte gepflegt und
geübt werden. Die heute zu erkennende Renaissance

in der Liebe zu den Märchen müssen wir aus einem
seelischen Hunger verstehen. Die Seele will Mythen,
sie will Geschichten, die durch das symbolische Bild
mehr geben als äußere Fakten. Darum wohl bekommen

in Amerika, das noch bei einer gewissen
Märchenfeindschaft verharrt, die sogenannten «Funnies»
und andere unterhaltende Erzählungen mehr und
mehr märchenhaften Charakter. Gerade der so sehr

einseitig lebende Moderne braucht die heilende
Wirkung des Märchens.

Man kann Märchen sogar psychotherapeutisch
verwenden. Durch intensive Beschäftigung mit Märchen,
durch intensives Rezitieren oder gar Spielen passender
Märchen werden verdrängte Komplexe überwunden
und seelische Entwicklungen ausgelöst. Ein Berliner
Psychologe, Dr. Dieckmann, fand, daß verschiedene
Menschen in ihrer frühen Kindheit verschiedene
Lieblingsmärchen hatten. Diese Lieblingsmärchen weisen
eine Beziehung zum späteren Schicksal der betreffenden

Menschen auf. Gelingt es, den Bezug zwischen
dem speziellen Menschen und dem Märchen, von dem
er einst fasziniert war, herzustellen, so tritt in seinem
neurotischen Zustand eine deutliche Besserung ein.
Das ist z. B. so zu verstehen: Wenn ein Mädchen mit
35 Jahren sich immer und immer noch nicht von Vater
und Mutter lösen kann, sondern daheim wohnen bleibt
oder von kurzen Ablösungsversuchen immer wieder
nach Hause zurückkehrt, so handelt es sich um eine

Infantilität, um eine Störung in der Entwicklung, die
sich in dem Falle, an den ich denke, u. a. auch in
hartnäckigen Depressionen äußerte. Ihr Lieblingsmärchen
war das Grimmsche Märchen «Häsichenbraut», in
welchem ein Mädchen sich als Braut eines Hasen in
dessen Haus begibt, aber vor der Hochzeit wieder nach
Hause flieht, in der Küche des Hasen aber an ihrer
Stelle eine Strohpuppe zurückläßt. Sie war noch feiger
als der Hase! Die Besprechung dieses Märchens ließ
jener Fünfunddreißigjährigen die bisher als Tugend
beschönigte Situation auf einmal im richtigen Lichte
aufleuchten. Es gibt wohl kein menschliches Problem,
das nicht in irgendeiner Weise oder in mehreren Märchen

gespielt wird.
Wenn der Märchenspezialist Max Liithi von der

Sprache ausgehend die Märchen eindimensional
nennt, da alles in einer Ebene spielt und weder Innen
noch Außen, weder Diesseits noch Jenseits vorkommen,
so stützt diese Beobachtung die psychologische
Konzeption, daß Märchen nicht Leben, plastisches Leben
als solches darstellen, sondern den psychischen Hintergrund

spiegeln. Wenn Lüthi feststellt: Märchenfiguren
sind nicht Menschen von Fleisch und Blut, die, ganz
anders als Romanfiguren, kaum Gefühle äußern, keine
Probleme haben, nicht altern usw., so denkt der
Psychologe: das ist so, weil es sich bei Märchenfiguren
um Teilpsychen handelt, nicht um menschliches Sein,
sondern um menschliche Möglichkeiten. Lüthi sagt

weiter: «Die äußerlich isolierten Vorgänge sind (im
Märchen) auf unsichtbare Weise koordiniert. Ihr
Zusammenfallen ist nicht Zufall, sondern Präzision.»
«Isolierte Figuren fügen sich unsichtbar gelenkt zu
harmonischem Zusammenspiel». «Die Märchenmotive
deuten auf Gesetzmäßigkeiten hin, die im Verborgenen

wirken. Sie lassen uns die unsichtbare Allverbundenheit

spüren, die in dieser Welt besteht.» Die Märchen

lassen uns ein Land ahnen, von dem wir nur die
Berggipfel scharf erkennen, da es selber wie unter
einem Nebelmeer verborgen liegt. Der Psychologe
denkt dazu, daß diesem Lande die hypothetische
kollektive Psyche entspricht, das kollektive Unbewußte,
das die Menschen untereinander verbindet und das

auch die Konstanz der Einzelseele garantiert.
Wie kann denn aber eine derartige Literaturgattung

entstehen, die von allem Individuellen entblößt, den
allgemeinmenschlichen Hintergrund scharf abbildet?
Durch Weitererzählen. Wie immer ein Märchen ins
Leben tritt, ob als Kunstwerk von einem Autor
geformt, als weitererzähltes erstaunliches Erlebnis oder
als erstaunlicher Traum -, indem es erzählt wird,
verliert es Einzelheiten, die andere als die Betroffenen
nicht interessieren, und gliedert umgekehrt Vorstellungen

an, die jedem etwas sagen. Inhalte, die jedem
etwas sagen, erhalten sich. Ein schönes Beispiel für
diese Art Reinigung eines literarischen Erzeugnisses
ist das Beresinalied. Als Teil eines zehnstrophigen
Gedichtes stammt es von einem sonst unbekannten Autor
und stand 1792 im Göttinger Musenalmanach. Die
ersten sechs Strophen behandeln persönliche Empfindungen

und Wehleidigkeiten des Verfassers. Sie gingen

verloren. Die vier letzten Strophen dagegen
enthalten allgemein gültige Betrachtungen über das

Menschenschicksal, in großen, einleuchtenden Bildern
von Nacht und Dunkelheit und erhofftem Sonnenaufgang.

Diese vier Strophen leben weiter. Die
Märchenforschung bietet ähnliche Beispiele, gleichfalls die
Kunstgeschichte, wie z. B. die frühmittelalterliche
Buchmalerei. Ihre Säulenkapitelle, die bei den Römern
oft mit Blattgebilden reich verziert waren, vereinfachten

die Buchmaler zu geometrischen, unter sich
isolierten Formen. Hier, wie in den Märchen, sind die
Vorbilder nur Anregung zur Entfaltung apriori
vorhandener, das heißt archetypischer Normen.

Wenn dem so ist, daß in Struktur und Inhalt der
Märchen geistige und psychische Apriori sichtbar werden,

so begreift man, daß die Beschäftigung mit
entsprechenden Märchen Konflikte zu lösen vermag und
bei der Abrundung der Person mithelfen kann.

Wir geben auch Kindern durch Märchen einen
Wissensschatz mit, den man ihnen in ihrem jungen Alter
noch auf keine andere Weise vermitteln kann. Das
Kind nimmt Märchen als Bilder auf und bewahrt sie

als Bilder, offenbar, indem diese jeweils mit den
entsprechenden angeborenen Mustern in Verbindung
treten. Später leuchten sie dann beratend auf, wenn es

nötig ist. Das kann nach vielen Jahren sein, wenn der
Mensch vor einem Hindernis steht, in einer Ausweg-

129



losigkeit steckt, oder auch, wenn er sich vor einer neuen,

ihm noch unbekannten, menschlichen Situation
befindet. Dann wird das passende Motiv aktiviert und
wirkt, bewußt oder unbewußt, beim zu fassenden
Entschluß mit, etwa so -, um ein einfaches Beispiel zu
nennen -, wie Winkelried zitiert wird in einer
Situation, in der einer für alle einstehen muß. Märchen
bedürfen für Kinder keiner Erklärung. Für den
märchenerzählenden Erzieher ist es aber verständlich,
daß er wissen möchte, was er erzählt. Schon um wählen

zu können, müßte er sich um die Bedeutung von
Märchen kümmern. Auch erzählt er anders, wenn ihm
die Erzählung etwas sagt, wenn persönliche Einsicht
und Erfahrung mitschwingen. Dann geht es wie bei
der Vermittlung von Naturanschauungen, von Kunst,
von religiösen Texten, der Erzieher gibt unter
Umständen mehr, als er selber weiß.

SCHWEIZER UMSCHAU

Der Schweizerische Verband für Berufsberatung
führt ab Herbst 1969 in Verbindung mit der Unterabteilung

für Berufsbildung des BIGA erstmals gemeinsam

mit dem Institut für angewandte Psychologie an
dessen Seminar einen sechssemestrigen Ausbildungskurs

in Berufsberatung durch. Nähere Angaben über
die Ausbildung durch das Zentral-Sekretariat des

Schweizerischen Verbandes für Berufsberatung,
Eidmattstraße 51, 8032 Zürich.

SCHULFUNK
1. Datum: Morgensendung 10.20-10.50 Uhr
2. Datum: Wiederholung am Nachmittag 14.30-15.00 Uhr

21./26. August: Die Uebungspatrone. Das moderne
Kurzhörspiel von Otto Heinrich Kühner sucht die seelische
Haltung der Soldaten eines Hinrichtungskommandos vor und
nach der Exekution an einem Verurteilten zu ergründen.
Vom 7. Schuljahr an.

25. Aug./3. Sept.: Schweizerische Entwicklungshilfe in Nepal.

Dr. Bernhard Müller, Scharnachtal, vermittelt Einblicke
in die Tätigkeit der Schweizer Agronomen, Aerzte und Techniker

in einem unterentwickelten Land Asiens.
Vom 6. Schuljahr an.

28. Aug./5. Sept.: «Auf, Tagwacht!-» Albert Häberling,
Zürich, läßt Trompeten- und Tambourensignale ertönen, die von
öffentlichen Wächtern, von der Post, auf der Jagd und im
Militär verwendet wurden. Vom 6. Schuljahr an.

2./12. Sept.: Wir lernen hören. Die letzte der drei
Musikstunden in der Sendereihe von André Bernhard, Winterthur,
bietet Musikbeispiele, welche die Aufnahmefähigkeit unseres
Tongedächtnisses demonstrieren und prüfen wollen.
Vom 6. Schuljahr an.

4./0. Sept.: Das Trojanische Pferd. In der Hörfolge von
Ethelred Steinacher, Ingenbohl, werden die der Homerischen
Sage entnommenen Fakten über Ursache, Durchführung und
Erfolg des Feldzuges der Griechen nach Troja nachgestaltet.
Vom 7. Schuljahr an.

11./17. Sept.: Mahatma Gandhi, ein Lebensbild. Ernst Segesser,

Wabern, greift wesentliche Ereignisse aus der politischen

Aktivität Gandhis heraus und zeigt dessen tiefgreifende
Wirkung auf das Denken und Handeln des indischen Volkes.
Vom 7. Schuljahr an.

16./24. Sept.: Nikiaus Manuel: «Selbstbildnis». Die vierfarbigen

Reproduktionen zur Bildbetrachtung von Dr. Luc Mo-
jon, Bern, sind zum Stückpreis von 30 Rp. - bei Bezug von
mindestens 10 Exemplaren - durch Voreinzahlung des Betrages

auf Postcheckkonto 40 - 12635, Schweizer Schulfunk, Bilder

und Schriften, Arlesheim, erhältlich. Vom 7. Schulj. an.

18./26. Sept.: Wer bekommt einen Vormund? In einer
Sendung zum staatsbürgerlichen Unterricht von Paul Coradi und
Edwin Schmid, Zürich, wird den Fällen nachgegangen, mit
denen sich die Vormundschaftsbehörden laut Gesetz zu befassen

haben. Das Thema erfährt in der Form der Hörfolge eine
lebendige Darstellung. Für Fortbildungs- und Berufsschulen.

25./30. Sept.: Die Versuchung. Im Kurzhörspiel von Benno
Meyer-Wehlack sind zwei Personen (der Junge und der Alte)
Träger der Handlung. Die Versuchung liegt in der Möglichkeit,

einen vom Fluß angeschwemmten reichen Toten zu
bestehlen. Vom 7. Schuljahr an.

SCHULFERNSEHEN
Neuprod uktionen

26. August, 9.15 Uhr: Mit Apollo zum Mond. Die Sendung
von Guido C. Capecchi gibt einen Ueberblick über die
verschiedenen Unternehmungen der Apollo-Raumschiffe im
Hinblick auf die Landung von Apollo 11 auf dem Mond.
Vom 7. Schuljahr an.

Die Orchesterinstrumente. Bearbeitung: Willi Gremiich,
Regie: David Maier. Vom 4. Schuljahr an. Ausstrahlungen je
15.15 bis 15.45 Uhr:
29. Aug. 1. Teil: Die Klarinette

5. Sept. 2. Teil: Die Holzbläser
12. Sept. 3. Teil: Die Violine (Vor-Ausstrahlung: So 7. Sept.,

im Anschluß an das Abendprogramm)
19. Sept. 4. Teil: Die Streicher
26. Sept. 5. Teil: Das Horn

3. Okt. 6. Teil: Die Blechbläser

2. Sept., 9.15 Uhr (Vor-Ausstrahlung: So 31. Aug., im
Anschluß an das Abendprogramm. Im Programm angekündigte
Ausstrahlung am 12. September, 14.15 Uhr, fällt wegen
Sportanlasses aus.)
Ein Tag in St.Gallen. Josef Weiß und Walter Grob - Realisator:

Erich Rufer - zeigen die Menschen in der Stadt in
ihren vielseitigen privaten und beruflichen Tätigkeiten auf
dem Hintergrund sanktgallischer Sehenswürdigkeiten.
Vom 6. Schuljahr an.

2. Sept., 10.15 Uhr (Vor-Ausstrahlung: Mo 25. Aug. statt
So 24. Aug., im Anschluß an das Abendprogramm) :

Le Boulanger. Diese Sendung des Belgischen Schulfernsehens
ist als Ergänzung im Anfänger-Französischunterricht gedacht
und behandelt anhand eines französischen Liedes die einzelnen

Arbeitsgänge der Brotherstellung. Vom 7. Schuljahr an.

23. Sept., 9.15 Uhr/26. Sept., 14.15 Uhr (Vor-Ausstrahlung:
l. und 2, Teil: So 21. Sept., im Anschluß an das Abendprogr.) :

Eine haarsträubende Räubergeschichte. Es handelt sich um
Fortsetzung und Schluß der im Juni ausgestrahlten
Geschichte. Dieser 2. Teil ist nach den Aufsätzen verfilmt, die
aus dem Schülerwettbewerb hervorgegangen sind.
Vom 5. Schuljahr an.

30. Sept., 9.15 Uhr (Vor-Ausstrahlung: So 28. Sept., im
Anschluß an das Abendprogramm) :

Erschließung der Wüste (Der Negev). Die Sendung des
Bayerischen Schulfernsehens vemiittelt Einblicke in die
Naturgegebenheiten, die archäologisch wichtigen Stätten und den
industriellen Aufbau im Wüstengebiet Israels.
Vom 8. Schuljahr an. Walter Walser

130


	Haben Märchen Sinn?

