
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 40 (1967-1968)

Heft: 1

Artikel: L'école de culture dans la perspective d'un humanisme religieux [suite]

Autor: Meylan, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 1, Seite 1-24 APRIL 1967

L'école de culture dans la perspective d'un humanisme religieux
par Louis Meylan,

Professeur à l'Université de Lausanne

III. Le programme fonctionnel de l'école de culture

Au terme des études dont nous venons de dresser

en quelque sorte le plan cadastral, l'adolescent peut
n'être, en effet, qu'un dictionnaire ambulant; il peut
aussi être devenu une personne, c'est-à-dire un
homme qui, en s'appropriant son patrimoine spirituel,

est «devenu celui qu'il est». Ces études

n'opèrent donc pas magiquement, ex opere operato.
Elles sont nécessaires à l'information de la personne:
elles ne l'informent que sous certaines conditions.

Un plan d'études adapté à la forme d'une culture
a un moment donné de son devenir - or nous avons

vu que le plan d'études de notre section classique et,
de même, celui des sections scientifique et moderne,

moyennant quelques retouches, satisfont à cette

exigence - ne constitue ainsi que la possibilité,
l'instrument de l'opération assignée pour fin à l'éducation.

Que cette possibilité devienne réalité, que
l'enseignement opère, en fait, ce qu'il est propre à opérer,

cela dépend de l'élève et du maître.
Si l'élève, en effet, n'éprouve pas le besoin d'entrer

en possession de son patrimoine ou de «devenir
celui qu'il est», il subira, sans en être enrichi ni
informé, l'enseignement le plus suggestif et le plus
informateur. C'est là d'ailleurs un cas extrême. Plus
fréquemment, la nourriture qui lui est proposée ne
répond pas à sa faim: le programme de la section
voisine y répondrait peut-être; et, quand les trois
sections de notre école de culture seront en fait
équivalentes, cet accident deviendra moins commun.
Souvent enfin, bien qu'il se trouve dans la section

qui correspond à ses intérêts et à son tour d'esprit,
l'adolescent n'a pas faim, parce que la nourriture ne
lui est pas présentée sous une forme qui le mette en
appétit.

On peut cependant admettre qu'un cours d'études

constituant, comme celui que nous avons caractérisé,
l'efficace instrument d'une complète et authentique
information à l'humanité, répond par là-même (un
géomètre dirait: par définition) à un besoin profond
en tout adolescent normal; et qu'il dépend donc

principalement du maître que tous ses élèves se

prêtent à son action, si seulement - on en revient

toujours là - il est administré dans l'esprit de

générosité, et par les méthodes libérales qu'il requiert.
Conformément à la distinction établie, par la morale
stoïcienne, entre les choses qui sont en notre pouvoir

et celles qui ne sont pas en notre pouvoir, négligeons

donc les dispositions de l'élève, qui ne
dépendent pas de nous; et demandons-nous comment
il convient que le maître s'y prenne, pour qu'une
information si conforme à la condition et à la
destination humaines soit reçue, par l'adolescent, dans

un esprit qui en assure l'opération.
Posons tout d'abord cet axiome: les connaissances

et les techniques dont l'acquisition est prescrite par
le plan d'études n'ont, en elles-mêmes, aucune
valeur informatrice; exactement, elles sont ambivalentes:

plus un sot sait de choses, plus il est à charge
à son prochain; et un méchant équipé d'efficaces

techniques n'en est que plus redoutable. Ce qui
valorise les connaissances et les techniques c'est ainsi,
sur le plan intellectuel, la nature de l'activité par
laquelle elles ont été acquises et élaborées18; sur le
plan moral, la fin à laquelle on les fait servir. C'est

cette activité informatrice qu'il s'agit donc de

déclencher en l'adolescent; et c'est l'esprit de service,
la volonté d'utiliser ces techniques à des fins
humaines, qu'il importe de cultiver en lui,

*

Bien que l'information de la personne soit un acte

rigoureusement indivisible, et qu'il soit impossible
de tracer, entre l'éducation intellectuelle et
l'éducation morale, une ligne de démarcation précise (la
présence d'une idée dans la conscience modifiant
parfois, d'une façon appréciable, le comportement
et l'être même du sujet), on peut pourtant, grosso
modo, assigner le premier de ces effets à la méthode,
et le second à la personne même de l'éducateur, à

son propos éducatif. Nous verrons cependant que le

18 Les éducateurs l'ont toujours su. Coménius en faisait un
des trois principes fondamentaux de sa didactique; il voulait
«pour tout ce qui sera présenté à l'intellect, à la mémoire, à la
langue et à la main, que les élèves eux-mêmes le cherchent,
le découvrent, le discutent, le fassent, le répètent...». Et c'est
dans sa Grande Didactique que le principe d'activité se trouve
formulé en ces termes lapidaires: Agenda agendo discantur!

1



choix de la méthode dépend lui aussi, en dernière
analyse, du but ou de la fin assignée à l'éducation.

Quoi qu'il en soit de ce dernier point, quelle sera la
méthode de l'école de culture? Nous devons, pour
répondre à cette question, adopter une perspective plus
résolument centrée sur l'écolier lui-même. Pour
déterminer le plan d'études de l'école de culture, nous
avons en effet tenu compte des exigences de la forme
de civilisation à laquelle l'adolescent doit s'intégrer.
Pour déterminer la méthode, nous n'avons à considérer

que l'adolescent: la forme particulière de sa vie
mentale et les exigences de sa croissance spirituelle.
La norme n'est donc plus extérieure au sujet, objective;

mais subjective.
D'une part, donc, la méthode doit s'adapter, à chacun

des stades de son développement intellectuel et
affectif, à la structure mentale de l'enfant puis de

l'adolescent; n'étant en quelque sorte que la traduction

en langage opérationnel du processus par lequel
le petit d'homme devient adulte, à travers les crises

de croissance de l'enfance et de l'adolescence. Il faut,
d'autre part, que les connaissances et les techniques
dont l'écolier est instruit - le sens exact de ce mot
ressort de l'expression instruere navem - soient
acquises par des procédés qui, faisant appel à son
activité personnelle, aiguisent son intelligence et
informent sa raison.

Or, son activité ne sera déclenchée que si ces

connaissances répondent en lui à un impérieux besoin
de savoir, et si ces techniques sont en relation étroite
avec l'emploi qu'il désire faire de sa vie. L'enseignement

doit donc être fonctionnel; et, dans la mesure
où il l'est, c'est-à-dire s'ordonne, aux diverses phases
de son développement, en fonction des besoins de

croissance de l'adolescent, celui-ci y répond par
l'activité. L'élève est alors le principal agent de son
instruction, et son activité informe en lui, non seulement

la raison, mais tout aussi bien l'affectivité et le
caractère. Quand au maître, son rôle se limite, dès

lors, dans la plus grande partie de la leçon à diriger
ou à stimuler discrètement cette activité: «J'ai mis
les mets devant toi, à présent nourris-toi toi-
même.»19. Ces mets, l'écolier s'en nourrira,
d'ailleurs, d'autant plus volontiers qu'il mangera «à la

carte», c'est-à-dire pourra choisir, toutes les fois

qu'il s'agira, non plus des «éléments» (des notions
indispensables) mais d'illustrations ou de

développements ad libitum, dans une liste de questions
établie par le maître, celles qu'il désire étudier.

Les matières (inertes) figurant au plan d'études
deviendront ainsi pour l'adolescent des disciplines,
au sens dynamique de ce mot: des moyens de crois-

19 Dante: Paradis X, 25.

sance spirituelle.20 Le maître doit donc se rappeler
chaque jour - car les moyens ont une incoercible
tendance à se prendre pour des fins - que rien de

ce qu'il enseigne ou fait faire à ses élèves n'est une
fin en soi. Le latin pour le latin, ou les mathématiques

pour les mathématiques, ce sont ces pierres,
que les plus mauvais pères ne donnent pas à leur
enfant, quand il demande du pain. Ce n'est pas un
mathématicien, ni un latiniste, qu'il s'agit de

former, mais un homme!

Il va de soi que le maître doit posséder à fond les

disciplines (au sens statique du mot: système
ordonné de connaissances sur un sujet donné) qu'il est

chargé d'enseigner. Mais, s'il veut qu'elles
deviennent pour ses élèves disciplines, au sens
dynamique que nous venons de définir (des instruments
de son accomplissement en humanité), il est
indispensable qu'il connaisse non moins à fond l'adolescent

et ses besoins de croissance; en d'autres termes,
la destination et la vocation de l'être humain. Car
seul peut être fonctionnel un enseignement qui
répond à la vocation de l'être humain.

Le programme fonctionnel de l'école de culture,
c'est ainsi d'aider l'adolescent à répondre à sa
destination ou à sa vocation (générique et personnelle).
Formuler ce programme fonctionnel, c'est donc

prendre position sur le problème, métaphysique, de

la destination de l'homme; et seule l'école qui sait
clairement quel homme elle veut contribuer à

former, peut informer authentiquement la personne.
Or, dans la perspective que nous avons adoptée, la
destination ou la vocation de l'être humain peut
être caractérisée par ces cinq impératifs: rechercher
humblement et inlassablement le vrai; soumettre en
lui les appétits infra-humains à ses tendances les

plus spécifiquement humaines; accueillir en lui la
beauté sous ses modes les plus divers, pour que son
être et son agir puissent en être ennoblis; former
avec ses semblables une authentique société de

personnes, caractérisée par cette mutualité du donner et
du recevoir au service des mêmes valeurs, dont le

nom est collaboration; s'élever enfin à ce respect et
à cet amour de tous les êtres en Dieu, qui constitue

pour l'homme, sur le plan affectif, l'accomplissement

de sa destinée spirituelle.21

20 On pourrait construire déductivement «l'école active»
à partir de cette acception dynamique du mot: discipline
(conforme d'ailleurs à l'étymologie).

21 Sans entrer dans le détail de l'organisation scolaire, je
note que le seul examen propre à montrer dans quelle mesure
un adolescent répond à ces diverses exigences, c'est un examen
fonctionnel; et non pas l'examen-déballage (des viandes crues,
pour reprendre l'image de Montaigne, qui ne sont pas
devenues chair et sang, vie de l'esprit et du coeur). Mais le
véritable examen fonctionnel, c'est la vie qui l'administre! Vitae,
non scolae, discimus, disait déjà Sénèque.

2



Nous avons ainsi le système hiérarchisé de fins,
constituant le programme fonctionnel de l'école de

culture: éducation intellectuelle, éducation morale,
éducation sociale, éducation esthétique, éducation
religieuse. Ces diverses fins sont, d'ailleurs, si
inextricablement intriquées les unes dans les autres,
qu'on ne saurait en atteindre une en négligeant
aucune des autres: l'éducation de la personne est
intégrale, ou elle n'est qu'une formation technique.
Force nous est cependant de les considérer l'une
après l'autre.

*

L'objectif essentiel de l'éducation intellectuelle
est de donner à l'adolescent le sentiment du vrai et
de ses conditions; tout en lui inspirant le respect et
l'amour de la vérité. Le sentiment du vrai implique
la prise de conscience de l'existence objective des

phénomènes et des lois qui les lient objectivement,
c'est-à-dire indépendamment de nos imaginations
ou de nos désirs. A un degré supérieur, il implique
la conscience que l'objectivité de ces lois a son
fondement dans la structure de l'univers physique; et

que, par conséquent, les critères scientifiques valent
pour tous les phénomènes du monde physique; mais

pour ceux-là seulement. Ce dernier point est essentiel,

si l'on veut que l'éducation intellectuelle puisse
concourir avec l'éducation esthétique, morale et
religieuse, à l'information en l'adolescent d'une raison
complète, ouverte à tous les modes du Réel.

Ces résultats sont obtenus par l'intégration de

l'adolescent aux formes de pensée de son groupe
culturel, puis au système de valeurs rationnelles qui
sous-tendent la civilisation humaine. Socialisation
donc, puis rationalisation (la rationalisation étant
un aspect ou un moment de la spiritualisation). Au
bénéfice du travail des générations qui l'ont précédé,
tenant en main les diverses clefs qui ouvrent le
inonde des réalités intelligibles - ce que Madame
Necker de Saussure et Octave Gréard ont appelé
d'un terme heureux: des connaissances instrumentales

- l'adolescent peut dès lors accéder à la Raison,
liberté de la pensée dans l'obéissance à sa Loi.

C'est pourquoi on l'initie à ces symbolismes
abstraits, apparemment conventionnels, mais, en quelque

façon, fondés dans la nature des choses,
puisqu'ils ont permis à l'homme d'adapter son intelligence

au réel et de se le rendre intelligible. Les
premiers de ces symbolismes sont le langage et
l'écriture; mais leur appropriation, sous les espèces,

par exemple, de la composition et de l'explication
de textes, occupera l'adolescent jusqu'au terme de
ses études de culture. Viendront ensuite le symbolisme

arithmétique: les quatre règles, les fractions,
la mise d'un problème en opérations; le symbo¬

lisme algébrique et la mise en équation; enfin le
raisonnement expérimental, instrument essentiel de

la conquête du monde des faits.
L'éducation intellectuelle - socialisation et

rationalisation - tend ainsi à donner à l'esprit de l'adolescent

une forme, des pouvoirs et un contenu: des

systèmes cohérents de notions sur certains sujets,
constituant ce qu'on peut appeler un cadre de référence.
Ces divers aspects sont, dans la pratique, inséparables

l'un de l'autre. D'autre part, l'objectif central
de la culture intellectuelle: l'information en
l'adolescent de la raison, par l'appropriation des méthodes

qui ont permis à l'homme de comprendre le réel,
ne doit pas être poursuivi à part des autres objectifs
d'une éducation harmonieuse et complète de la
personne. Comprendre pour comprendre, c'est une
idolâtrie: l'intellectualisme. Comprendre pour agir,
pour aimer, pour réaliser son être, sur tous les plans
de l'existence, tel est le juste usage de l'intelligence.

Toutes les disciplines du plan d'études apportent
d'ailleurs à l'éducation intellectuelle leur concours:
l'une développant plutôt l'esprit de géométrie,
l'autre l'esprit de finesse; l'une entraînant l'adolescent

au raisonnement en forme, l'autre à des in-
férences plus subtiles; d'autres encore cultivant en
lui le jugement, ce bon sens si difficile à définir, ou
les divers modes de l'intuition. Une raison complète
est celle qui sait user alternativement de ces divers

instruments, et chaque fois de celui qui est le plus
apte à résoudre le problème donné. L'éducation
intellectuelle nous apparaît donc comme la résultante
dernière de tous les actes d'intelligence accomplis

par l'adolescent, et des méthodes d'enseignement
adoptées par tous ses maîtres.

*

Il en est de même de l'éducation morale, qu'il ne
faut pas confondre avec l'enseignement des notions
morales - ce catéchisme laïque, qui a fait long feu
dans l'école de la Troisième République - encore

que des causeries morales, dans l'esprit de la
Jugendlehre de Foerster, puissent constituer un instrument

d'information d'une réelle valeur. Elle est

donc, elle aussi, d'une part, auto-éducation, d'autre
part, hétéro-éducation. Auto-éducation, elle résulte
des actes moraux accomplis par l'adolescent en
classe, de son attitude affective à l'égard de ses

camarades et de son maître; hétéro-éducation, elle est
l'effet du propos éducatif du maître, de l'action exercée

par son comportement, et de son influence
personnelle. Plus concrètement, l'éducation morale, sur
le plan scolaire, résulte, d'une part, de l'esprit dans

lequel le maître dirige et dans lequel les élèves

accomplissent le travail de chaque jour, d'autre part,

3



de l'ambiance ou du climat de la classe, et de l'action

directe de la personne du maître sur la personne
de l'élève.

Sur ce plan, le maître agit plus par ce qu'il est,

que par ce qu'il dit ou fait. L'acte éducateur est
l'acte inanalysable d'une personne informant une
autre personne: il est de l'ordre de l'initiation. Le
maître exerce d'ailleurs cette action directement,

par une sorte de contagion spirituelle (l'élève
tendant à s'assimiler au maître admiré ou aimé), et
indirectement, par la lente action du milieu, qu'il
conditionne à sa ressemblance. Car, s'il est un authentique

éducateur, sans même se le proposer expressément,

il crée l'ambiance, conformément à son être.
Comme le poète crée des poèmes, et le musicien des

sonates.

Dans ce milieu «éducatif», l'enfant et l'adolescent
se libéreront des comportements infantiles qui les

empêcheraient d'atteindre à la maturité affective:
lâcheté, brutalité, susceptibilité, dissimulation, timidité

morbide ou, au contraire indiscrétion, vantardise

Mais surtout (car la méthode positive est

plus efficace que la méthode répressive, et le bon

grain, généreusement semé, étouffe la mauvaise
herbe) ils s'y sentiront, non seulement encouragés,
mais proprement obligés (moralement obligés,
l'éducation morale se situe, en effet, sur le plan de

l'autonomie) d'acquérir les comportements qui feront
d'eux des hommes accomplis, de bons serviteurs de

la collectivité et des membres de la société des fins:

courage moral, véracité, loyauté, générosité, initiative,

respect de la personne humaine et des valeurs
humaines Je pense à ce maître, dont ses anciens
élèves disaient: «On n'aurait pas pu lui mentir; et
commettre sous ses yeux un acte de méchanceté ou
une lâcheté nous eût été aussi impossible que de

nous promener nus dans la rue.»

Une telle action est, par définition, individuelle.
Si donc, sur le plan intellectuel, l'école doit, dans

toute la mesure du possible, proposer à chaque élève
les exercices que requiert sa forme d'esprit, sur le

plan de l'éducation morale, elle doit offrir à chacun
l'aide que requièrent, d'une part sa vocation
singulière, d'autre part ses difficultés particulières.
Dans tous les domaines, en effet, l'idéal de l'école de

culture, c'est «l'école sur mesure». Cela implique
que l'éducateur connaisse intimement chacun de ses

élèves. Ce qui n'est possible - supposé qu'il ait des

antennes - que s'il n'en a pas un trop grand nombre;
et s'il travaille en étroite liaison, d'une part avec
tous ses collègues, d'autre part avec les éducateurs
naturels de ses élèves, les parents.

*

Mais cette éducation du comportement moral
n'informera authentiquement la personne que si
elle marche de pair avec l'éducation du sens social.
La personne ne s'accomplit, nous l'avons vu, qu'au
service de la communauté. Ce n'est donc pas assez

que la classe soit le lieu où chaque élève poursuive
son propre perfectionnement; elle doit être aussi le
lieu de la mise en commun, de la collaboration.
L'école de la personne ne saurait être l'école du chacun-
pour-soi; sa forme est définie par notre devise
helvétique: Un pour tous, tous pour un,

Ecole-communauté donc, communauté scolaire,
comme l'était déjà l'Institut de Pestalozzi.22 Le
mode collectif qui est, depuis lui,23 le mode de notre
enseignement public, s'y prête d'ailleurs excellemment.

Société artificielle, puisqu'elle est composée
d'élèves d'âge voisin et d'un seul adulte (tandis que
tous les âges et toutes les conditions se mêlent dans la
société naturelle), la classe n'en constitue pas moins
une société. Au sens le plus plein du mot: socii dicun-

tw qui pari consilio rem aliquam simul aggrediun-
tur.2i S'il sait s'y prendre, le maître n'aura donc pas
grand'peine à faire de sa classe une société, où l'enfant

apprenne à goûter les joies et à assumer les

responsabilités de la vie communautaire; ce qu'un
éducateur-poète de la Suisse alémanique, Fritz En-
derlin, appelle d'un terme expressif: Verantwortliche

Liebe.

Qu'on pense à ces écoles exemplaires de Mom-
piano, de Porto-Maggiore ou d'Agno, dans lesquelles
des éducatrices, vivant en intime communauté
d'intérêts avec leurs élèves, leur révélaient, par leur
attitude bien plus que par leurs paroles, les secrets
essentiels de la vie morale. Où l'on voyait les plus âgés,

ou les anciens, entourer les plus jeunes et les

nouveaux venus, les accueillir, leur servir de guides; et
tous poursuivre dans un esprit de joyeuse collaboration

les divers travaux pratiques ou les recherches

(historiques, scientifiques, littéraires) par lesquelles
ils s'informaient, à la fois, à la vie intellectuelle, à la
vie morale et à la vie esthétique! Qu'on pénètre dans

une de ces classes où les élèves, librement constitués,
conformément à la méthode Cousinet, en équipes de

quatre, cinq ou six, acquièrent à la fois les méthodes

du travail créateur et l'art, humain par excellence,
de la collaboration! Ou qu'on observe, dans les écoles

22 Ce qu'illustre le nom donné par Codignole à la
communauté scolaire qu'il dirige, à Florence: Scuola-Città Pestalozzi.

23 Avant lui, les élèves, réunis en grand nombre dans le
même local, travaillaient et étaient interrogés individuellement;

l'école était le lieu où l'on mémorisait et récitait; le lieu
du chacun pour soi.

24 Une société, c'est un groupe d'hommes qui, dans le
même esprit, poursuivent le même but. (Thesaurus linguae
latinae, s. v. socius.)

4



qui ont introduit le self-government, avec quel
sérieux et quel tact les élèves, chargés de responsabilités

d'ordre administratif ou disciplinaire, s'acquittent

de tâches parfois infiniment délicates!
Que l'on s'inspire, ou non, de ces méthodes, il est

donc indispensable que nos classes ne soient plus le
lieu où les élèves rivalisent entre eux et, pour le

reste, s'ignorent; mais la palestre où ils se libèrent
de tout ce qui les empêcherait, adultes, de s'associer

pour une œuvre commune; où ils apprennent, en les

pratiquant, la camaraderie, la bonne humeur, le
tact, la générosité et l'esprit d'accueil, le respect
mutuel, la collaboration; chacun faisant ce qu'il est le
plus capable de faire, s'effaçant et s'affirmant tour
à tour, recevant ou donnant avec la même simplicité.

Car une telle communauté scolaire constitue, par
surcroît, la plus efficace initiation aux devoirs du
citoyen dans une communauté démocratique. C'est
cette expérience, durant l'enfance et l'adolescence,
de la vie communautaire qui, plus sûrement que
tous les «cours de civisme», nous donnera les

électeurs, les fonctionnaires, les magistrats, en un mot
les citoyens conscients de leurs devoirs et résolus à
les remplir. Des enfants habitués à vivre dans une
telle atmosphère sont, en effet, prêts à s'intégrer à

la communauté nationale, «cette grande amitié»,
comme disait Michelet.25

L'éducation civique ou nationale, ainsi entendue,
n'est d'ailleurs (dans un pays unissant, comme le
nôtre, pour la défense de valeurs communes, des

hommes appartenant à des cultures et à des confessions

différentes, et où, par conséquent, l'éducation
nationale implique une éducation inter-groupes)
qu'un aspect ou un moment de cette éducation
interculturelle, au bénéfice de laquelle Pestalozzi déjà
s'efforçait de mettre les élèves de son Institut. L'éducation

du sens social doit donc s'achever, s'épanouir
dans l'éducation interculturelle ou mondiale,
impérieusement postulée aujourd'hui par l'interdépendance

matérielle et spirituelle de toutes les parties
du monde. De telle façon que, devenus hommes, ces

jeunes gens, tout en s'appliquant à la promouvoir
sous l'un de ses modes (celui sous lequel elle s'est

manifestée dans leur propre culture) aiment et
respectent l'humanité sous toutes ses formes. L'humanité,

but dernier de l'éducation humaniste,
implique, en effet, que la civilisation soit sentie comme
l'œuvre collective de toutes les cultures, qu'on se

plaise à découvrir dans les traditions les plus
différentes de la sienne des valeurs autres, mais de même

sens, des valeurs complémentaires; et qu'on
travaille, en promouvant, dans cet esprit de compréhension

et de sympathie, les valeurs produites par sa

propre culture, à faire de la civilisation humaine le
forum, le lien de toutes les cultures.26 (à suivre)

25 Cf. mon étude: L'éducation du patriotisme. Centre d'études

politiques. Neuchâtel, 1947.
26 J'ai étudié cet aspect, relativement nouveau, de l'éducation

du sens social, dans une série d'articles parus ici-même
(1948/49).

Das Sprachlabor im Fremdsprachenunterricht
Oskar Foerster

Im Schuljahr 1963/64 begann in Berlin ein
Schulversuch, an dem zurzeit 40 Schulen beteiligt sind:
Grundschulen, Oberschulen des Praktischen und
des Technischen Zweiges, Gymnasien und
berufsbildende Schulen. In diesen Schulen werden
Sprachlehrgeräte oder - um die aus dem Angelsächsischen
übernommene Terminologie zu verwenden -
Sprachlabors in den Fremdsprachenunterricht
einbezogen. Ziel des Versuches ist festzustellen, ob
und in welchen besonderen Lernbereichen diese

neuen Hilfsmittel den Erwerb fremdsprachlicher
Kenntnisse und Fähigkeiten fördern können.

Der moderne Fremdsprachenunterricht geht von
der Erkenntnis aus, daß Sprache vor allem Mittel
der Kommunikation und Verständigung ist. Es geht
darum hier in erster Linie um Hören und Sprechen
und erst in zweiter Linie um Lesen und Schreiben.
Hören und Sprechen stehen in enger Wechselwirkung

miteinander. Wie das Kleinkind gehörte Spra¬

che imitiert, seinen individuellen Sprachschatz darauf

aufbaut und in allmählichem Fortschritt die

Fähigkeit verstehenden Hörens und die aktive und
produktive Sprachbetätigung erlernt - so kommt
dem auditiven Erfassen der Lautsprache auch im
Fremdsprachenunterricht stärkste Bedeutung zu.
Der Schüler kann nur richtig sprechen, was er vorher

richtig gehört hat; das grafische Bild der Sprache,

das sich meist von der Lautsprache stark
unterscheidet, bietet keine Hilfe hiefür. Richtiges Hören
muß dem Sprechen vorangehen.

Akustische Hilfsmittel wie Schulfunk, Tonband
und Schallplatte mit vorbildlichen Beispielen für
Lautung, Intonation und Idiomatik haben seit Jahren

wertvolle Dienste für eine solche Hör- und
Sprecherziehung im fremdsprachlichen Unterricht
geleistet. Das Tonband bietet darüber hinaus die

Möglichkeit kritischer Selbstkontrolle mit Hilfe des

Mikrofons und der Wiedergabe fremdsprachlicher

5


	L'école de culture dans la perspective d'un humanisme religieux [suite]

