
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 39 (1966-1967)

Heft: 9

Artikel: Die Bedeutung des Lateins für die Geisteswissenschaften [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 9, Seite 217-248 DEZEMBER 1966

Die Bedeutung des Lateins für die Geisteswissenschaften
(Schluß)

Die Literatur der romanisch-germanischen Nationen

Die Literatur der romanisch-germanischen Völker

verdankt ihre einheitlichen Züge bis in die Neuzeit

weniger dem gegenseitigen Gehen und Nehmen
als der gemeinsamen antik-römischen Tradition.
Für diese zeugt zunächst die Erhaltung des Lateins
als Sprache von Kirche und weltlicher Bildung, und
antikes Sachwissen rettete sich durch Compendien
in die Jahrhunderte des Mittelalters. Die
poetischrhetorische Theorie der Römer vermittelte der

Folgezeit mit der formalen Schulung auch einen

Vorrat an Bildern und Gedanken, der als

metaphorisches oder typisches Schulgut ausgemünzt war.
Die größte Wirkimg übte aber das Vorbild der noch

bekannten römischen Dichter aus, gleichgültig ob

die an ihnen ausgerichteten Neuschöpfungen
lateinisch oder in einer der neuen Nationalsprachen
geschrieben waren.

Zahlreiche Fürsten schon des frühen Mittelalters
übten die von den römischen Großen übernommene
Sitte, sich mit Dichtern und Rhetoren zu umgeben.
Die Panegyrik derselben, ob in gebundener oder

prosaischer Form, lebte von der Ueberlieferung des

antiken Fürstenspiegels, und in der Thematik der
höfischen Gelegenheitspoesie erhielten sich die
Maßstäbe alter Gesellschaftskultur. Als Bekenntnis

zur klassischen Vorzeit war es gemeint, wenn die
Kaiser Karl den Großen umgebenden Dichter sich
Namen wie Flaccus, Pindar oder Homer zulegten,
und eine wirkliche Vertrautheit mit der römischen
Poesie bestätigten ihre zum Teil tadellosen
lateinischen Verse in hexametrischer oder elegischer
Form. Die ebenfalls lateinische Heldendichtung,
welche z. B. durch das Epos von Waltharius
vertreten wird, stellt eine vergilische Prägung ritterlicher

Traditionen dar, so wie sich christliche und
antike Welt in den der Aeneis nachgebildeten Bibelepen

verbinden. Die lateinische Hymnik des Mittelalters

hatte Ambrosius und Prudentius als große
Wegbereiter, und wie souverän das dreizehnte
Jahrhundert im Ausdruck unbeschwerter Lebensfreude
mit dem antiken Liebes- und Trinklied wetteiferte,
zeigen die lateinischen Vagantenlieder aus jener
Zeit.

Die lateinische Literatur des Mittelalters verlor
ihre Lebenskraft auch nicht, als neben ihr eine

volkssprachliche Prosa und Dichtung aufblühte, ja
diese fand sich ihrerseits auf die antike Ueberlieferung

angewiesen, sei es in formaler oder
stofflicher Hinsicht. Für Dante ist Vergil, von dem er
sich durch Hölle und Purgatorium führen läßt, der

große Dichter und Weise schlechthin. Außerdem
erzählt er von einer Begegnung mit Homer, Horaz,
Ovid und Lucan, welche ihn in ihren Kreis
aufnehmen, und diese Aufnahme bedeutet für ihn die
Beglaubigung seines Dichtertums. Der Bericht über
eine Jenseitswanderung setzt antike Tradition in
ständige Parallele zur biblischen, indem er
heidnische und alt- oder neutestamentliche Beispiele
paarweise für je ein Thema vereinigt. Zu den auch
in den volkssprachlichen Erzählungen des Mittelalters

bevorzugten Themen gehörten der theba-
nische und trojanische Krieg sowie die Schicksale
des Aeneas, die zur Gründung Roms führen sollten.
Stoffe mittelalterlicher Herkunft wie die Artussage
standen zur Wahl daneben, aber in der epischen
Gestaltung zeigen sich auch diese von antiken
Elementen durchsetzt.

War das Erbe der Antike als Komponente der
mittelalterlichen Bildung selbstverständlicher und
lebendiger Besitz gewesen, so wurde es für den
Humanismus der Renaissance zum Gegenstand
klassizistischer Neuaneignung. Das Sammeln von
Handschriften und ihr Abdruck erweiterte die bisher
bekannte Zahl der Autoren, und das Studium
derselben sowie der antiken Poetik -wurde zur Grundlage

für das eigene Schaffen der Zeit. Im Wetteifer
mit den Epikern Roms verherrlichte Petrarca, der
große Wegbereiter des Humanismus, in lateinischen
Hexametern den Sieg Scipios des Aelteren über
Karthago. Das klassische Epos der Hochrenaissance,
Tassos Gerusalemme, behandelt zwar einen Stoff
des christlichen Mittelalters und ist in italienischer
Sprache geschrieben, aber für seine Gestaltung sind
durchaus das Vorbild von Vergils Aeneis und die

griechisch-römische Poetik maßgebend.
In Frankreich war Ronsard, der berühmteste

Dichter des 16. Jahrhunderts und Begründer des

217



Klassizismus, Schüler des Philologen Dorat. Obwohl
er nur französisch schrieb, läßt sich seine Lyrik
ohne den Hintergrund von Catull, Horaz und
anderen antiken Dichtern nicht verstehen. Die beiden
Klassiker der französischen Tragödie, Corneille und
Racine haben nicht nur ihre Stoffe zum großen
Teil aus der Antike bezogen, sondern sich auch den

strengen Formgesetzen der dreifachen Einheit von
Handlung, Ort und Zeit unterworfen, die aus der
antiken Theorie entwickelt waren. Außerdem war
Corneille in seinem heroischen Idealismus, dem
Glauben an Vernunft und sittlichen Willen, so sehr

von der stoischen Ethik in ihrer römischen Ausprägung

durch Seneca bestimmt, daß er ihren Kategorien

auch das christliche Märtyrerdrama Polyeucte
unterwarf.

England verfügte in seinem höheren Bildungswesen

vom 15. Jahrhundert an über eine
humanistische Tradition von besonderer Stärke, die sich
in den Werken eines Ben Jonson, Milton, Dryden,
Pope und zahlloser anderer spiegelt. Wenn Shakespeare

im Gegensatz zu Ben Jonson nicht unter die
Klassizisten der Bühne zu rechnen ist, so hat ihm
die antike Ueberlieferung doch für manche Werke
Stoff geliefert. Seine drei Römerdramen, Coriolan,
Antonius und Kleopatra sowie Julius Cäsar sind
Schöpfungen, welche wie wenige andere dazu
beigetragen haben, die Welt Roms im modernen
Bewußtsein lebendig zu erhalten.

Viel ausschließlicher als in Italien, Frankreich
und England war die hohe Dichtung des 16.
Jahrhunderts in Deutschland lateinisch. Die deutsche
Sprache hatte ihre literarische Geltung eingebüßt
und blieb auf Werke volkstümlich provinziellen
Charakters beschränkt, bis Martin Opitz durch seine

hauptsächlich an Horaz und Scaliger ausgerichtete
Poetik eine Renaissance der deutschen Dichtung
einleitete. Die vornehmlich von Horaz und Orvid
inspirierte neulateinische Liebesdichtung fand im
deutschen Frühhumanismus mit Konrad Celtis
einen Vertreter, dessen Ausstrahlung nur noch vom
Niederländer Johannes Secundus überboten wurde.
Wenn diese beiden Lyriker mit ihrer betonten
Diesseitigkeit der Lebensstimmung der Renaissance
Ausdruck gaben, so wurde die Dichtung des 17.
Jahrhunderts vom Bemühen bestimmt, zwischen antiker
Bildung und Kirchenglauben einen Ausgleich zu
finden. Auch in Deutschland stand dieser christliche

Humanismus im Zeichen der stoischen Ethik,
und wie in Frankreich und England erwuchs hier
eine von der Pathetik Senecas geprägte Tragödie.
Zu einer letzten Blüte gelangte die lateinische Dichtung

im süddeutschen Jesuitendrama, welches am
glanzvollsten durch Jacob Bidermann repräsentiert

wird. Als Zeitgenosse des Dreißigjährigen Krieges
verdiente sich ein anderes Mitglied des Jesuitenordens,

der aus dem Elsaß stammende Jakob Balde

durch seine in augusteischer Klassik ausgeformten
Oden weltlichen und geistlichen Inhalts den Namen
eines christlichen Horaz.

Winckelmann leitete eine leidenschaftliche
Hinwendung zu den Griechen ein, welche für Deutschland

das Ende der großen lateinischen Tradition
bringen sollte. Dennoch blieb Rom seiner
historischen Stellung gemäß auch hier als Vermittlerin
und Repräsentantin der Gesamtantike in Geltung.
In Rom verlebte Goethe entscheidende Jahre, welche

ihren bekenntnishaften Niederschlag in seinen
Römischen Elegien gefunden haben, und was die

lateinische Epik für Schiller bedeutete, läßt sich von
dessen Uebersetzungen aus der Aeneis ablesen. Die
aus den Impulsen der Romantik belebte
Altertumswissenschaft räumte der Ueberlieferung Roms
neben der hellenischen die ihr zukommende Stellung
in der Forschung ein, und das Gymnasium sorgte
dafür, daß sie sich auch im allgemeinen
Bildungsbewußtsein behauptete. Ein solches Kulturerbe auch
für kommende Generationen zu erhalten, ist die

Verpflichtung unserer Zeit.

Die Literatur der slawischen Nationen

Polen, Tschechen, Slowaken, Kroaten und
Slowenen haben ebenso im Bereich der abendländischrömischen

Kultur gelebt wie die romanischen und

germanischen Völker. Ihre mittelalterliche Literatur

ist mit wenigen Ausnahmen lateinisch geschrieben,

und vor allem in Polen blieb die lateinische
Sprache bis ins 18. Jahrhundert lebendig.

Das goldene Zeitalter der polnischen Kultur, das

16. Jahrhundert, brachte nicht nur eine neulateinische

Dichtung, sondern auch eine am Vorbild
Ciceros gebildete Prosa vor allem wissenschaftlichen

und philosophischen Inhalts hervor. Im 17.

Jahrhundert blühte wie in Deutschland das
lateinische Schuldrama der Jesuiten auf und gelangte
ein an Horaz geschulter Lyriker wie Matthias Sar-
biewski durch seine lateinischen Oden zu Weltruhm.
Fast die gesamte staatstheoretische Literatur der
Polen ist bis weit ins 18. Jahrhundert hinein
lateinisch geschrieben, und als Staatssprache diente das

Latein bis zur ersten Teilung des polnischen Staates

im Jahres 1772.

Auch die Kultur der Tschechen und Slowenen
erschließt sich ganz nur dem Lateinkundigen. Die
Hauptquelle für die frühtschechische Geschichte,
die Chronik des Cosmas von Prag, ist lateinisch
verfaßt, ferner ein großer Teil der Schriften von Johannes

Hus, und auch für Johann Arnos Comenius, den

218



großen Pädagogen des 17. Jahrhunderts, dient das

Latein als bevorzugte Sprache. In der wissenschaftlichen

Literatur der Tschechen kommt es bis ins
19., ja vereinzelt bis ins 20. Jahrhundert zur
Anwendung, also noch länger als in den Ländern Mittel-

und Westeuropas.
Aehnliches ist für die Slawen an der adriatischen

Küste zu sagen mit ihrer langen
lateinisch-italienisch-slawischen Konvivenz, die sie sowohl am
Humanismus wie am Barock teilhaben ließ. Lange
bildete das Latein hier auch die Verwaltungs- und
Handelssprache. Im Banat Kroatien wurden sogar,
in Abwehr der ungarischen und deutschen
Kulturhegemonie, alle Gesetze und amtlichen
Verlautbarungen bis zum Jahre 1847 lateinisch publiziert
und die Landtagsverhandlungen lateinisch geführt.

Bei den Ostslawen waren für die ältere Literatur
das Kirchenslawisch oder die Volkssprachen in
Gebrauch, aber mit der im 16. Jahrhundert beginnenden

Aneignung abendländischen Bildungsgutes
breitete sich zwangsläufig auch die Kenntnis des

Lateinischen aus. Vom 17. Jahrhundert an wurde
dieses in den Lateinschulen gepflegt, aus welchen
Männer wie der führende Barockdichter Simeon

Polockij und die wichtigsten Mitarbeiter Peters des

Großen hervorgegangen sind. In der berühmten,
1685 gegründeten Moskauer Slavo-Graeco-Lateini-
schen Akademie wurde seit 1700 ausschließlich
lateinisch gelehrt und eine an der römischen Antike
ausgerichtete Bildung vermittelt, zu deren Trägern
der Dichter Antioch Kantemir sowie der Dichter
und Literaturtheoretiker Vasilij Trediakovskij
gehören.

Orientalistik

Die spätantike und mittelalterliche Kultur des

Vorderen Orients stand vor allem unter dem Einfluß

des Griechischen, welches sich nach den
Eroberungszügen Alexanders des Großen als offizielle
Sprache seiner Nachfolgestaaten, der Diadochen-
reiche, durchsetzte und später in Ostrom einen
politischen Bückhalt fand. Diese Hellenisierung des

Vorderen Orients setzte sich gewissermaßen fort in
der Rezeption griechischer Philosophie und Wissenschaft

durch die Araber, einem Vorgang, welcher
nach seiner historischen Bedeutung mit der Pflege
der lateinischen Literatur durch die romanisch-germanischen

Völker zu vergleichen ist.
Im Vorderen Orient sind die Spuren des Lateins

dürftig, obwohl es auch nach der Verlegung der
Residenz von Rom nach Konstantinopel noch lange
den Rang einer Reichssprache behauptete. Im
Arabischen beschränkt sich seine Nachwirkung auf
wenige Lehnwörter, und auch in den Berber-Mund¬

arten Nordafrikas haben sich nur geringe Ueber-
reste der einstigen Afro-Latinität erhalten. Tiefere
Spuren hat die Latinität im Arabo-Sizilianischen
und im Hispano-Arabischen hinterlassen, den Sprachen,

welche beim Vorstoß der Araber nach dem
Westen aus der Ueberlagerung romanischer Idiome
durch das Arabische entstanden.

"Zu einer Bedeutung von weltgeschichtlichem
Ausmaß gelangte das Latein vollends in den arabischen

Uebersetzerschulen vor allem Spaniens, und
zwar in seiner Eigenschaft als Gelehrtensprache des

europäischen Mittelalters. In jenen Bildungszentren
mit ihren großen Bibliotheken wurde dem Westen
die einst durch griechische Impulse ins Leben
gerufene gelehrte Literatur der Araber und damit das

ihm bisher nur oberflächlich bekannte Werk des

Aristoteles vermittelt. Im Verein mit Piaton war
dieser bei den Arabern als maßgebender Philosoph
in Geltung, und darum lagen von beiden Denkern
einige Hauptwerke in arabischer Uebersetzung vor,
welche nun ihrerseits ins Lateinische übertragen
wurden. Trotz der doppelten Beeinträchtigung, welche

dieser Umweg der Ueberlieferung bewirkte, trat
die aristotelische Philosophie nun ihren Siegeszug
durch Europa an, lange bevor sie hier im griechischen

Original zugänglich wurde. Es war im
wesentlichen ein durch die Araber vermittelter
lateinischer Aristoteles, welcher der Hochschulscholastik

das philosophische Rüstzeug lieferte.

Geschichte

Der Historiker ist auf Latein am unmittelbarsten
für das Studium von Altertum und Mittelalter
angewiesen. Die antiken Darstellungen der römischen
Geschichte sind lateinisch - zum Teil auch
griechisch — geschrieben, und Dokumente von kaum
geringerer Wichtigkeit stellen die zahllosen, ebenfalls
lateinischen Inschriften auf Stein, Münzen, Gefäßen

und anderen Gegenständen dar. Diese bilden
darum eine besonders zuverlässige Grundlage der
Forschung, weil sich in ihnen Institutionen,
Zustände und Ereignisse gewöhnlich unmittelbar,
durch keine literarischen Absichten verfälscht,
darbieten. Sie sind fast ausnahmslos nur in der
Ursprache herausgegeben, aber auch die römischen
Historiker muß der Studierende im originalen Wortlaut

lesen können, weil jede Uebersetzung von der
Auslegung des Textes beeinflußt ist und diesen darum

mehr oder weniger verfälschen kann. Unübersetzbar

und für den des Lateinischen nicht Mächtigen

unzugänglich ist vor allem die ganze
Terminologie der römischen Oeffentlichkeit, sei es in
Sakralwesen, Recht, Politik oder Militär.

219



Die alte Geschichte hat zwar die Geltung eines

Hauptfaches, aber sie erfüllt auch im Rahmen der
allgemeinen Geschichte als Teilgebiet derselben
eine Aufgabe von exemplarischer Bedeutung. Die
Antike hat sowohl die republikanisch-demokratische
Staatsform als den monarchischen Absolutismus
hervorgebracht und mit beiden Modellen Theorie
und politische Wirklichkeit späterer Epochen
beeinflußt. Ferner stammt aus ihr die heute noch
geläufige Typologie der Staatsformen, und schließlich
hat die Reflexion über das Problem des Imperialismus

oder des Aufstiegs und Niedergangs von Staaten

in der geschichtlichen Wirklichkeit und Doktrin
des Altertums von jeher ihren Rückhalt gefunden.

Als Universalsprache des europäischen Mittelalters

versinnbildlicht das Latein die auf gemeinsamer

antik-christlicher Ueberlieferung ruhende
Einheit seiner Kultur. Dies heißt aber, daß sich die
mittelalterliche Geschichte ebenso wie die antike
nur dem Lateinkundigen voll erschließt. Das Latein
blieb bis an die Schwelle der Neuzeit die bevorzugte

Sprache für politische und rechtliche Urkunden.

Nur zögernd und unvollständig wurde es für
Chroniken und andere historische Darstellungen
von den aufsteigenden Nationalsprachen ersetzt,
und ebenso zäh behauptete es sich in den großen
Werken von allgemein kulturgeschichtlicher Bedeutung,

in Rechtskodifikationen, theologischen,
philosophischen und staatstheoretischen Traktaten
sowie in den Compendien des Bildungswissens; alle
diese Schriften liegen aber nur zum kleinen Teil in
Uebersetzungen vor.

Eine neue Epoche lateinischer Bildung leitete der
Humanismus des 15. und 16. Jahrhunderts durch
seinen klassizistischen Rückgriff auf die alten
Autoren ein. Gelehrtes Studium machte die Antike
auch im öffentlichen Leben vor allem Italiens
allgegenwärtig. Der Ciceronianismus beherrschte den
Stil von Staatsreden und Kanzleischriften, und in
der Form von Liviusinterpretationen erörterte Mac-
chiavelli politische Erfahrungen und Einsichten
allgemeiner Natur. Die Nationalgeschichte, ja sogar
das erstarkende Nationalbewußtsein fand in der
antiken Geschichtsschreibung Rückhalt und
Formulierungen, und bis ins 18. Jahrhundert blieb die

ganze politische und staatstheoretische Literatur von
römisch-griechischem Gedankengut durchsetzt.
Der Absolutismus bestritt seine höfische Selbstverklärung

mit Hilfe antiker Allegorese und Mythologie,

und das Freiheitspathos der Französischen
Revolution borgte seine stärksten Symbole aus der
republikanischen Ueberlieferung Roms. Die
aufgeführten Beispiele lassen sich leicht vermehren, doch

genügen sie, tun zu veranschaulichen, daß auch die

Geschichte der neueren Jahrhunderte sich nur dem

wirklich erschließt, welcher mit der in ihnen noch

gegenwärtigen Welt Roms vertraut ist.

Kunstgeschickte

Die Kunstwissenschaft will das Kunstwerk der

Vergangenheit ganzheitlich erfassen, nicht bloß

nach dem Eindruck, den es auf einen heutigen
Menschen macht, nicht bloß von der ästhetischen und
rein formalen Seite her. Für die Erforschung der
antiken Kunst ist Latein die selbstverständliche

Voraussetzung. Die römische Literatur enthält
zahlreiche für ihr Verständnis unumgängliche Werke
und Einzelnachrichten, die im Originaltext gelesen
werden müssen, und die Kunstwerke sind mit einer
Fülle von erläuternden Inschriften versehen.

Lateinisch sind aber zum großen Teil auch die

mittelalterlichen Quellentexte von kunstgeschichtlicher

Bedeutung, nämlich die Chroniken,
Lebensbeschreibungen von Herrschern, Heiligenviten,
liturgischen Texte und Urkunden, Rechnungsbücher,
Verträge, Protokolle, Gedichte, Inschriften usf.
Viele dieser Quellen sind im Wortlaut ediert, zum
Teil mit lateinischem Kommentar. Der Kunsthistoriker

muß sich dieser Ausgaben bedienen können,
häufig aber hat er selbst in die Archive und
Bibliotheken zu steigen und Originaltexte zu lesen,
abzuschreiben, auszuschöpfen. Der größte Teil auch dieser

mittelalterlichen Dokumente ist lateinisch; ohne
Latein gibt es also keine Erforschung des Mittelalters.

Mittelalterliche Wandbilder (z. B. auf der
Reichenau) sind häufig mit erklärenden Inschriften
versehen. Für viele untergegangene Wandbilder
sind die Begleittexte durch alte Abschriften erhalten.

Sie ermöglichen eine Rekonstruktion des Inhaltes

dieser Bilderfolgen.
Die mittelalterliche Buchmalerei, einer der

wichtigsten und eindrücklichsten Zweige der damaligen
Kunst, wurde zum größten Teil für lateinische
Bücher kirchlichen und weltlichen Inhaltes geschaffen.

Text und Illustration sind derart eng verbunden,

daß Sinn und Form dieser Bilder nur vom Text
und vom Zwecke dieser Bücher her zu begreifen
sind.

Zahllose Werke der Kunst, Bauten, Plastiken,
Grabmäler, Tafelbilder, Goldschmiedearbeiten usw.
tragen lateinische Inschriften, die über Entstehungszeit,

Auftraggeber, Künstler, Zweck und Sinn dieser
Werke Auskunft geben können.

Antike Schriftsteller wurden im Mittelalter
gelesen und abgeschrieben. Das architekturtheoretische

Werk des zur Zeit des Kaisers Augustus
lebenden Architekten Vitruv wurde in karolingischer

220



Zeit kopiert und in gewissen Grundsätzen befolgt,
wie sich bei der Untersuchung von Bauten zeigt.
Der um 820/30 gezeichnete St.Galler Klosterplan,
bis zur Gotik der einzige und älteste Bauplan der
abendländischen Kunstgeschichte, ist üher und über
bedeckt mit lateinischen Inschriften, die ihn erklären.

Ohne Kenntnis dieser Texte ist der Plan nicht
zu begreifen.

Auch technische Anweisungen zur Herstellung
von Kunstwerken sind im Mittelalter lateinisch. So

die berühmteste derartige Schrift «Schedula diver-
sarum artium» des Theophilus, um 1100, mit
Angabe z. B. der Techniken von Glasherstellung,
Glasmalerei und Metallarbeiten.

Renaissance und Barock bringen eine Wiederauferstehung

der antiken Stilform wie auch der antiken

Inhalte, der Darstellungsthemen aus Mythologie,

Geschichte und anderen Bereichen. Ihre
Erläuterung finden diese in den lateinischen Inschriften,

welche ihrerseits nach antikem Vorbild in großer

Zahl an Gebäuden, Grabmälern und anderen
Bildwerken angebracht sind. Deren Lektüre muß
oft durch diejenige der altrömischen Schriftwerke

ergänzt werden, auf deren Inhalt die Künstler
anspielen. Ueberhaupt setzt die Kunst von Renaissance

und Barock beim Betrachter eine Kenntnis
der antiken Ueberlieferung voraus, über welche
allein der humanistisch Geschulte verfügt.

Musikwissenschaft

Für die Musikwissenschaft beruht die Bedeutung
der Lateinkenntnis darauf, daß nicht nur die
musikalische Terminologie des Mittelalters lateinisch -
wenn nicht griechisch — ist, sondern daß auch alle
Probleme der Notation und des Kontrapunktes bis
ins 16. Jahrhundert fast ausnahmslos in lateinischer
Sprache behandelt wurden. Vollends die Schriften
über spekulative Musiktheorie sowie andere Traktate

allgemein musikalischen Inhalts gingen erst im
17. Jahrhundert vollständig zu den modernen
Schriftsprachen über. Diese Quellenwerke in ihrem

originalen Wortlaut lesen zu können, ist aber für
das musikwissenschaftliche Studium unerläßlich.

Dazu kommt die Latinität zahlloser geistlicher
und weltlicher Lieder aus dem Mittelalter wie auch
all derjenigen Texte, welche der Liturgie in der
römischen Kirche zugrunde hegen. Ihr Wortverständnis

gehört nicht bloß zur künstlerischen
Gesamtwürdigung dieser Schöpfungen, es dient als Mittel
der Datierung und Lokalisierung auch zu ihrer
geschichtlichen Einordnung. Uebersetzungen können
für diese Aufgaben aber den Originaltext niemals
ersetzen.

Schlußwort

Das doppelte Anliegen der vorliegenden Schrift
soll mit einigen abschließenden Worten nochmals
umrissen werden. Ihr unmittelbarer Anlaß war das

Bedürfnis, darzulegen, in wie vielen Disziplinen
der Philosophischen Fakultät I Lateinkenntnisse die

Voraussetzung eines erfolgreichen Studiums sei.

Wenn darüber hinaus auf den allgemeinen
Bildungswert des Lateins hingewiesen wurde, so sollte
dies nicht bedeuten, daß Fehlen von Lateinkenntnis

höhere Bildung überhaupt ausschließe, denn
solche läßt sich auch in anderer Form erreichen. Es

sei nochmals insbesondere an den seihständigen
Bildungswert der Naturwissenschaften erinnert, die

zusammen mit den Geisteswissenschaften zwei
gleichrangige, sich gegenseitig ergänzende
Hauptbereiche menschlicher Welterfahrung darstellen.

Besonderes Gewicht ist auf die Feststellung
gelegt worden, daß das altsprachliche Gymnasium, die

Pflegestätte des Lateins, aus umfassenden wie aus
besonderen Gründen die beste Vorbereitung für das

Studium an der Philosophischen Fakultät I bietet.
Dank seiner humanistisch-historischen Ausrichtung
ist dieses Gymnasium die Schule, welche das
Verständnis für die abendländische Kultur in ihrer
geschichtlichen Kontinuität zu wecken und damit die
Grundlage allgemein geisteswissenschaftlicher
Bildung zu schaffen hat.

Aufnahmeprüfungen 1966 der Sekundärschule Luzern*

Deutsch
I. Aufsatz:

1. Vermißt
Eine Person oder eine Sache wurden vermißt.
Erzähle davon!

2. Der Gescheitere gibt nach
Berichte von einem Erlebnis, das dir den Sinn
dieses Spruches verstehen half!

3. Ich kochte
Berichte von einem Erlebnis bei eigenem Kochen!

II. Diktat:

Versteckenspiel
Mit lauter, durchdringender Stimme zählte Gottfried

an der Schulhausecke: «Zwölf, dreizehn, vier-
* Mit freundlicher Genehmigung der kantonalen Erziehungsdirektion.

221


	Die Bedeutung des Lateins für die Geisteswissenschaften [Schluss]

