
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 39 (1966-1967)

Heft: 8

Artikel: Freiheit und Disziplin

Autor: Weber, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ST. GALLEN Nr. 8, Seite 189-216 NOVEMBER 1966

Freiheit und Disziplin
L. Weber

Freiheit und Disziplin sind zwei Begriffe, die in
der Pädagogik seit je eine entscheidende Rolle
gespielt haben. Zwar müssen wir uns als Lehrer oder
Lehrerbildner gestehen, daß wir uns zumeist nur
mit der leidigen Disziplin herumschlagen und kaum
an die Freiheit denken. Die Freiheit scheint sich
von selbst zu ergeben.

Als ich zum ersten Mal als frischgebackener Pri-
marlehrer, auf eigene Füße gestellt, das Zimmer der
mir zugewiesenen Klassen betrat, gab ich mir
innerlich einen Ruck, um möglichst entschieden und
eindrucksvoll vor die Schüler zu treten. Werde ich
den beiden Klassen, den wohl 50 Buben und Mädchen,

die da ihre neugierigen Augen auf mich richten,

auch Meister? Wird es mir gelingen, sie im
Zaume zu halten? Werden sie mir gehorchen oder

gibt es ein blamables Tohuwabohu? Das waren die
Gedanken und Aengste, die mich bewegten und
bedrängten. An die Freiheit dachte ich nicht von ferne
und hatte wohl auch damals keinen Grund dazu.
Und so wird es ja wohl jedem jungen Lehrerneuling

gehen. Ja, auch seine Betreuer und Mentoren
denken im allgemeinen nicht viel anders. Auch ihr
Kummer ist es, ob ihr Zögling seine Sache gut
mache, wobei man unter diesem «gut machen» ja doch

vorerst einfach die Fähigkeit versteht, Ordnung und
Disziplin halten zu können.

Und doch, was wäre Disziplin ohne Freiheit. Ist
nicht die Freiheit das geheime Ziel jeder Erziehung
und gibt nicht die Idee der Freiheit der Erziehungsarbeit

das hohe Pathos, das idealistische Streben? Ja,
ist Disziplin nicht bloß ein Mittel zum eigentlichen
Zweck, eben zur Freiheit, ein Mittel übrigens, das

doch immer ein wenig an Druck und Zwang erinnert

und deshalb leicht gegen die Würde des

Freigeborenen verstößt. Es ist sicher nicht ein Zufall,
daß die ihrer Freiheit wohl bewußten Ritter es

ablehnten, ihren Söhnen das Schreiben und Lesen
beibringen zu lassen, da eine Hand, an die Feder
gewöhnt, nicht mehr fähig sei, das Schwert zu führen.

Und auch aus dem Gehaben der selbstbewußten

Bauernsöhne, wie es Gotthelf so meisterlich
schildert, spricht dieselbe Verachtung gegenüber
der Schule und ihrer Disziplin.

So und anders könnte man wohl Freiheit gegen
Disziplin und diese gegen die Freiheit ausspielen.
Doch zeigt eine tiefere Besinnung, daß es so nicht
geht, ja, daß mit den beiden Begriffen Freiheit und
Disziplin nicht nur Fragen im Umkreis des pädagogischen

Denkens und Tuns, sondern solche des

Menschseins überhaupt aufgeworfen werden. Nur
im Hinblick auf die anthropologische Bedeutung
beider Begriffe gewinnen wir eine tiefere Einsicht
sowohl in ihr Wesen wie auch in ihre gegenseitige
und unlösbare Verschränkung.

Schon je und je hat sich der Mensch als freies
Wesen verstanden, und zwar in einem doppelten
Sinne. Zunächst spricht er sich selbst die Freiheit
der Entscheidung, die Wahlfreiheit zu. Er sieht sich
immer wieder vor verschiedene Möglichkeiten seines

Handelns gestellt. Seine Lebenssituation ist selten

ganz und gar eindeutig; die geschichtlich
gewordene Wirklichkeit, innerhalb derer er sich
bewegt, bietet ihm immer mannigfaltige Wege an, unter

denen er auswählen, über deren Wahl er
entscheiden kann. Ja, je reicher diese geschichtliche
Wirklichkeit als Erbe und Tradition ist, umso
mannigfaltiger erschließt sich ihm die Möglichkeit der
Wahl und der Gestaltung. So hat schon das
griechische Denken den Menschen in der Situation des

«Herakles am Scheideweg» gesehen (Prodikos),
ihm den Auftrag erteilt, das Vorbild als paradeigma
seines Lebens zu wählen (Plato) und je und je das

Bessere vorzuziehen (Aristoteles) T
Aber noch in einem anderen Sinn versteht sich

der Mensch als freier. Insbesondere das humanistische

Selbstverständnis sieht den Menschen unter
dem Aspekt der schöpferischen Freiheit. Diese Freiheit

ist nicht mehr nur eine auf den Bereich des
Ethischen reduzierte Wahlfreiheit, in der im Grunde

genommen die ideelle Norm schon je vorgegeben ist,
sondern es geht jetzt um die radikale Freiheit der
eigenen Selbstbestimmung auch in Hinsicht auf
die anthropologisch zu verstehende Freiheit der

eigenen Wesensbestimmung. Der Mensch macht sich

gleichsam selbst. Im Unterschied zum Tier, das je

1 Zur Geschichte des philosophischen Menschenbildes s. auch:
M. Landmann, Philosophische Anthropologie, Berlin 1964,
S. 35 ff.

189



schon festgelegt und für immer bestimmt ist,
versteht sich der Mensch als Wesen, dem unbegrenzte
Möglichkeiten der Selbstbestimmung offenstehen.
Das neue Pathos dieser schöpferischen Freiheit, das

neue Gefühl der Sonderstellung des Menschen im
Kosmos gegenüber allen andern Wesen kommt am
intensivsten zu Beginn der Neuzeit, hei den Humanisten

der Renaissance zum Ausdruck. In seiner
Schrift «Ueber die Würde des Menschen» entfaltet
Pico della Mirandola die Weite der menschlichen
Selbstgestaltung, indem er Gott zu Adam nach dessen

Erschaffung also sprechen läßt: «Wir haben dir
keinen bestimmten Wohnsitz, noch ein eigenes
Gesicht, noch irgendeine besondere Gabe verliehen, o

Adam, damit du jeden beliebigen Wohnsitz, jedes

beliebige Gesicht und alle Gaben, die du dir sicher
wünschest, auch nach deinem Willen und nach deiner

eigenen Meinung haben und besitzen mögest.
Den übrigen Wesen ist ihre Natur durch die von
uns vorgeschriebenen Gesetze bestimmt und wird
dadurch in Schranken gehalten. Du bist durch
keinerlei unüberwindliche Schranken gehemmt,
sondern du sollst nach deinem eigenen freien Willen,
in dessen Hand ich dein Geschick gelegt habe, sogar
jene Natur dir selbst vorherbestimmen. Ich habe
dich in die Mitte der Welt gesetzt, damit du von dort
bequem um dich schaust, was es alles in dieser Welt
gibt. Wir haben dich weder als einen Himmlischen
noch als einen Irdischen, weder als einen
Sterblichen noch einen Unsterblichen geschaffen, damit
du als dein eigener, vollkommen frei und ehrenhalber

schaltender Bildhauer und Dichter dir selbst die
Form bestimmst, in der du zu leben wünschest. Es

steht dir ebenso frei in die höhere Welt des
Göttlichen dich durch den Entschluß deines eigenen
Geistes zu erheben2». Tiere und Engel seien von
Uranfang, was sie in alle Ewigkeit bleiben. Der
Mensch allein vermöge zu sein, was er begehre.
Dasselbe meint Erasmus von Rotterdam, nun mehr vom
Wesen und der Aufgabe des Erzieherischen her
gesehen, wenn er in seiner Schrift «Ueber die Notwendigkeit

einer frühzeitigen allgemeinen Charakter-
und Geistesbildung der Kinder» (1529) schreibt:
«Wenn dir die Natur einen Sohn gibt, so übergibt
sie dir nichts weiter als eine rohe Masse. Deine Aufgabe

ist es, die nachgiebige und zu allem bildsame
Materie in die beste Verfassung zu bringen. Unterlassest

du es, so hast du eine Bestie; bist du sorgsam,
dann hast du sozusagen ein göttliches Wesen»
(Hervorhebung durch den Verfasser)3.

2 G. Pico della Mirandola, Ueber die Würde des Menschen.
Pantheon Akademische Verlagsanltalt. 1930, S. SO.

3 Erasmus v. Rotterdam, Ausgewählte pädagogische Schriften.

Paderborn 1963, S. 116.

Der Mensch ist in seinem Wesen nicht
vorbestimmt, nicht durch die Natur total gebändigt und

in ein bestimmtes Geleise gezwängt. Deshalb ist er
auch nach Herder «der erste Freigelassene der

Schöpfung» und «zur Freiheit organisiert»4. Es ist
höchst interessant festzustellen, daß die moderne

Anthropologie diese humanistisch-freiheitliche
Auffassung vom Menschen, die ja zunächst einfach
durch die Renaissancedenker weltanschaulich
postuliert wurde, biologisch zu begründen sucht. Ich
verweise in diesem Zusammenhang lediglich auf die

bekannten Forschungsergebnisse von Portmann,
wonach der Mensch eine «normalisierte Frühgeburt»

ist und gerade dank seiner physischen Unfer-
tigkeit und Unbestimmtheit über eine ungemeine
Plastizität der Entfaltungs- und Entwicklungsmöglichkeiten

verfügt, d. h., weil er nicht durch starre
Reflex- und unbewußte Instinksmechanismen
fixiert ist, eine höchstmögliche Freiheit der
Selbstgestaltung besitzt. Andere Untersuchungen, so vor
allem die von Werner Fischel5, zeigen im einzelnen,

wie sich diese Freiheit von der Gebundenheit

an die Natur allmählich entwickelte und zu der

Weltoffenheit führte. Indem sich der Mensch
aufrichtete, riß er sich los von der Gebundenheit an den

Boden, seine Arme und Hände wurden frei zum
Tun, zum Umgehen mit den Dingen, zum
Handwerksgebrauch, seinen Sinnen öffnete sich eine

Fernwelt, deren Dimensionen in die Breite und in
die Höhe wiesen, wodurch erst welthaftes Erleben
möglich wurde. Auch sein Mund, sein Geruchs- und
sein Geschmackssinn sind durch das Aufrichten und
durch die Hand nicht mehr immittelbar in die Ur-
beziehung der Nahrungsaufnahme eingespannt,
sondern es ist ein Hiatus entstanden, der das

Einverleibungsorgan, den Mund, von seinem Beute-
und Nahrungsobjekt trennt, so daß man sagen kann,
die Auflösung dieses Ur- und Direktbezuges mache
den Weg frei für die Möglichkeit der menschlichen
Sprache. Der Mund ist nicht mehr nur zur
Nahrungsaufnahme da, sondern er ist zum Werkzeug
der Sprache frei gegeben. So ist der Mensch im
Vergleich zum Tier in einer dreifachen Weise der
«Freigelassene der Schöpfung»: «seine Hände sind zum
Schaffen und Handeln frei; seine Augen und Sinne
sind zum Erkennen frei; sein Mund ist zum Sprechen

frei6». Im Vergleich zum Tier, das

umweltgebunden und instinktgesichert ist, erscheint so der
Mensch als weltoffen und entscheidungsfrei. Er
4 J. G. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der

Menschheit. 4. Buch IV.
5 Werner Werner Fischel, Leben und Erleben bei Tieren

und Menschen. Joh. Ambr. Barth. München 1930.
6 L. Eckstein, Den Menschen zum Menschen erziehen.

Godesberg 1961, S. 96.

190



allein steht der Welt als Ganzes gegenüber, weiß
um diese Ganzheit und kann deshalb überhaupt
Welt als Gegenständlichkeit, als Objekt, erleben
und erfassen. Erst dadurch aber, daß er sich der
Welt gegenübergestellt sieht, wird er frei für ihre
Gestaltung einerseits und frei für seine Selbstgestal-

tung in der Welt andererseits. — In seinem
werktätigen Tun, in seiner Erkenntnis und in seiner
Sprache imponiert seine Menschlichkeit als Freiheit.

Aber nicht nur biologisch-anthropologisch sucht
das moderne Denken die Freiheit des Menschen zu
begründen. Auch die Philosophie unseres Jahrhunderts

kennt den Menschen als «Freigelassenen der

Schöpfung». Am radikalsten und eindrücklichsten
hat wohl der Existenzialist Sartre die Freiheit des

Menschen postuliert. Ausgehend vom Gedanken,
daß dem Menschen nicht ein vorgezeichnetes Wesen,

eine irgendwie geartete und vorhestimmte
menschliche Natur gegeben sei, die er einfach im
Verlaufe seines Febens, im Medium der Zeit, zu
verwirklichen habe, sondern daß der Mensch durch
sein Feben, durch seine Existenz je und je erst sein

eigenes Wesen, seine Natur schaffe, dringt er vor
zu der Idee einer rein kreativen Freiheit. Sein Satz:

«l'existence précède l'essence»7 will ja nichts
anderes sagen, als daß am Anfang überhaupt nichts ist
und daß der Mensch erst durch sein Existieren
etwas wird, und zwar das, wozu er sich frei entscheidet.

Sartres Aussage: «Der Mensch ist nichts anderes

als wozu er sich macht» (l'homme n'est rien
d'autre que ce qu'il se fait)8 erinnert in verblüffender

Weise an gleichlautende Aussprüche der
Renaissance-Denker. Wenn nun aber - so folgert
Sartre weiter - die Existenz tatsächlich der Essenz

vorausgeht, so kann man sich nie auf eine gegebene,
feststehende menschliche Natur berufen. Es gibt
dann keine Vorausbestimmung mehr: «l'homme est

libre, l'homme est liberté9». — Mit dieser These

Sartres hat die Freiheit ihre radikalste Ausformung
gefunden.

Schon sehr früh sind aber auch die Kehrseiten
dieser mehr oder weniger absoluten Freiheit erkannt
worden. Biologisch gesehen schafft die ungemeine
Plastizität der noch weitgehend unfertigen
Konstitution einerseits zwar einen Reichtum von
Entwicklungsmöglichkeiten, der dem Tier versagt ist.
Andererseits aber bedeutet das auch Mangel und
Schwäche. Erasmus bereits weist auf die Benachteiligung

des Menschen gegenüber dem Tier hin. Während

die Natur den übrigen Geschöpfen « Schnei -

7 J.-Paul Sartre, L'existentialisme est un humanisme. Paris
1946. S. 17.

8 a. a. O., S. 22.
9 a. a. O., S. 36/37.

ligkeit, Flug, Schärfe des Auges, Größe und Stärke
des Körpers, Schuppen, Zotten, Hauthaare, Hörner,
Krallen oder Gift verliehen hat» damit sie für ihre
Selbsterhaltung und die Jungen sorgen können,
bringt sie den Menschen «zart, nackt und wehrlos

zur Welt10». Und Rousseau zeichnet die menschliche

Ausgangslage in ihrer Hilfslosigkeit: «Wir
werden schwach geboren und bedürfen der Kräfte.
Wir sind entblößt von allem und bedürfen des

Beistandes, sind ohne Verstand und bedürfen der
Urteilskraft11». Pestalozzi spricht von der« Unbehülf-
lichkeit unserer Natur in ihrer thierischen
Freiheit12», und in ganz dunklen Farben malt Herder
das Bild vom Menschen: «Als nacktes, instinktloses
Tier betrachtet, ist der Mensch das elendeste Wesen.

Da ist kein dunkler, angeborener Trieb, der
ihn in sein Element und in seinen Wirkungskreis,
zu seinem Unterhalt und an seine Geschäfte zeucht.

Schwach und unterliegend, dem Zwist der
Elemente, dem Hunger, allen Gefahren, den Klauen
aller stärkeren Tiere, einem tausendfachen Tod
überlassen, steht er da, einsam und einzeln, ohne
unmittelbaren Unterricht seiner Schöpferin und
ohne die sichere Eeitung ihrer Hand, von allen Seiten

verloren»13. Der Mensch erscheint schon hier
als das eigentliche «Mängelwesen», als das ihn in
der gegenwärtigen Sicht etwa die Anthropologie
Gehlens sieht.

Das Janusgesicht, das die menschliche Freiheit
zeigt, wird erst recht sichtbar im Bereich des geistigen

Febens. Schon im biologischen Bereich war ja
die Freiheit erkauft durch die Schwäche und
Mangelhaftigkeit der menschlichen Konstitution. Sie

war schon hier weitgehend Negation: Ablösung,
Fosreißung von der Macht der Natur. Sie ist schon

hier Wagnis, ein Schritt ins Dunkle, gewissermaßen
eine leere Voraussetzung für bedrohte Möglichkeiten.

Und noch ausgeprägter zeigt sich die
Ambivalenz der Freiheit in der ethisch-geistigen
Wirklichkeit. Der «erste Freigelassene der Schöpfung»,
der nicht mehr eine «unfehlbare Maschine in den

Händen der Natur ist», wie Herder definiert, hat
seine Freiheit zunächst nur als Potenz, als Aufblitzen

von Möglichkeiten in einem Augenblick. Was

aus dieser Freiheit, aus dieser - nach Sartre -
absoluten Voraussetzungslosigkeit wird, das liegt eben

ganz und gar in der Hand des sich entscheidenden
Menschen. Die Spannweite wurde schon von den

Denkern der Renaissance zwischen «Vieh, Bestie»

10 Erasmus v. Rotterdam, Ausgewählte Schriften. Schöningh
Paderborn 1961, S. 112.

11 J. J. Rousseau, Emile, Schöningh Paderborn 1958, S. 12.
12 Pestalozzi, Nachforschungen, WW KA Ed. 12, S. 9.
13 J. G. Herder, Sämtliche Werke, hg. Suphan, Ed. I, S. 314.

191



und «göttlichem Wesen» abgesteckt. Im modernen
Denken vor allem in bezug auf das «göttliche
Wesen», das der Mensch aus sich machen könne,
vorsichtiger geworden, zieht man aus der Tatsache der
Freiheit des Menschen die Konsequenz der
Verantwortung. Wer aus voller Freiheit sein Wesen gestalten

und bestimmen zu können glaubt, trägt auch
für seine Selbstgestaltung die volle Verantwortung.
Wenn man den Freiheitsbegriff so unbedingt faßt,
wie etwa der Sartresche Existenzialismus, dann ist
auch die Verantwortung eine totale. Dann gibt es

keine Entschuldigungen für die eigene Existenz,
der Mensch ist für alles verantwortlich, was er tut,
ohne sich auf irgendetwas wie etwa «Erbanlagen»,
«Leidenschaften», «schlechte Umgebung» hinausreden

zu können. Das ist es, was Sartre in dem
Satze ausdrücken will: «Der Mensch ist verurteilt,
frei zu sein14». Auch wenn man nicht der radikalen
Auffassung Sartres ist, der das Prinzip der Freiheit
überspitzt und auf den ethischen Bereich verengt,
und wenn man zudem der Priorität der Existenz

vor der Essenz wenig ontologische Bedeutung
beimißt, so ist doch mit der Würde der Freiheit die
Bürde der Verantwortung gegeben. So sagt schon

Herder: «Die Waage des Guten und Bösen, des

Falschen und Wahren hängt in ihm: er kann forschen,
er soll wählen15». In der Freiheit liegt des

Menschen Größe, aber auch sein Verderben. Er kann
sich über seinen Ausgangspunkt erheben, sein
Leben veredeln und zu heiligen suchen, aber er kann
auch tief darunter sinken. Die Perfektibilität wie
die Korruptibilität sind ihm in die Wiege gelegt.
«Ihm allein mangelt die Schuldlosigkeit des

Instinkts, durch dessen Genuß das Vieh beruhigt auf
dem Punkt bleibt, den dieser ihm anweist. Er allein

vermag es nicht, auf diesem Punkt stehenzubleiben,
er muß sich entweder über denselben erheben oder

unter denselben versinken». So umschreibt Pestalozzi

die labile Ausgangslage des «ersten Freigelassenen

der Schöpfung» und zeichnet damit die

eigentlich menschliche Situation in ihrer Weltoffenheit,

aber auch in ihrer Gefährdung.
Wie steht es aber nun mit der Disziplin, dem

anderen Exponenten unserer Betrachtung? Wir können

uns hier im grundsätzlichen kurz fassen,
versteht sich doch die Disziplin weitgehend von der
Idee der Freiheit her. Weit verbreitet ist die

Meinung, daß die Disziplin dort beginne, wo die Freiheit

aufhöre, und im alltäglichen Schulbetrieb mag
es manchen Schüler dünken, es sei tatsächlich so,

empfindet er doch die ihm von der Schule auferlegte

Disziplin nur zu oft als eine Beengung seiner

14 Sartre a. a. O., S. 37.
15 Herder, Sämtliche Werke, hg. Suphan, Bd. XIII, S. 146.

ganz persönlichen Freiheit. Und doch geht diese

Auffassung völlig in die Irre. Die Disziplin als

Zucht hat anthropologisch gesehen ihren Ansatz

genau dort wo die Freiheit, nämlich in der
Tatsache, daß das menschliche Verhalten nicht
ausschließlich durch die Natur bestimmt und dirigiert
ist. Anstelle langer theoretischer Erörterungen sei

dies an einem einleuchtenden Beispiel dargelegt. In
seinem Buch «Er redete mit dem Vieh, den Vögeln
und den Fischen» beschreibt Konrad Lorenz, der

bekannte Verhaltensforscher, den Kampf zweier
Wölfe, eines riesigen älteren und eines nur wenig
kleineren aber jüngeren. Dem älteren Wolf gelingt
es, den jüngeren gegen einen Draht zu drängen,
über den dieser stolpert. Sofort ist der größere über
ihm. Lorenz schildert wörtlich: «Beide knurren
böse, der Alte in tiefstem Baß, der Jüngere in hohen

Kopftönen. Doch man beachte die Stellung der beiden

Raubtiere genau: Der alte Wolf hat sein Maul
dicht, ganz dicht am Hals des jüngeren. Und dieser
hält seinen Kopf abgewendet, er bietet die Krümmung

seines Halses, die verwundbarste Stelle seines

Körpers, schutzlos dem Feinde dar!» Es sieht so

aus, «als böte der Unterlegene absichtlich denjenigen

Körperteil, in den jeder Biß tödlich sein muß.
Jeden Augenblick ist man gewärtig, daß der

Stärkere zubeißt, daß seine Zähne die Halsvene des

Besiegten zerreißen. - Der überlegene Wolf oder
Hund beißt aber in dieser Situation sicher nicht zu.
Man sieht ihm an, daß er es eigentlich gern möchte,

aber einfach nicht kann16». Das illustrative
Beispiel zeigt: Das Tier hat ganz bestimmte Hemmungen

in seiner Verhaltensstruktur eingebaut, die es

zwangsläufig nötigen, bestimmte im Dienste der

Erhaltung der Art stehende Verhaltensweisen
einzuhalten. Der Wolf kann nicht zubeißen, obwohl er
gerne möchte. Die Natur selbst hat hier eine
Barriere eingebaut, die vom einzelnen Exemplar der

Gattung nicht durchbrochen werden kann. Die
«Vernunft der Gattung» (Hegel) beherrscht das

Verhalten des einzelnen Individuums. Das Tier ist
von Natur aus in dieser Hinsicht «diszipliniert».

Nicht so der Mensch. Ihm fehlt die Direktive der
Natur. «Ohne unmittelbaren Unterricht seiner

Schöpferin, ohne die sichere Leitung ihrer Hand»
(Herder) steht er verlassen und verloren da, ein
Stiefkind der Natur. Es nützt dem zur Erde gefallenen

Troer Adrastos nichts, daß er die Knie seines

Besiegers Menelaos umschlingt und jammernd
fleht: «Schone mein Leben, Atride, und nimm die

gebührende Buße» (Ilias, VI. Gs.). Erbarmungslos
16 Lorenz, a. a. O., S. 206/207 (dtv-Taschenbuch-Ausgabe,

Seite 119/120).

192



wird er von der Lanze des Agamemnon getroffen
und getötet.

Was die Natur den anderen Geschöpfen in
reichlichem Maße geschenkt hat, die Steuerung durch
Reflexmechanismen und Instinkte, fehlt beim
Menschen. Gerade das, was die Natur den übrigen
Geschöpfen gegeben, dem Menschen aber verweigert
hat, muß sich der Mensch dadurch, daß er sich in
Zucht nimmt, erwerben. Nur durch die Disziplinierung

seines Wesens wird er Mensch. Wie die

Freiheit, so ist auch die Zucht, d. h. die Disziplin,
im weitesten Sinne mit dem Wesen des Menschseins

gegeben. Sie hat anthropologische Funktion
und ist nicht nur eine Erfindung böser Schulmeister,

um die Jugend zu plagen.

Nur durch die Disziplinierung, d. h. durch die

Regelung der in der Freiheit gegebenen Möglichkeiten,

läßt sich echtes Menschsein aufbauen. Der
Mensch, der gleichsam zu allem Tun, dem veredelnden

und dem verderbenden Tun «befreit» ist, hat
sein Menschsein nicht einfach von der Natur
mitbekommen. Er muß es in einer langen Entwicklungszeit

erst aufbauen und das Errungene gleichsam

Tag für Tag ausbauen und erhalten. All das,

was dem Tier instinktmäßig gelingt, muß sich der
Mensch erst mühsam erwerben. Er muß die
artgemäße Gangart durch das Sich-Aufrichten erlernen,

er muß sich das artgemäße Kommunikationsmittel,

die Sprache, aneignen.

Das meinte schon Erasmus, wenn er sagte:
«Bäume wachsen vielleicht von selbst, die dann

allerdings entweder gar keine oder wilde Früchte

tragen; Pferde kommen zur Welt, wenn auch
unbrauchbare: aber Menschen, das glaube mir, werden

nicht geboren, sondern gebildet17».

Mit Erasmus' Worten haben wir aber bereits die

Verbindung mit dem erzieherischen Gedanken
gefunden. Denn die renaissancehafte Selbstbewußtheit,

das überschwängliche Gefühl, der Mensch
könne ganz aus sich selbst, ohne Zutun anderer,
aus sich selbst machen, was ihm beliebe, ist doch
wohl beim näheren Zusehen ein Trugschluß. Erasmus

sagt mit Recht: «homines non nascuntur, sed

finguntur». Die Menschen werden zum Menschsein

gebildet. «Der Mensch ist das einzige Geschöpf,
das erzogen werden muß». So beginnt Kant seine

Vorlesungen über Pädagogik; und damit ist ja wohl
deutlich genug gesagt, daß der Mensch von allem
Anfang an auf Erziehung angewiesen ist, und daß

Erziehung wesentlich und notwendig zum Wesen
des Menschen gehört.

17 Erasmus, a. a. O., S. 115.

Das Jungtier entwickelt sich, auch wenn es nicht
unter seinen Artgenossen lebt, von selbst zum
vollausgewachsenen typengerechten Alttier. Nicht so

der ohne Erziehung heranwachsende Mensch, der
der Hilfe seiner Mitmenschen beraubt, auf
vormenschlicher Stufe stehen bleibt, wie die von J. A.
L. Singh beschriebenen «Wolfskinder von Midna-
pore» oder das von J. Atard aufgefundene «Wildkind

von Aveyron18» zeigen. Der Mensch wird nur
Mensch durch Bildung und Erziehung. Er ist homo
educadnus. Alles, was dem Tier instinktmäßig
gelingt, muß sich der Mensch erst mühsam erwerben.
Durch Losreißen vom Erdboden und Sich-Aufrichten

lernt er nach einem Jahr erst das artgemäße
Gehen, ebenso über die Phase des Lassens das artgemäße

Verständigungsmittel, die Sprache. Er muß
lernen, für Wohnung, Kleidung und Nahrung zu

sorgen, um seine vitale Existenzbasis zu sichern
und sich gegen die Unbill der Witterung und des

Klimas zu schützen. Er muß lernen, seine Vernunft
zu gebrauchen, um neben und über der Natur eine

neue, innerliche geistige Welt aufzubauen, eine Kultur

zu schaffen, in der er als Mensch leben kann.
Er muß das Leben in der Gemeinschaft, das beim
Tier instinktmäßig funktioniert, durch Regeln und
Gesetze ordnen, kurz, er muß aus einem bloßen
Naturwesen ein mehr oder weniger künstliches Kulturwesen

schaffen, ein Wesen, das seiner Natur alles

abringen muß, was andern Geschöpfen die Natur
schenkt. Aus dem Naturwesen Mensch aber ein
bürgerlich diszipliniertes Wesen zu machen, das ist
schließlich eine wesentliche Aufgabe der erzieherischen

Disziplinierung. Daß sie nicht leicht ist, hat
schon Pestalozzi erkannt und in seiner «rabiaten
Periode» dieses Geschäft als eines der mühevollsten
bezeichnet. «Indessen ist es nichts weniger als leicht,
aus dem Menschen etwas ganz anderes zu machen,
als er von Natur ist...»19. Dazu bedarf es der
Disziplin, ja man kann füglich behaupten, daß vom
Gesichtspunkt der Menschwerdung aus das ganze
Geschäft der Erziehung weitgehend ein solches der

Disziplinierung, der Zucht im eigentlichen Sinne
ist. Indessen sind Freiheit und Disziplin in diesem

Erziehungs- und Lernprozeß auf innigste Weise
miteinander verbunden. Erziehung ist immer beides:

Freiheit und Disziplin. Ohne Disziplin
entartet Freiheit zur bloßen Willkür, ohne Freiheit
sinkt Disziplin zur bloßen Dressur herab. Daß beide

Komponenten am Werk der Erziehimg beteiligt sein

müssen, hat zwar bereits unsere anthropologische
Betrachtung nachgewiesen. Darüberhinaus steckt

18 J. Itard, Victor, das Wildkind von Aveyron. Rotapfel,
Zürich 1965 (hg. Lutz).

19 Pestalozzi, Sämtliche Werke, KA Bd. III, S. 332.

193



aber schon im Begriff Erziehen diese Doppeldeutigkeit.

Das lateinische Wort für Erziehen hat eine
kaum merkbare Doppelbedeutung, die in unserem
Zusammenhang aber eigentümlich erhellend wirkt,
«educere» bedeutet einmal «heraus-ziehen». Erziehen

heißt demnach, einen jungen Menschen aus
etwas herausziehen. Im Hintergrund steht die

Meinung: aus einem Seinszustand, in dem er nicht
bleiben kann, aus dem unzulänglichen Zustand also

der Unkunde, der Hilflosigkeit. Insofern ist Erziehen

ein aktives Tun von Seiten des Erziehers. Das

Kind, an dem Erziehung geschieht, ist der Gezogene,
der Zögling. Es ist das Objekt bestimmter Manipulationen,

zu denen gerade auch alle disziplinarischen
Maßnahmen gehören. Es unterliegt einem Geschehen,

das es mehr oder weniger passiv über sich
ergehen läßt.

Das ist aber nur die eine Seite des Gesamterzie-
hungsvorganges. In ihm erscheint der Erzieher als

der allein aktive, zugreifende. Der Zögling bleibt
Gegenstand erzieherischer Eingriffe. Das Wort
«educere» hat aber noch eine zweite Bedeutung, die
des Herausführens, Herausgeleitens und Empor-
führens in dieser Bedeutung ist das, was geführt
wird, nicht mehr nur rein passives Objekt. Der
Begriff des Führens und des Geleitens setzt einen
gewissen aktiven, einen Subjektcharakter beim
Geführten voraus. Bei Tacitus findet sich die Wendung:

«severa patris disciplina eductus»
aufgewachsen in der strengen Zucht des Vaters. Hier ist

ganz deutlich, daß educere als ein Wachsen verstanden,

das wohl der Beihilfe, der Zucht bedarf, aber
doch aus eigenem Ansporn sich entfaltet. Ebenso

steckt in dem Wort educare die Bedeutung des

Wachsens und des Wachsenlassens. So findet sich
bei Ovid die Wendung: «humus educat herbas»

der Boden läßt das Gras wachsen. Wer also im Sinne
solchen Führens und Leitens erzieht, beugt sich zu
dem ihm Anbefohlenen hinunter und greift ihm unter

die Arme. Er richtet ihn auf, steht ihm bei und
geleitet ihn durch die Fährnisse des Lebens. Immer
aber im Bewußtsein, daß hier ein Wesen
heranwächst, das nicht einfach «Material» ist, mit dem

man schöpferisch-gestaltend umgehen kann, das

man nach Beliehen manipulieren darf, sondern ein
Wesen, das vorerst einmal «selbst jemand sein

will»20, ein Wesen, dessen erzieherische Bestimmung

die Selbstbestimmung ist, ein Wesen also, das

die Freiheit des Selbstseins als Selbstzweck

mitbringt. Natürlich heißt das nicht, daß das Kind, das

selbst jemand sein will, auch schon immer weiß,
was es sein will. Es bleibt zunächst in seiner Hilf-
20 Langeveld, Einführung in die Pädagogik. Stuttgart 1951,

Seite 24.

losigkeit abhängig vom Erzieher. Aber es ist dies

eine Abhängigkeit in zunehmender Selbständigkeit,
die über die Stadien der fremdgeleiteten Abhängi-
keit über die noch fremdgeleitete Selbständigkeit zu
selbstverantwortlicher Selbständigkeit führen soll,
die ja andererseits nie absolut erreicht, sondern
immer nur aus der Bindung an den Mitmenschen real
werden kann.

So zeigt uns ein kurzer Blick auf den Bedeutungsgehalt

des Wortes Erziehung, daß offenbar in allem
Erziehen je und je zwei Prinzipien a priori lebendig

sind: ein führunggebendes und ein emanzipierendes,

ein fremdbedingtes und ein selbstbedingtes,
Zucht und Freiheit, und daß beide in einer
immerwährenden polaren Spannung zueinander stehen, in
dem Sinne, daß Freiheit erst durch Bindung, Disziplin

erst durch Freiheit ihren menschenwürdigen
Gehalt bekommen.

Wo ausschließlich scharfe Zucht und Disziplin
gilt, da ist Erziehung immer nur mühsames Ueber-
winden der Trägheit und besteht in einem
ununterbrochenen Anspornen und Vorwärtsdrängen,
Beaufsichtigen und Kontrollieren. Entweder wird
dann der Zögling zum schulbraven Kind, zum An-

passer oder gar zum willigen Kriecher, zu einem -
wie Pestalozzi sagt — «steiffen Pinsel, die mit keinen
Kindern Freude haben und zu allen Spielen zu
dumm sind» 21, und als Erwachsene ein subalternes,
unselbständiges Wesen zeigt, oder der Schüler rebelliert,

lehnt sich auf gegen die Mißachtung seiner
Autonomie und Eigenwilligkeit, und die Hauptaufgabe

des Erziehers besteht dann darin, die
Eigenständigkeit des Zöglings zu zwingen, seinen
widersetzlichen Willen zu brechen. Das ist besonders

dann bedenklich, wenn der Lehrer selbst eine

schwache, allzu gutmütige Persönlichkeit mit
engem Werthorizont und dürftiger Lebenserfahrung
ist, der seine persönliche Substanz im alltäglichen
Krimskrams vorzeitig verbraucht hat. Ihm erscheint
dann der kräftige, widerstrebende Zögling nur noch

als Rebell, als Inbegriff des Bösen und Verwerflichen,

der ihm das Leben zur Hölle macht.

Schlechte Erfahrungen mit einer einseitig dem

Prinzip starrer Disziplin verbundenen Erziehungsmethode

dürfen uns aber nicht dazu verführen,

nun ins andere Extrem einer radikal freiheitlichen
Erziehungsauffassung zu verfallen. Man hat es

versucht, und man kennt die Folgen. Wir wissen heute

aus der Verhaltensforschung, daß in jedem
Menschen ein bestimmter Aggressionsinstinkt lebendig
ist. Dieser Aggressionstrieb ist spontan, aktiv und

hat wie jeder Trieb den Drang nach Auslösung und

21 Pestalozzi, Sämtliche Werke, KA, Bd. VII, S. 252.

194



Betätigung. Findet er keinen auslösenden Reiz,
schafft er sich selbst solche Reize, provoziert die
Umwelt, bis sie seinem Aggressionsdrang Nahrung
gibt. Eine Erziehung, die auf Grund ihrer einseitigen

Freiheitsauffasung ohne jede Zwangsmaßnahme

glaubt auskommen zu können und meint,
es genüge, einfach wachsen zu lassen, wie und was
da wachsen wolle, verfällt einer Illusion. Es genügt
nicht, alle aggressionsauslösenden Faktoren in der

Erziehung auszuschalten in der Meinung, wo keine
Umwel tgegebenheiten die Aggressionsinstinkte reizten,

da finde dann auch keine Aggression statt. Konrad

Lorenz, auf dessen Verhaltensforschungen wir
uns hier stützen 22, macht vor allem der amerikanischen

Erziehungsmethode den Vorwurf, daß sie sich
auf eine falsche, rein reaktive Auffassung der
Aggression stütze, ohne jede Zwangsmaßnahme glaube
auskommen zu können und übersehe, daß sich die

Aggression spontan äußert. Den Beweis für die

Spontaneität der Aggression sieht Lorenz «in
unzähligen, ganz unerträglich frechen Kindern, die
alles andere als unaggressiv waren, obwohl man
ihnen sorgfältig alle aggressionsauslösenden Faktoren
aus dem Wege geräumt hatte».23

Grundsätzliche Erwägungen und unsere
Erfahrungen lehren uns somit, daß wir ohne Disziplin
und disziplinarische Maßnahmen nicht auskommen.

Aber sie lehren uns auch, daß Disziplin gerade
in der Schule, wo der Lehrer als der reifere und
erfahrenere Mensch der Unreife und Unerfahrenheit
des Zöglings gegenübersteht, nur im gemeinsamen
Mühen um Bindung und Askese menschenbildende

Wirkung hat. Wie Eltern nur dann ihre Elternrechte

geltend machen können, wenn die Welt ihrer
Kinder auch ihnen die Welt ist, in der sie leben und
für die sie leben, für die sie auch Opfer und
Entbehrungen auf sich zu nehmen bereit sind, ebenso

kann nur der Lehrer den Anspruch als Lehrer und
Erzieher erheben, der sich selbst der geistigen
Askese und der geforderten Disziplin unterzieht, die
sein Beruf fordert. Kinder und Schüler merken sehr
rasch, ob Eltern und Lehrer nur die Anmaßung
ihrer Autorität geltend machen und bloß Eltern
und Lehrer scheinen, oder ob sie in echter Bindung
an die Kinder wirken.24 Gerade der moderne Lehrer,

der in seinem Beruf in Gefahr steht, zum
bloßen Angestellten und Funktionär abzusinken, ist
leicht geneigt, sich in seinen Erzieherrechten auf

22 K. Lorenz, Das sogenannte Böse - zur Naturgeschichte der
Aggression, Wien 1963.

23 K. Lorenz, Die Hoffnung auf Einsicht in das Wirken der
Natur, in: Die Hoffnungen unserer Zeit, München 1963,
Seite 148.

24 vgl. dazu Pestalozzi, Weltweib und Mutter, KA Bd. XVI,
Seite 352 ff.

das Amt und den Beruf zu stützen, ohne dieses Amt
auch mit der vollen Anwesenheit seiner Person zu
füllen. Wir verurteilen heute sicher mit einigem
Recht die Straf- und Prügelmethoden der
mittelalterlichen Schulmeister, und wir mißbilligen den

heutigen Lehrer, der zu solchen Maßnahmen greift.
Aber unser Urteil mißt mit ungleichen Ellen. Der
mittelalterliche Mönch als Lehrer strafte aus der
tiefen inneren Ueberzeugung, mit der Strafe das

Böse aus dem Kind zu treiben, und wußte sich in
dieser Ueberzeugung von der Gemeinschaft getragen.

Zudem züchtigte er nicht nur seinen Schüler;
in der Castigatio wandte er die Geißel gegen den

eigenen aufrührerischen Leib, und in den geistlichen
Exercitien wandte er die Askese auch auf Geist und
Seele an. Solche Askese und Selbstdisziplin, deren
Wert für echte menschliche Leistung heute wieder
deutlicher erkannt wird, ist Voraussetzung für die
wahre Disziplin in der Schule. Nicht daß damit
wiederum eine eigentliche Castigatio als Selbstgeißelung

gefordert würde, aber das Gesetz des gemeinsamen

Lebens und die Ordnung des täglichen
Zusammenseins in der Schule müssen Lehrer und
Schüler umgreifen. Beide sind gemeinsam einem
Dritten unterworfen, das gleichsam zwischen ihnen
waltet und das gemeinsame Leben trägt und hält.
Das dem Schüler eigene Taktgefühl sagt ihm gleich,
ob das, was der Lehrer verlangt und fordert, persönlicher

Laune und Willkür entspringt, oder ob es eine

allgemeine Notwendigkeit, das gemeinsame Objektive

ausdrückt. Alles Tun in der Schule muß bis in
Einzelheiten von diesem klaren Geist der gemeinsamen

Verpflichtung getragen sein, oder, wie Fröbel
einmal sagt: «Dieses Hingegeben sein, dieses sich

Hingeben, dieses sichere Waltenlassen eines
wandellosen Dritten, dem Zögling und Erzieher gleich
unterworfen sind, muß sich daher bis ins Kleinste
in jeder Forderung des Erziehers und Lehrers
aussprechen».25

Es ist das Gesetz der Sache und des sachlichen
Tuns, dem beide unterstehen. Wo immer es einem
Lehrer gelingt, diese ruhige und selbstverständliche
Atmosphäre gemeinsamer Arbeit zu schaffen, da

ergibt sich die Disziplin von selbst. Vorausgesetzt
immerhin, daß der Lehrer weiß, was zu tun ist, was
seinen Schülern frommt und auch entschieden das

Richtige zu fordern weiß. Er erreicht den Höhepunkt

der pädagogischen Kunst, wenn er den Schüler

so zu führen versteht, daß dieser glaubt, selbst
der Entdecker zu sein. «Weise Männer lassen den
Knaben unter der Hand dasjenige finden, was ihm
gemäß ist, sie verkürzen die Umwege, durch welche

25 Fröbel, Ausgewählte Schriften, 1951, Bd. II, S. 15.

195



der Mensch von seiner Bestimmung nur
allzugefällig abirren mag».26 Weise Männer als Erzieher
wissen auch, daß es genügt, einen relativ weiten,
aber festen Rahmen abzugrenzen, innerhalb dessen

dem Schüler ein vergleichsweise großer Raum
individueller Freiheit gewährt werden kann. Denn
eigentümlicherweise liebt schon der Heranwachsende
einerseits die Ordnung und andererseits die individuelle

Bewegungsmöglichkeit. Er schätzt es nicht,
wenn seine persönliche Freiheit durch ein
übersteigertes Regelsystem auf Schritt und Tritt
eingeschränkt wird, aber ebensowenig liebt er im Grunde
die Unordnung und die durch unfähige oder träge
Lehrer erzeugte Disziplinlosigkeit, die ja oft lediglich

eine Folge schlechten Unterrichts und der
dadurch erzeugten Langeweile ist. Deshalb muß der
Erzieher und Lehrer im Unterricht etwas zu sagen
haben, das immer etwas über das bloß zu Lernende
hinausweist. Der Schüler muß spüren, daß der Lehrer

in dem Einzelnen, das er ihm gibt, das Ganze
menschlichen Wissens und Schauens transparent
werden läßt. Deshalb läßt Goethe mit Recht Montan

sagen: «Es ist nichts schrecklicher als ein Lehrer,

der nicht mehr weiß, als die Schüler allenfalls
•wissen sollten».27 Sicher ist ein guterUnterricht, der
die Schüler gleich von allem Anfang an spannt und
packt, das beste Hilfsmittel gegen schlechte Disziplin.

Aber auch da gilt die Dialektik von Freiheit
und Bindung. Auch im Unterricht muß der Schüler

zum Worte kommen, nicht nur reaktiv, als geforderter

Antwortgeber, sondern spontan und aus eigenem
Ansatz. Auch hier gilt, daß er in geistiger Askese
und Disziplin zuhören lernt, aber auch sein Inneres
in Sprache und Mimik in aller Offenheit
auszudrücken versteht.

Im eigentlichen erzieherischen Raum dagegen
bedarf es wenig Worte. Hier gilt Schleiermachers

pädagogischer Aphorismus: «Der Unterricht muß
beredt sein, das Leben gesprächig, die Erziehung so

wortkarg als möglich» 28 - Jeremias Gotthelf, selber
ein begnadeter Schulmeister und Prediger, hielt
nicht viel vom Predigen in der Schule: «Es ist nicht
torrechter, als wenn ein Lehrer allzu oft und allzu
lang ins Predigen fällt, er richtet wahrhaftig nicht
aus, als daß er sich selbsten unglücklich und bitter
den Kindern Langeweile macht. Daß den Kindern
das Predigen Langeweile macht, weiß jeder, der
der Kinder Flüchtigkeit kennt. Ein Kommandowort,
ein kurzer, ernster Zuspruch dringen durch, während

eine Predigt abläuft wie Regen vom Dach».29
26 Goethes Werke. Ausgabe K Alt, Bd. 20, S. 123.
27 Goethe, a. a. O., Bd. 20, S. 28.
28 Schleiermacher, Päd. Schriften ed. Platz, Langensalza 1902,

Seite 490.
29 Gotthelf, Sämtliche Werke, Erlenhach, Bd. III, S. 11.

Womit ist denn zu erziehen, wenn nicht mit Worten?

So mag der eine oder andere der wortgläubigen
jungen Lehrer wohl fragen. Denn er bringt ja
zunächst nicht sehr viel anderes mit als Worte, die er

gelernt und sich eingeprägt hat. Erst später, wenn
er seine Erfahrungen gemacht, selbst sich etwas in
der Welt umgesehen und deren Tun und Treiben
kennen gelernt hat, merkt er, daß der gute Erzieher
einfach mit seiner Person, mit seinem Wesen
erzieht: eine uralte Wahrheit, die doch immer wieder

vergessen wird. Gottfried Keller hat uns in der Person

der Regel Amrain diese Erziehungsweise
geschildert und sagt zum Abschluß: «Besonders während

der kleineren Jugend des Knaben war die
Erziehungsmühe seiner Mutter sehr gering, da sie,

wie gesagt, weniger mit der Zunge als mit ihrer ganzen

Person erzog, wie sie leibte und lebte, und es

also in einem zuging mit ihrem sonstigen Dasein.
Sollte man fragen, worin denn bei dieser leichten
Art und Mühelosigkeit ihre besondere Treue und
ihr Vorsatz bestand? so wäre zu antworten: lediglich

in der zugewandten Liebe, mit welcher sie das

Wesen ihrer Person dem seinigen einprägte und sie

ihre Instinkte die seinigen werden ließ».

Diese Art der Erziehung ist innerhalb der Familie
von vernünftigen Eltern nicht so schwer zu
verwirklichen. Schwieriger wird es in der Schule, wo
30 bis 40 Kinder von verschiedensten Gaben und
verschiedener Wesensart vom Lehrer «diszipliniert»
werden sollten. Wie sich die Auseinandersetzung
zwischen Lehrer und Schülern etwa vollzieht, hat
uns Gotthelf in köstlicher und wahrer Weise
beschrieben: «Nun trittet nicht bald etwas
Wichtigeres in der Kinder Leben hinein als ein Lehrer,
bei dem sie einen bedeutenden Teil ihrer Zeit
zubringen sollen, der als Oberer Wohl und Wehe
zufügen kann. Wie sie nun dem Lehrer seine Macht
nehmen, ihn entwaffnen, lähmen, täuschen, ihm
trotzen können, das ist der Kinder Augenmerk. Sie

beobachten die ersten Tage ganz manierlich,
allmählich strecken sie ihre Fühlhörner aus, immer
weiter und weiter; stoßen sie an, so versuchen sie es

auf andere Weise, bis sie wissen, woran sie sind,
und das alles sehr selten mit Bewußtheit, sondern

instinktmäßig. Wehe nun dem Lehrer, wenn er
bewußtlos ist, wenn er wie Obere es so gerne pflegen,
vor lauter Oberherrlichkeit nichts anderes sieht, als
eben diese, wenn er dieses Tasten des Kindes nicht
fühlt und ihm nicht zu begegnen weiß mit Liebe
und Ernst; denn weiß er das nicht, so wird er auch
bei den trefflichsten Lehrtalenten nimmer gewinnen

der Kinder Liebe und Achtung. Eine vernünf-

30 a. a. O., S. 9.

196



Primarschule Sachsein
Wir suchen

baldmöglichst, oder ab Frühjahr 1967

1 Lehrerin
für die 1. Primarklasse (zufolge Klassenteilung)

Herbst 1967 oder Frühjahr 1967

1 Lehrer
für die 4. Primarklasse

1 Lehrer
für die Abschlußklassen 7./8. Klasse
(Neueröffnung)

Eine Lehrerwohnung (5 Zimmer) kann für eine
Familie zur Verfügung gestellt werden.

Besoldung nach kantonaler Regelung.

Tüchtige Lehrpersonen richten ihre Anmeldungen
und Ansprüche telefonisch oder schriftlich

an:
Schulratspräsidium 6072 Sachsein
Telefon 041 8518 30
oder
Gemeindekanzlei 6072 Sachsein
Telefon 041 8514 52

Schulrat Sachsein

Kanton St.Gallen

An der Kantonsschule St.Gallen ist auf Frühjahr

1967 zu besetzen

eine Hauptlehrstelle
für Latein und ein Nebenfach

Die wöchentliche Pflichtstundenzahl beträgt
23—24. Über die Gehaltsverhältnisse und weitere

Anstellungsbedingungen gibt das Rektorat
der Kantonsschule St.Gallen Auskunft.

Bewerber mit abgeschlossener Hochschulbildung

sind gebeten, ihre Anmeldung mit
Lebenslauf und Zeugnissen über Studium und
Praxis sofort dem Erziehungsdepartement
St.Gallen, Regierungsgebäude, 9001 St.Gallen,
einzureichen.

St.Gallen, den 8. Oktober 1966

Für den Regierungsrat: Die Staatskanzlei

Gemeinde Flüelen

Auf Frühjahr 1967 suchen wir einen katholischen

Primarlehrer

für die Knaben-Mittelstufe (4. und 5. Klasse).

Gehalt nach dem in Revision befindlichen kantonalen
Besoldungsgesetz, nebst Teuerungs- und Sozialzulagen.

Bewerber mögen ihre handschriftliche Anmeldung mit den
üblichen Unterlagen an Josef Mattle, Schulratspräsident,
Seestraße, 6454 Flüelen, richten.

Realschule Prafteln

Auf Frühjahr 1967 sind an unserer Schule zu
besetzen:

2 Lehrstellen
mathematischnaturwissenschaftlicher Richtung
(phil. II, wenn möglich mit Turnen und Zeichnen)

Wir bitten um handschriftliche Bewerbung unter

Beilage von Lebenslauf, Foto und Ausweisen

über Bildungsweg, Studium und bisherige
Tätigkeit sofort an den Präsidenten der
Realschulpflege Pratteln-Augst-Giebenach, E. Suter,
Gempenstraße 38, in 4133 Pratteln BL.

Rapperswil-Jona

Zweckverband 9. Schuljahr

Auf Frühjahr 1967 (24. April) wird vorbehaltlich der Zustimmung

durch die Schulbürger im neuen Schulhaus Lenggis

eine Klasse des 9. freiwilligen Schuljahres eröffnet, mit dem

Ziel, die Schüler im Anschluß an die ordentliche 8jährige
Schulzeit systematisch auf die Berufswahl vorzubereiten und

die Allgemeinbildung zu vertiefen.

Wir suchen einen Lehrer, der bereit ist, in Zusammenarbeit

mit Behörden und Abschlußklassenlehrern von Rapperswil
und Jona sowie mit den bestehenden Versuchsklassen im

Kanton St.Gallen Pionierarbeit zu erfüllen.

Gesetzliches Gehalt, zuzüglich Ortszulage (Fr. 3500.— bis

Fr. 4500.—) und SpezialZulage.

Anmeldungen sind sofort zu richten an Alfred Zwicky,
Schulratspräsident, Belsito, 8640 Rapperswil SG.

197



Primarschule Lauwil BL

In ruhiger, schön gelegener Landgemeinde im Baselbieter
Jura, 30 Autominuten von der Stadt Basel entfernt, ist auf
Beginn des Schuljahres 1967/68 die Stelle

1 Primarlehrers an der Oberstufe

neu zu besetzen. Eine geräumige Lehrerwohnung steht zur
Verfügung.
Die Besoldung ist gesetzlich geregelt.

Anmeldungen sind an den Präsidenten der Schulpflege Lauwil,

Konst. Flury-Gisin, 4411 Lauwil, zu richten.

Lauwil, den 10. Oktober 1966 Schulpflege Lauwil

Kantonales Erziehungsheim zur Hoffnung
Riehen

Wir suchen auf Frühjahr 1967

Lehrer oder Lehrerin

an die Oberstufe unserer Sonderschule für schulbildungsfähige,
geistesgebrechliche Kinder.

Die Aufgabe besteht in der Führung einer Klasse von etwa
10 Schülern.
Die Wochenstunden, Ferien und Besoldungen sind gleich
geregelt wie an den öffentlichen Schulen der Stadt.
Bewerbungen sind zu richten an die Heimleitung des Kant.
Erziehungsheimes zur Hoffnung, Wenkenstraße 33, 4125 Riehen
(Basel-Stadt). Telefon 061 51 10 44.

Erziehungsheim Mätteli
Münchenbuchsee

Wir suchen für das neu zu eröffnende Heim für
praktisch-bildungsfähige Kinder im Schulalter:

1 Lehrer
2 Lehrerinnen
3 Kindergärtnerinnen

Besoldungen:

Kindergärtnerin ohne Spezialausbildung
Kl. 15 Fr. 11 257.—bis

Kindergärtnerin mit Spezialausbildung
Kl. 14 Fr. 11 758.—bis

Lehrerin ohne Spezialausbildung
Kl. 11 Fr. 13 720.—bis

Lehrerin mit Spezialausbildung
Kl. 10 Fr. 14 565.—bis

evtl. Kl. 9 Fr. 15 368.—bis

Lehrer ohne Spezialausbildung
Kl. 10 Fr. 14 565.—bis

Lehrer mit Spezialausbildung
Kl. 9 Fr. 15 368.—bis

evtl. Kl. 8 Fr. 16 513.—bis

Stellenantritt: I.April 1967

Anmeldetermin: 25. November 1966

Anmeldestelle: H. Walther, Heimleiter, Bielstraße 21,
3270 Aarberg

Fr. 14 494.—

Fr. 15 282.—

Fr. 17 903.—

Fr. 18 977.—
Fr. 20 008.—

Fr. 18 977.—

Fr. 20 008.—
Fr. 21 325.—

Kinderheim Mätteli
Münchenbuchsee

Das neu zu eröffnende Heim für praktisch-bildungsfähige

Kinder im Schulalter sucht mit
Stellenantritt auf Frühjahr 1967:

3-4 Erzieher(innen)

Aufgabenbereich: Durch Ueben und Angewöhnen
aller Tätigkeiten des Lebensalltages sollen die
praktisch-bildungsfähigen Kinder gemäß ihren
Fähigkeiten eine praktische Ausbildung
erhalten.

Anforderungen: Berufsabschluß in praktischem Beruf
und zusätzliche heilpädagogische oder soziale
Ausbildung (Werkseminar, Schürmattkurs usw.
oder durch die Praxis). Die Möglichkeit zum
Besuch des Schürmattkurses wird geboten.

Wir bieten angenehmes Arbeitsklima und
neuzeitliche Anstellungsbedingungen gemäß
kantonaler Besoldungsordnung. Schöne
Einzelzimmer stehen zur Verfügung. - Nähere
Auskunft erteilt gerne der Heimleiter.

Handschriftliche Bewerbungen mit Angaben über Per¬

sonalien, Lebenslauf, Foto, Zeugnisabschriften
und Referenzen sind dem Heimleiter, Herrn
H. Walther, Bielstraße 21, 3270 Aarberg,
einzureichen.

Anmeldetermin: 25. November 1966.

Stellenantritt: I.April 1967.

198



tige Schulzucht gelingt nimmer, die Schule wird
entweder zuchtlos oder ein Zuchthaus».30

Für unser Thema bedeutet dies: Echte Disziplin
schaffen wir da, wo wir als Lehrer mit unserem
ganzen Wesen in der Schule stehen, in einer
unmittelbaren geistig-seelischen Berührung mit den
Schülern, in einer gemüthaften und geistigen
Konzentration, die unsere ganze Hingabe,
unser ganzes Anwesend-Sein fordert, und die in
einer Selbstzucht besteht, die sich alle Lässigkeit
und Gleichgültigkeit verbietet, die aber, bei aller
inneren Gespanntheit doch wiederum der Freiheit
Raum läßt; einer Freiheit allerdings, die alles
andere ist als bloße Willkür und Sich-gehen-Lassen,
sondern die den Menschen erst frei macht von dem
selbstischen Drang und Getriebensein, damit
Distanz schafft und Raum ausspart für Gelassenheit
und Humor und die den Menschen frei macht für
die Erkenntnis des wahren Wesens der Dinge und
für die liebende Anerkennung der anderen
Geschöpfe in ihrem Eigen- und Anderssein.

Die Fortsetzung des Artikels «Die Bedeutung des Lateins

für die Geisteswissenschaften» folgt in der nächsten Nummer.

AUS DEM WIRKEN DER PRIVATSCHULEN

Generalversammlung des Zentralverbandes
vom 1. September 1966 in Fetan

In der Aula des Töchterinstituts mit dem
herrlichen Blick auf die Engadiner Dolomiten begrüßte
der Zentralpräsident, Herr Dr. Gschwind, die
anwesenden 56 Mitglieder und freute sich, daß trotz
des weiten Weges eine so große Zahl von
Schulleitern aus der französischen Schweiz erschienen
war. Der Gemischte Chor Fetan, die Frauen in der
leuchtenden Engadiner Tracht, ergänzte den
Willkommgruß durch romanische Lieder, die allen
Freude machten.

Der Präsident freut sich über die gute Entwicklung

unserer Schulen, warnt aber auch vor einigen
negativen Erscheinungen, die dem Vorstand
gelegentlich zu schaffen machten und mahnt zur
Wachsamkeit; nur solide Arbeit kann den guten Ruf der
Privatschulen erhalten. Warme Worte fand er für
die verstorbenen drei Kollegen, R.-P. Schwarz, den
Gründer der Châtaigneraie in Founex, Dr. Erich
Tobler, der längere Zeit das Landerziehungsheim
Hof Oberkirch leitete, und Dr. Paul Keller, der mitten

aus seiner Arbeit am Humboldtianum in Bern
durch den Tod abberufen wurde. Alle drei haben
sich auch um den Verband der Privatschulen
verdient gemacht.

Der Bericht des Zentralpräsidenten und die
Berichte der Kommissionspräsidenten über die
verflossenen zwei Jahre wurden diskussionslos

angenommen, ebenso die beiden Jahresrechnungen und
das Budget für 1966.

Da nach den Statuten das Präsidium für die nächsten

zwei Jahre der französischen Schweiz zusteht,
wurde Père José Rey, Leiter des Instituts Florimont
in Genf, mit Beifall als neuer Zentralpräsident
gewählt, neuer Vizepräsident wird Herr Dr. Karl
Gademann, Institut auf dem Rosenberg in St. Gallen.

Herr Yves Le Pin vom Collège Protestant in
Founex wird als neuer Aktuar amten, Herr Jean Du
Pasquier von der Lémania in Lausanne als Kassier.
Die Wahlen in die ständigen Kommissionen ergaben

nur geringfügige Aenderungen.
Eine Vereinbarung mit der Krankentaggeldver-

sicherung Exfour wurde einstimmig angenommen;
sie sichert unsern Mitgliedern den freiwilligen Eintritt

mit den gleichen Rechten, wie sie die
Gründungsmitglieder haben.

Herr Gschwind verdankte zum Schluß die gute
Zusammenarbeit im Vorstand und in den Kommissionen.

Aus der Mitte der Versammlung wurde
seine Arbeit herzlich verdankt, ebenso am Bankett
durch den neuen Zentralpräsidenten und am
Schluß der ausgezeichnet vorbereiteten pädagogischen

Tagung durch Herrn Jean Du Pasquier. Der
Dank richtete sich auch an das Töchterinstitut für
den guten Empfang und an die internen Helfer. Sch.

SCHULFUNKSENDUNGEN
21. Nov./2. Dez.: Lawinen. Die Hörfolge von Hugo Hänggi,

Kilchberg ZH, erläutert folgende Teilthemen: Begriff der
Lawine, Lawinengefahr und -katastrophen, Lawinenverbauun-
gen, Gefahren für den Skifahrer und Rettungsdienst.
Vom 6. Schuljahr an.

24. Nov./29. Nov.: Z'Basel an mi'm Rhi. E Gedicht - e
Melodie - e Lied: Die Dialektsendung von Peter Holenstein
Basel, umfaßt die Schilderung der «Schauplätze» der einzelnen

Strophen, die Geschichte der Melodie und verschiedene
Variationen des Themas. Vom 5. Schuljahr an.

30. Nov./6. Dez.: Arnold Böcklin: «Pan erschreckt einen
Hirten». Die vierfarbigen Reproduktionen zur Bildbetrachtung
von Erich Müller, Basel, können zum Stückpreis von 30 Rp. -
bei Bezug von mindestens 10 Exemplaren - durch Voreinzahlung

auf Postcheckkonto 40 -12635, Schweiz. Schulfunk,
Bilder und Schriften, Arlesheim, bestellt werden.
Vom 6. Schuljahr an.

1. Dez./7. Dez.: Neuzeitliche Alpwirtschaft im Wallis. In
der Hörfolge zum staatsbürgerlichen Unterricht von Paul
Schenk, Bern, wird die großzügige Sanierung im Turtmanntal

in Einzelheiten geschildert. Vom 8. Schuljahr an und für
Fortbildungs- und Berufsschulen.

5. Dez./16. Dez.: Benjamin Franklin fängt Blitze. Die
Hörfolge von Willi Fehse will am Beispiel von Franklins Lebenslauf

darstellen, wie der große Erfinder und Staatsmann durch
sein Werk und seine Menschlichkeit zum Urbild des Amerikaners

geworden ist. Vom 7. Schuljahr an.

199


	Freiheit und Disziplin

