
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 39 (1966-1967)

Heft: 6

Artikel: Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
[Fortsetzung]

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ST. GALLEN Nr. 6, Seite 129-160 SEPTEMBER 1966

Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
Von Eduard Spranger (Fortsetzung)

Wenn wir also sagen: Verfall einer Kultur beruhe

zuerst darauf, daß sich ihre organische Totalität und
ihr einheitliches ideales Wertsystem in der sie

tragenden Gesellschaft auflöse, so ist dies nur ein Bild
und ein sehr unzulängliches Bild. Aber es leistet
dem Historiker doch eins. Es lehrt, daß die
sogenannten einseitigen Geschichtsauffassungen, d. h.

diejenigen Theorien, die eine Seite der Kultur zu
der schlechtweg entscheidenden für ihre Bewegung
machen, dem Verfallsproblem gegenüber ebenso

wie für alles Geschichtsverstehen sonst versagen.
Man hat sich jahrhundertelang mit der Untersuchung

gequält, ob etwa der Niedergang der
hellenischen Kultur oder der spätrömischen Kultur aus
wirtschaftlichen Ursachen oder aus politischen oder

aus sozialen zu erklären sei. Man hat besonders

auch Weltanschauungsmomente: die Zersetzung
des religiösen Bewußtseins oder das Versiegen des

metaphysischen Lebensstromes, dafür verantwortlich

gemacht. Ich muß darauf verzichten, hier die
zahlreichen Untergangstheorien danach zu klassifizieren,

welchen dieser Faktoren sie als einzig oder

vorwiegend entscheidenden in den Vordergrund
schieben. Sie alle vergessen, daß in der Kultur nichts
isoliert steht, sondern alles abgestuft-strukturell
miteinander verwoben ist. Das gesellschaftliche
Moment der Verstädterung z. B. ist zugleich Ursache

und Wirkung wirtschaftlicher Verhältnisse, und

mit beiden wieder ist die Gestaltung der Staats- und
Rechtsordnung, der Wissenschaft und Technik,
zuletzt des religiösen Lebens hin und her verflochten

21.

Nur eine dieser Antworten auf das Verfallsproblem

verdient ein längeres Verweilen, nämlich die

Ansicht, daß am Verfall einer Kultur der moralische

Niedergang die entscheidende Schuld trage.
Aber was heißt hier moralisch? Und was bedeutet
dieses Urteil speziell in unserm Zusammenhang?
Wir müssen neue Gesichtspunkte heranziehen, um
darauf zu antworten.

21 Vgl. Eduard. Meyer, Die wirtschaftliche Entwicklung des

Altertums, S. 60. - O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes,

I, S. 488, 555. II, 99 ff., 439 ff. - Die bekannte Antithese

Rabindranath Tagores: Kultur der Wälder und Kultur
der Städte findet sich schon bei Jules Michelet, Introduction
à l'histoire universelle, 3. Aufl., Paris 1843, S. 48 f.

Unter einer Kultur im weitesten Sinne verstehen
wir einen Inbegriff von historisch gewordenen
Wertgebilden teils materiellen, teils rein geistigen
Charakters, die von einer jeweils lebenden
Menschheitsgruppe gesellschaftlich getragen, d. h. verstanden,

gewertet und idealgemäß weitergestaltet werden.

Oder kürzer: Kultur ist ein überindividuell
bedeutsamer Wert- und Sinnzusammenhang, der
Wirklichkeit geworden ist und daher in einer realen
Gesellschaft als motivsetzender Wirkungszusammenhang

lebt.

Die kulturellen Wertgebilde sind jedoch wesensmäßig

von sehr verschiedener Art, und insofern
verhalten sie sich auch verschieden zu dem Schicksal
des Kulturverfalls. Von besonderer Bedeutung ist
der Grad der Abgelöstheit oder Ablösbarkeit ihrer
Existenz von sinnerlebenden und sinnverstehenden
Subjekten oder Subjektgruppen. Am weitesten von
ihnen losgelöst ist die Seite der Kultur, die unmittelbar

am Materiellen, am Stoffe haftet. Bodenschätze
behalten ihre objektive Güterqualität, wenn sie auch

erst durch menschliche Arbeit und durch eine
bestimmte Wirtschaftslage zu erlebten ökonomischen
Werten aktualisiert werden. Ein Kanal, ein
Bauwerk, ein Gefäß gehören ebenso wie der rein stoffliche

Leib einer Handschrift der materiellen Zone

an; sie können weiterbestehen, auch wenn Generationen

von Menschen sterben. Freilich bezahlen
diese Gebilde ihre äußere Dauerexistenz mit dem
Schicksal des Preisgegebenseins an das Spiel der
Naturkräfte, deren Wirken wir nicht aus
Sinnzusammenhängen verstehen können und die wir nur
zum kleinsten Teil beherrschen. Aber mit dieser
ihrer äußeren Seite können solche Kulturerrungenschaften

die Lebensdauer der Kultur, die sie
geschaffen und besessen hat, überdauern, und es kann
die Stunde kommen, in der sie von einer neuen
lebenden Kulturgesellschaft neu verstanden, neu
gewertet werden. Sie sind nicht sterblich mit den
sterblichen Menschen und Völkern.

Den zweiten Grad jener Abgelöstheit oder
Ablösbarkeit besitzen Gedankenformungen und ästhetisch

gemeinte Phantasieschöpfungen - ich nenne
sie kurz «Bilder». Man denke an wissenschaftliche

129



Theorien und an Dichtungen. Ihrem Wesen nach
gehören sie dem ideellen und dem imaginativen
Gegenstandsbereich an. Ihre Dauerexistenz kann nur
gesichert werden, wenn sie in irgend einer Form der
Materie eingeprägt worden sind, die hiermit die
Funktion eines Sinnträgers, eines Symbols für
Gedanken oder Bilder annimmt. Und sofern die
Materie, der stoffliche Träger, standhält, können auch
diese Formungen aus einer lebenden Kultur in eine

späte, neue Menschenwelt hinüberwirken.
Was also die Form des Gedankens oder des Bildes

angenommen hat und an materiellen Trägern
verfestigt worden ist, entrinnt damit der Möglichkeit
nach dem Schicksal absoluten Unterganges, wofern
es nur vor dem Zufall zerstörender Naturkräfte
bewahrt bleibt. «Der Möglichkeit nach.» Denn für die
Renaissance solcher Schöpfungen bestehen zwei
Bedingungen: Einmal muß ihnen ein echter
Wertgehalt von Wahrheit oder Schönheit innewohnen;
andererseits muß eine Kulturgeneration kommen,
die in ihrer subjektiven geistigen Struktur für diese

Gehalte reif, d. h. ihnen seelisch konform organisiert

ist.
Am wenigsten ablösbar von den lebendigen

Sinnempfängern und Sinnträgern sind Gesellschaftsgebilde

in weitester Bedeutung: also Staatsformen,
Rechtsordnungen, soziale Schichtungen usw. Sie

scheinen unwiderruflich mit dem Schicksal ihrer
Kulturgeneration verbunden und lösen sich auf,
sobald diese sie nicht mehr versteht und nicht mehr
bejaht. Wenn auch sie in einigem Maße weiterleben

und weiterwirken, so ist dies doch nur so weit
der Fall, als sie selbst Gedanke oder Bild geworden
sind. Die Idee des römischen Imperiums zeugte weiter,

als das Reich selbst längst verfallen war. Das
römische Recht, zur Wissenschaft geworden, konnte
noch einmal neue Formen bilden. Aber der
Bedeutungswandel, der auch dem Gedanklichen und dem
Bildhaften bei seiner Wiederbelebung nicht erspart
bleibt, geht dann bis in die Wesenstiefe 22.

Nehmen wir alles zusammen: die Kultur ist
immer ein überindividueller Sinn- und
Wirkungszusammenhang, dessen einzelne Seiten jedoch in
ungleichem Maße von den jeweilig lebenden und
erlebenden Subjekten, die eine vielschichtige
Kulturgesellschaft bilden, unabhängig sind. Ferner ergibt
sich, daß das eigentliche Leben der Kultur, und
folglich ihr Wachsen und Vergehen, nicht die
abgelösten Sinngebilde als solche betrifft, sondern auf
dem Verhältnis der jeweils tatsächlich lebenden

Kulturträger zu jenem überindividuellen
Kulturbestand und Sinngehalt beruht.

Wenn eine hohe Kultur durch gewaltige
Naturereignisse, wie Ueberschwemmungen und Erdbe¬

ben, betroffen wird, so sprechen wir nicht von Verfall,

sondern von Vernichtung. Wenn ein in sich
gesunder Staat von einer Ueberzahl primitiver Horden

überflutet wird, so scheint uns gleichfalls ein
tragischer Zusammenstoß von hohen Sinngebilden
mit rohen Naturkräften vorzuliegen. Verfall aber
ist ein Vorgang, der überwiegend auf wertwidriger
Umbildung der inneren Struktur eines Kulturgefü-
ges beruht. Nehmen wir an, eine Kultur befinde sich
in einem Zustand, der eine Stufe echter Wertrealisation

darstellt, so hängt ihr Weiterleben doch
davon ab, daß die entscheidenden Schichten der
kommenden Generation - so will ich sagen, ohne mich
damit zu einer eigentlichen Generationenlehre zu
bekennen - den gestalteten echten Kulturgehalt
und seine geschlossene Totalität mit ihrem Verstehen

erfassen, mit ihrem Werten bejahen und mit
ihren aktiven Kräften im Sinne des echten, d. h.
sittlich verpflichtenden Kulturideals weiterbilden.
Tritt dies alles nicht ein, so entsteht eine Kluft
zwischen der objektiven Kultur und den sie tragenden
Kultursubjekten. In dieser Inkongruenz liegt die
zweite Ursprungsstelle des Kulturverfalles, ja
vermutlich ist sie die sachlich erste Ursache für das,

was wir Auflösung der organischen Totalität der
Kultur genannt haben.

22 Die Darstellung im Text verfährt im Interesse der Kürze
und Verständlichkeit rein empirisch und psychologisierend.
Im Grunde liegt hinter diesen Erscheinungen das Problem
des objektiven Geistes, also die Frage nach dem überpsychologischen

Sachgehalt in der Kultur, nach seinem Eigengesetz,
seinem Wirklichwerden und seiner Weiterbewegung in der
Geschichte. Die eigentümliche Schwierigkeit für die Behandlung

des Problems besteht darin, daß solche Sachgehalte
immer nur durch die Formen seelischen (d. h. subjektiv-geistigen)

Erlebens, Verstehens und Gestaltens hindurch zu fassen

sind; ferner darin, daß der Sachgehalt durch sein Verflochtensein

mit solcher subjektiv-seelischen Perspektivik selbst in
gewissen Grenzen umgewandelt wird, also nicht konstant bleibt
und bleiben darf. Dies ist einer der Gründe, weshalb Hegel
für seine Logik der Entwicklung die abstrakte Logik der Identität

und des Widerspruches überbot und dem «konkreten
Begriff» (der «Idee» in Hegels Sinne) eine Selbstbewegung und
Selbstverwandlung durch sein «anderes» hindurch zuschrieb.
Heute wird es darauf ankommen, jeweils Sachstruktur und
Erlebnisstruktur, Eigengesetz des Objektes und seelische
Gesetzlichkeit, «Gehalt» und Erlebnisweise so weit wie möglich
aufzuspalten. Hierhin gehören die Untersuchungen der Schule
von Felix Krueger über «Bedeutungswandel», Theodor Litts
Lehre vom «Perspektivismus der Weltbilder», Hans Freyers
«Theorie des objektiven Geistes», Ernst Cassirers «Philosophie
der symbolischen Formen» usw.; die Wesensschau möchte den
Gehalt in seinem reinen Ansich erfassen; ich zweifle, daß
dies gelingt, eben weil die «Wesenheiten» immer in psychische
und historisch-tatsächliche Zusammenhänge eingelagert sind,
aus denen sie nicht ganz «ablösbar» sind. Wie weit der
Bedeutungswandel gehen kann, zeigt z. B. schon die Umbildung
übernommener philosophischer Begriffe, die ein anderer in
seinen System- und Personzusammenhang hineinstellt, ohne

zu fragen, wieviel von ihrem ursprünglichen Sinn erhalten
bleibt. So «eignet» sich Goethe Spinoza, Schiller, Kant «an».

130



Die hierbei auftretenden Erscheinungen müssen
von einer tieferdringenden geschicbLsphilosophischen

Kulturanalyse eingehend studiert werden. Bei
aller historischen Singularität haben sie doch etwas
Typisches an sich. Wenn der tiefe und echte Gehalt
einer gegebenen Religion, einer Wissenschaft, einer
Staatsordnung, eines geltenden Rechtes nicht mehr
verstanden, nicht mehr bejaht, nicht mehr
weitergebildet wird, so entsteht eine Kulturkrisis, die
durch ihr Fortdauern in eine eigentliche Verfallsepoche

übergehen kann. Im vorliegenden Rahmen
muß die Darstellung dieser Vorgänge natürlich auf
die allgemeinsten Gesichtspunkte zusammengedrängt

werden. Zwei Hauptfälle sind hervorzuheben.

Die Diskrepanz mit dem Gehalt der objektiven
Kultur kann erstens darauf beruhen, daß der
Lebende, der die Verantwortung für die Kultur an
seiner Stelle mittragen sollte, sie nicht mehr kann; und
zweitens darauf, daß er sie nicht mehr will.

Der erste Fall: Eine hochstehende Kultur braucht
Menschen, die fähig sind, sie auszuhalten. Die
geistige Kraft, die dazu gehört, ist etwas sehr Rätselhaftes

und Zusammengesetztes. Aber unzweifelhaft
sind folgende Faktoren dabei beteiligt. Die
Grundbedingung ist die physische Kraft und Gesundheit
der Menschen: die Bewahrung der vitalen Energien.
Sie aber sind wieder abhängig von der Gesunderhaltung

der einfachen naturhaften Instinkte. Wo sie

erkrankt sind, wird durch Keimschädigung die

Zeugung und Fortpflanzung beeinträchtigt23. Die
Nachkommenschaft wird verhindert oder kommt
krank zur Welt. Deshalb keine Bevölkerungsabnahme

ohne Gefährdung der Kultur. Deshalb
bestimmt die Moral der Frau bis zur Kleidersitte hin
den Hochstand oder Tiefstand der Gesellschaft. Wo
alles seelische Leben in seinem Kern als sexuell

empfunden wird, ist schon etwas krank geworden.
Von hier aus versteht man die erste große Selbstkritik

der modernen Welt in Rousseau, der die
Gesundheit und Sicherheit der natürlichen Instinkte
und Gefühle über die Ersatzregulatoren der
Vernunft stellte. Von hier aus versteht man Nietzsche
und Bergson, in denen die Angst über den Niedergang

der vitalen Energien philosophiebildend wirkt.
Die starken Tendenzen unsrer Zeit auf Gesund-Er-
haltung des Leibes durch Sport und Gymnastik sind
Regenerationssymptome, wofern sie das rechte Maß
nicht überschreiten. Aber die Zügelung des
naturhaften Trieblebens überhaupt ist Bedingung jeder
höheren Kultur. Daher darf man sagen: wo alle
Askese aufhört, hört die Kultur auf. Das Evangelium
des Sichauslebens, der Kultus der bloß subjektiven

23 Vgl. Kurt Hildebrandt, Norm und Entartimg des
Menschen; Norm und Entartung des Staates. Beides: Dresden 1923.

und bloß ästhetisch reizvollen Erlebniswelt des

Individuums, verhindert die geistigen Anstrengungen
und die Selbstdisziplin, die allein das Weiterarbeiten
an einer fortgeschrittenen und komplizierte
Leistungen fordernden Kultur möglich machen. Oder
noch einfacher und weitgreifender: wo der
Pflichtgedanke stirbt, stirbt die Kultur.

Betreffen diese Normsetzungen die unterste, noch
naturhafte Wertstufe des Lehens, so knüpft sich von
der anderen Seite her daran das Höchste: Eine Kultur

fordert, daß man an sie glaubt, d. h. daß man
sich zu den Ideen bekennt, die in ihr bereits eine

partielle und annähernde Verwirklichung gefunden
haben. Eine Kultur, an deren Wertgehalt nicht
mehr geglaubt wird, geht unter, weil die entscheidenden

Kräfte fehlen, sie noch eine Stufe weiterzubilden.

Oh man an ihr weiterarbeiten kann, ist also

abhängig auch von der Kraft der auf ein ideales

Wertmaximum gerichteten Ueberzeugungen. Und
diese Kraft ist dieselbe, die das religiöse Leben
ausmacht. Jede Kultur hat insofern eine religiöse Basis:

sie muß dauernd aus der Quelle lebendiger letzter
Wertüberzeugungen schöpfen können, oder sie
verfällt.

In der Mitte zwischen der naturhaften und der
religiösen Wertstufe liegt eine Fülle von Wertgehalten

der Kultur, die zwar von jenen beiden, gleichsam

von unten und oben her, durchdrungen sein
müssen, aber doch Sonderleistungen von eigenem
Gesetz erfordern: wirtschaftliche Arbeit,
wissenschaftliche Forschung, technisches Können,
Kunstschaffen, Bildung und Erziehung - sie alle verlangen

geistige Energien. Von ihnen soll hier nicht die
Rede sein. Es bedeutet schon eine Krisis der Kultur,
wenn ihr eigener Aufbau und Zusammenhang nicht
mehr durch eine organisch zusammenhängende
Wissenschaft in den Köpfen der Führenden
zusammengeschaut werden kann. Aber weit tiefer wird die

Kulturentwicklung durch den Individualismus
bedroht, der auf späteren Entwicklungsstufen infolge
der notwendigen Differenzierung der Kulturleistungen

automatisch eintritt und allmählich alle festen,
einheitlichen Sozialstrukturen auflöst. Am sichtbarsten

wird diese Krisis am Problem der Staatsbildung.
Kein Staat ist möglich ohne volonte générale, d. h.
einen überindividuellen sittlichen Wertwillen, der
sich in gemeinsamem Macht- und Rechtswillen konkret

auswirkt. Und umgekehrt: auf unserer Kulturstufe

scheint keine andere Form überindividueller
Bindung der Kultur zur Einheit mehr möglich zu
sein als die Bindung durch den Staat hindurch.
Denn alles rein innere Leben ist unwiderruflich
individualisiert. Deshalb hängt das Fortbestehen einer
weit differenzierten Kultur in ganz entscheidendem

131



Maße davon ab, ob das politische Problem einer
überindividuellen Willensorganisation noch gelöst
werden kann. Ein solcher Wille fordert Verzicht,
Selbstverleugnung, Hingabe, also sittliche Energie,
nicht bloß geschickte technische Methoden. Er
fordert, daß man auch die tragisch-heroische Notwendigkeit

des «wahren Krieges» im Fichteschen Sinne
auszuhalten wisse. Und wiederum hängt alles an
der Kraft.

Wie eine Generation aussieht, die das erforderliche

Können, d. h. die sittliche und geistige
wertbejahende Energie für die Kulturarbeit nicht mehr
besitzt, haben wir nach dem Verlust des Krieges in
weiten Schichten unseres Volkes mit Schmerz
studieren können. Aber neben diese Erscheinung kann
die andere treten, daß man den historisch erarbeiteten

Wertgehalt der gegebenen Kultur nicht mehr
will. Ein solches Nichtwollen kann die einfache

psychologische Konsequenz vom Gefühl des Nicht-
könnens sein. Dann handelt es sich um das bekannte
Phänomen des Kulturressentiments. Und nichts ist
ein sichereres Symptom des Niederganges als dies:

«Ich kann nicht, also will ich auch nicht».
Den eigentlichen Gipfel unsres Problems aber

erreichen wir mit dem Fall, daß eine lebende Generation,

obwohl sie das Vermögen dazu hätte, die
vorgefundene Kultur aus ethischer Entscheidung heraus

nicht will. In dieser Wertdivergenz zwischen
der objektiven Kultur und dem subjektiven Kulturwillen

kündigt sich eine tiefgehende Strukturveränderung

der menschlichen Geistesart an. Und
keineswegs liegt darin notwendig ein Anstoß zum
Kulturverfall. Vielmehr beruht darauf aller Fortschritt;
denn was diesen Namen verdient, kommt nur aus
einer solchen radikalen Umkehr, aus einer totalen
«Wiedergeburt», die immer geistige Revolution
bedeutet. Ist dieser Vorgang im Erleben mit dem
gewissensklaren Akzent versehen, daß es sich um eine

Wendung handelt, die aus ethisch-religiösen Gründen

sein soll, so darf die Auswirkung an der Kultur
nicht mehr als Verfall bezeichnet werden, sondern
sie ist Metamorphose zu etwas Höherem.

le weiter sich die objektive Kultur mit ihrem
vielgegliederten Sachgehalt und ihren gefestigten
Sozialgebilden von dem sittlichen Wertwillen, der sich
im wertprüfenden Gewissen darstellt, abgelöst hat,
um so näher liegt der Anlaß zu solchen radikalen
Umwälzungen, die dann Jahrzehnte und Jahrhunderte

dauern mögen. Kulturell unproduktiv sind
solche Krisenzeiten nur für den Blick von Menschen,
die sich über das Gestern, Heute und Morgen nicht
zu erheben vermögen.

Es ist ein hegreiflicher Wunsch des philosophierenden

Historikers, daß er zu erfahren begehrt,

worin denn inhaltlich und überzeitlich diese ethische

Norm des totalen Kulturgewissens bestehe.

Aber ein unerfüllbarer Wunsch. Denn der Sinn der

Weltgeschichte läßt sich nicht in kontemplativer
Betrachtung vorwegnehmen. Die Philosophie kann
nicht um den Kampf der Geister und um den
Antagonismus der ethischen Wertstandpunkte gefahrlos

herumführen. Sie ist aber auch nicht nur, wie
Hegel behauptet, das grau in grau gemalte Bild einer
Gestalt des Lebens, die alt geworden ist. Sondern sie

ist selbst eine lebendige Macht, und nicht die
geringste, in diesem weltgeschichtlichen Bingen um
den echten Sinn und sittlichen Gehalt der Kultur.
Sie wird aber die Kraft des Steins in ihrem Bing
nur dann an Tag legen können, wenn sie immer
wieder, ob auch tausendfach enttäuscht, die Angel
auswirft nach dem Ewigen und Absoluten. Wer
nicht sub specie aeterni philosophiert, hat gar nicht
philosophiert. Es ist die Aufgabe des reinen
Denkens, in der rastlosen Heraklitischen Bewegung
den ruhenden Xoyoç und die ewigen Ideen Piatos
aufzufinden und damit sich dem gedanklichen
Stillstellen des historischen Alls zu nähern. —

Machen wir die Anwendung von jener Theorie,
daß auch tiefgreifende Revolutionen der Geister
noch kein Sterben der Kultur selbst bedeuten, auf
den für uns eindrucksvollsten Fall, die in sich

zusammenhängende antike und modern-abendländische

Entwicklung, so ergibt sich: Nur für ein Denken,

das einseitig an naturwissenschaftlich-biologischen

Methoden orientiert ist, kann der Uebergang
vom Altertum in das sogenannte Mittelalter ein
Sterben der Kultur bedeuten. Die scheinbare Ueber-

gangsstellung des Christentums als Enderscheinung
und als neuer Anfang ist in Wahrheit nur die
produktivste Kulturkrisis, die wir in der Weltgeschichte
kennen. Für ein Denken, das sich an der Normidee
der Kultur, wie sie nur im historischen Prozeß selber

allmählich zum inhaltlichen Bewußtsein
gelangt, orientiert, ist dieser Uebergang ein Sterben
und ein Werden. Wie wollte man sonst verstehen,
daß jene vermeintlich von allem historischen Leben
abgeschnürten objektiven Kulturgebilde: die
platonisch-aristotelische Philosophie, das römische Recht,
der Imperiumsgedanke, die antike Kunst usw. zu
neuem Leben und Wirken zu erwachen vermochten?

In so kleinen Cäsuren bewegt sich die
Weltgeschichte nicht. Ihr eigentlicher Inhalt besteht
nicht in dem, was sich zyklisch wiederholt, wie das

enge Menschenleben und das kurze ethnische
Leben, sondern gerade in den Renaissancen des scheinbar

Abgelebten, das aber unverlierbaren Gehalt
besitzt, und ebenso in dem durchaus Neuen, das in
dem sittlichen Ringen der Geister von Stunde zu

132



Stunde erkämpft werden muß.
Das weltgeschichtlich Entscheidende besteht

nicht in jenen immer wiederholten Rotationen,
sowenig die Lebensgeschichte des Menschen darin
besteht, daß er viele Frühlinge und Winter erlebt hat.
Sondern das philosophisch Wesentliche der
Weltgeschichte liegt in den bleibenden Errungenschaften,

die aus dem naturhaften Prozeß von Leben und
Sterben abgesetzt werden, weil sie im Sinne der
Eroberung des Weltreiches zeitüberlegenen Gehalt
besitzen. Es ist aber die Eigentümlichkeit des «Gehaltes»,

daß er zugleich ewig und zugleich immer wieder

lebenszündend ist. Dieses logisch nicht völlig
faßbare Phänomen hat Hegel zu seiner genialen
neuen Logik der Entwicklung veranlaßt. Man muß
dieses Ineinander von Ewigkeit und Zeitlichkeit
verstehen lernen, wenn man Geschichte verstehen
will. Der überzeitliche Wertgehalt ist kein starres
Sein, sondern selber potentielle Kraft, die das neu
erscheinende Leben auf eine höhere Stufe hebt.
Deshalb muß um ihn gekämpft werden, und eben in
dem Willen zu diesem Kampf liegt zugleich der

Wille, neue, noch höhere Wertgestaltungen zu
schaffen. So ist die Geschichte hineingelagert in die
Mitte zwischen dem naturhaft-biologischen Prozeß
des Lebens und den ewigen Ideen. In der Berüh-

wegung der Geschichte; ihre Produktivität aber
besteht darin, daß sie immer wieder das Ewige in
rung und Vermählung beider Sphären liegt die Be-

die Form des Lebens zu fassen strebt. Das Absolute
wird nicht vor der Geschichte oder neben der
Geschichte von menschlichen Gehirnen abstrakt
erdacht, sondern das große Bewußtsein von ihm wird
im historischen Ringen der Geister reiner und
reiner erobert. Wir besitzen es, wenn wir den

überlegenen Gehalt des Vergangenen mit der sittlichen
Verantwortung der zukunftgestaltenden Tat
verknüpfen, wenn wir nicht nur philosophieren,
sondern uns zugleich als Lebende in das ethische Wagnis

hineinhegeben. Von unserer wertsetzenden Kraft
hängt unsere Zukunft ah.

Betrachten wir von dieser Perspektive aus unsere
Zeit, so können wir uns nicht darüber täuschen:

Wir sind in eine Krise eingetreten, die nicht von
heut auf morgen zu lösen ist. Dem kurzen Blick mag
sie als Verfall erschein. Aber nur ihm. Dem
weltgeschichtlich erweiterten Blick erscheint sie als das

Ritardando einer sich ankündigenden Wiedergeburt
Gerade darin liegt die lebendige Funktion des

Verfallsgefühls und der Fortschrittssehnsucht, daß sie

messianische Erwartung wecken. Erwartung aber

beflügelt die Tat.

Haben Kinder Angst vor Tieren?

Ein Hund ist des Jungen bester Freund

Der kleine Karl ist fast ein Jahr alt. Nichts
interessiert ihn mehr als der langhaarige braune Dachshund,

der ihn regelmäßig in seinem Zimmer
besucht oder in die Nähe seines «Stalles» kommt. Er
ist mehr fasziniert von ihm als von seinen
Geschwistern oder Eltern.

Und weil Kinder in diesem Alter vor allem mit
dem Tastgefühl im Mund lernen, so hat er nur ein
Ziel: den kleinen Hund in den Schwanz zu beißen.
Aber es gelingt ihm nicht, denn in diesem Alter ist
der dreijährige Hund noch der Gescheitere!

Er hat keine Angst vor dem Hund, sowenig wie
vor anderen Tieren. Erst später fürchten sich Kinder

vor Tieren: wenn das Gehirn soweit entwickelt
ist, daß er die Warnungen der Erwachsenen vor den
Gefahren des Tierbisses verstehen kann —, oder

wenn er selbst über das Ungestüm eines
temperamentvollen Hundes oder die scharfen Krallen einer
Katze erschrocken ist.

Sie will den Tiger nicht anfassen

Noch mehr sind phantastische Fabelgeschichten
dazu angetan, Kinder mit Angst vor Tieren zu er¬

füllen. Sie hören von bösen Drachen und gierigen
Wölfen, von wilden Hunden und blutdürstigen
Raubtieren. Die eifrig arbeitende Phantasie der
kleinen Gehirne tut ein übriges dazu.

Ein Professor der Psychologie arbeitet an seinem
Schreibtisch. Seine 4 Jahre alte Tochter läuft im
Zimmer herum. Das stört den Vater. Er gibt ihr drei
abgebrannte Zündhölzchen und sagt: «Hier, Lene,
spiel' mit ihnen!»

Das kleine Mädchen spielt am Boden mit den

Hölzchen, die sie als Hund, Katze und Tiger
bezeichnet. Auf einmal stößt sie einen erschreckten
Schrei aus. «Was ist los?», fragt der Vater, «tut dir
etwas weh?» Das Kind läuft angstvoll zum Vater:
«Nimm den Tiger weg, er will mich fressen.» Das
Kind hat sich sein Spielzeug, die Tiere, in seiner
Phantasie geschaffen. Plötzlich weiß es nicht mehr
den Unterschied zwischen Spiel und Wirklichkeit -,
es bekommt Angst.

Erwachsene können diese Angst oft beschwichtigen.

Die kleine Susie fürchtet sich vor einem
imaginären Hund. Die Mutter fühlte, daß es nicht
genügte, vernünftig mit Susie zu sprechen und die

133


	Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls [Fortsetzung]

