
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 39 (1966-1967)

Heft: 5

Artikel: Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
[Fortsetzung]

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
Von Eduard Spranger (Fortsetzung)

Es ist hier der Ort, eines völlig vergessenen
Historikers zu gedenken, der schon vor Buckle in
Deutschland die Geschichte zur Wissenschaft erheben

wollte, in einem Sinne von Wissenschaft, der
durchaus positivistisch genannt werden muß. Denn
nicht nur auf Entwicklungsgesetze kommt es

hier an, sondern auf Anwendung von Statistik, ja
Physik und Mathematik auf die Geschichte. Es ist
Fridegar Mone, dessen griechische Geschichte

gleichzeitig mit einer gegen Curtius gerichteten
methodologischen Streitschrift 1858 erschien. Inhaltlich

betont er die Wichtigkeit der Wirtschaftsgeschichte

und der griechischen Rechtsgeschichte.
Methodologisch aber mischt er alles zusammen, was

irgendwie nur einmal vom Gesetz im historischen
Geschehen gesprochen zu haben im Verdacht steht:
also Vico, Montesquieu, Condorcet, Ad. Smith, Hegel,

Schelling, Lasaulx, Quételet, Frère, L. v. Stein,
Roscher. Man fühlt sogar eine Vorausdeutung auf
Spencer, wenn er «die Geschichte als die Wissenschaft

der Entwicklungsgesetze der Materie in der
Zeit» definiert. «Die Geschichte muß eine Wissenschaft

werden, sonst hat sie kein Recht mehr, neben

der Naturwissenschaft zu stehen. Sie muß die Spitze
der Naturwissenschaft — die höchste Stufe der

Anthropologie, die Fortsetzung der Physiologie und

Psychologie werden.» Natürlich ist Mone entschiedener

Vertreter der Kulturzyklentheorie. Eine
Nation lebt 1250 Jahre. In diesem Zeitraum durchläuft
sie politisch drei Perioden: theokratisches Königtum,
Rechts- und Finanzstaat, Imperialismus. Viel sorgsam

gewonnene Resultate wird man sich von einer
Geschichtsschreibung nicht versprechen, die so stark
mit philosophischen Antezipationen durchsetzt ist.

Aber symptomatisch ist das Buch von größter
Bedeutung, und es nimmt vieles vorweg, was später als

richtig erkannt worden ist9.
Zum ersten Male finden wir bei Mone in Deutschland

eine ausdrückliche Anknüpfung an Vico, den
Herder gelegentlich, aber spät, ehrenvoll erwähnt.
Mone deutet allerdings die scienza nuova in eine
Wissenschaft vom physischen Leben der Nation, in

9 F. Mone, Kritische Bemerkungen über den neuesten
Stand der Geschichtschreibung und die Griechische Geschichte

von Ernst Curtius. Berlin 1858. Die Zitate stehen S. 5 u. S. 56.
Auf Vico wird S. 4 und S. 12 verwiesen. - Derselbe,
Griechische Geschichte, 1. Bd.: System der Entwicklungsgesetze
der Gesellschaft, der Volkswirtschaft, des Staates und der Kultur,

2. Aufl., Berlin 1859. Hinweis auf Roscher S. IV, auf den

gesetzlichen Kreislauf S. XI, XVI f., auf Vico S. XIX, XXXII,
auf Quételets «Biologien» S. XXV, usw.

Populationistik und Volkswirtschaftslehre um. Es

fragt sich, woher diese Vicorenaissance kommt.
Auch für Deutschland, wie für Frankreich und
England, ist als Vermittler von besonderer Bedeutung

der französische Historiker Jules Michelet, der
1827 Vicos Hauptwerk in Uebersetzung und mit
einer Einleitung herausgab. Michelet hat auch in
seiner temperament- und geistvollen «Introduction
à l'histoire universelle» vom Jahre 1831 wieder auf
ihn hingewiesen. Aber seltsam: dieses Programm
einer französischen Geschichte handelt von der
unterschiedlichen Natur der modernen Völker, der
Deutschen, Italiener, Engländer und Franzosen.
Es führt die Geschichte ganz im Sinne seiner Epoche
auf den Kampf zwischen Freiheit und Natur zurück,
läßt die Kultur der Freiheit Schritt für Schritt vom
Osten nach dem Westen wandern und endet mit der
Gloriole um Frankreich: «C'est en nous plaçant au
sommet du Capitole, que nous embrasserons, du double

regard de Janus, et le monde ancien qui s'y
termine, et le monde moderne, que notre patrie conduit
désormais dans la route mystérieuse de l'avenir.»
Wie stets, so ist auch diese Renaissance Vicos eine

völlige Umdeutung. Bald darauf - 1835/37 -
erschien die Gesamtausgabe der Werke Vicos von
Giuseppe Ferrari. In seiner Logik von 1843 streift
John Stuart Mill kurz die Kulturkreislauflehre des

Italieners. 1846 erwähnt ihn George Grote in einer
Fußnote seines Werkes: «History of Greece», das

vom Positivismus beeinflußt ist. Aber dann
verschwindet dieser Geist wieder, dessen Schicksal es

zu sein scheint, nur in einer Art von geheimer
Unterströmung weiterzuleben10.

Wir haben keine Veranlassung, den weiteren
Ausprägungen der Kulturzyklentheorie nach dem
Jahre 1860 ausführlicher nachzugehen. Bei Buckle

10 Von Michelets Vicoübersetzung ist mir im Augenblick
nur die zweite, wesentlich vermehrte Ausgabe zugänglich. Sie

führt den Titel: «Oœvres choisies de Vico contenant ses

mémoires, écrits par lui-même, la science nouvelle, les opuscules,
lettres, etc., précédées d'une introduction sur sa vie et ses

ouvrages. Par M. (sic) Michelet, Tome I. II. Paris 1835».

Michelet erwähnt ihn ferner in seiner Römischen Geschichte,
Tome I, p. 6, 2e édition, und in seiner «Introduction à l'histoire

universelle», zuerst Paris 1831, 3e édition Paris 1843,

p. 234. - «Eine eingehende historische Würdigung Vicos findet

sich bei Victor Cousin, Introduction de l'histoire de la
philosophie, Paris 1831» (Klemm, a. a. O. S. 199). — J. St-

Mill, «System der deduktiven und induktiven Logik», dtsch.

v. Schiel, Braunschweig 1877, Bd. II, S. 547. - George Grote,
a. a. O. I., 473, 615. - Eine deutsche Uebersetzung der «Scienza

nuova» von W. E. Weber war schon 1822 in Leipzig
erschienen.

106



tritt sie nicht eigentlich hervor, weil der
Fortschrittsgedanke überwiegt. Aber sie bedarf keiner
Entdeckung mehr. Anklänge bei Dilthey, Wilamo-
witz, Eduard Meyer haben wir erwähnt. Viele
andere treten hinzu11. Lamprecht hat versucht, seiner
Nationalbiologie den Unterbau einer eigenartigen
Entwicklungspsychologie zu gehen, in der die
schlimmste methodische Begriffsverwirrung und
TatsachenVergewaltigung herrschen mag, die aber
in der Tiefe von einem genialen historischen Blick
für die innere Umbildung der seelischen Struktur
des Menschen geleitet war. Auch auf Breysig und
Spengler gehen wir nicht näher ein12. Wichtig ist
uns nur die Frage, wie diese Konzeption, die

ursprünglich und vorwiegend an der Vergleichung der
antik griechisch-römischen und der modern
romanisch-germanischen Kultur gebildet war, auf andere
Kulturentwicklungen ausgedehnt wurde. Auch wo
sie nicht ausdrücklich formuliert wird, äußert sie

sich doch in einer stillschweigend angewandten
vergleichenden Methode. Und zugleich zeigt sich, daß
sie mit einem spezifischen Weltmaßstab für die
Stufen, die eine Kultur erreichen sollte, verbunden
ist. Kulturen, die auf einer früheren Stufe verharrend

gefunden werden, gelten als ertarrt, als

entwicklungsunfähig. Gegen diese Höherbewertung der

späten und spätesten Kulturstufen wendet sich im
Namen Rußlands, ja im Namen der Menschheit der
Fürst Trubetzkoy in der Schrift: «Europa und die
Menschheit» (München 1922), und indem er die
Kulturstufentheorie zugibt, verschiebt er doch den
Wertakzent so sehr, daß zum Schluß die ganze
Menschheit mit ihrem Willen, den gleich hohen

Eigenwert früherer Stufen zu wahren, gegen
Europa steht. Carl Heinrich Becker verfolgt in der Kultur

des Islams, der auch mit einer Völkerwanderung
begann, teils Parallelen zu der rein abendländischen

Kultur, teils Entlehnungen aus ihr. Aber er betont
doch sehr stark das vorgefundene und übernommene

Erbe des Hellenismus und gelangt durch den

Vergleich mit dem Abendlande zu dem Ergebnis,

11 Eine Fülle von Belegen, die die Auffassung des Griechentums

betreffen, hat G. Billeter in seinem verdienstvollen Buch
«Die Anschauungen vom Wesen des Griechentums», Leipzig
1911, besonders S. 306-350, gesammelt. Auch Gegner der
Zyklentheorie und der Parallelen sind dort vermerkt.

12 Lamprechts geschichtsphilosophischer Endstandpunkt ist
am übersichtlichsten dargestellt in seinen Vorträgen über
«Moderne Geschichtswissenschaft», 2. Aufl., Berlin 1909. Der
Versuch einer Uebertragung auf die chinesische Geschichte in
den Abhandlungen der philol.-histor. Klasse der Kgl. Sachs.
Gesellsch. der Wissenschaften, Bd. 27, Leipzig 1909: «Zur
universalgeschichtlichen Methodenbildung». Gegen die Anwendung

der Begriffe Altertum, Mittelalter und Neuzeit auf die
Entwicklung Chinas wendet sich F. E. A. Krause, Geschichte
Ostasiens, 1. Teil Göttingen 1925, S. 49. - K. Breysig, Der
Stufenbau und die Gesetze der Weltgeschichte, Berlin 1905.

daß im Islam gerade eins nicht eingetreten sei: der
Humanismus oder, allgemeiner gesprochen: die für
das Abendland charakteristische «Entdeckung des

Ich»13.
Das Bemühen, die überwiegend am Vergleich der

antiken mit den modernen Völkern gewonnene Idee
eines Kulturentwicklungsgesetzes überhaupt durch
die Entwicklung außereuropäischer Kulturen bestätigt

zu finden, wird auf dem Gebiet der wirtschaftlichen

und gesellschaftlichen Verhältnisse wohl am
erfolgreichsten verlaufen. Ganze Gesamtentwicklungen

in dieses Schema zu pressen, wie es Lamprecht

ohne Kenntnis der Sprache von den
Denkmälern der bildenden Kunst aus für China, Spengler
für 6 außereuropäische Kulturen versucht hat, ist
nicht nur ein gewagter, sondern ein irreführender
Weg. Wir wollen nicht vergessen, daß die
Kulturzyklentheorie bis heut nicht Resultat einer historischen

Induktion, sondern eine auf dem Wege des

Methodensynkretismus entstandene Deduktion ist.
Ihr Wert besteht darin, daß sie zu einer
vergleichenden Geschichtsbetrachtung anregt und einigermaßen

andeutet, welche Epochen mit welchen
anderen sinngemäß vergleichbar sind. Allerdings
erweist sie sich dabei noch äußerst dehnbar, je nachdem

ob die Parallelen dem wirtschaftlichen oder

politischen, dem wissenschaftlichen, künstlerischen
oder religiösen Gebiet entnommen werden14. Aus
dieser Vorarbeit kann für die eigentliche Geschichtsschreibung

(die doch immer «Darstellung» ist) der
Vorteil erwachsen, daß das Besondere, die
unterscheidende Eigentümlichkeit einer Kultur, sich von
dem Hintergrunde anderer Kulturverläufe mit
schärferen Zügen abhebt, daß der Schein der
Selbstverständlichkeit einer bestimmten Linie aufgehoben

13 Trubetzkoy, a. a. O. S. 56: Streng genommen läßt sich
ein wirklicher Fortschritt nur in der Geschichte der
Romanogermanen seihst beobachten; denn natürlich findet nur in
ihr eine beständige, allmähliche Annäherung an den heutigen
Stand der Kultur statt, welchen man willkürlich zum Gipfel
der Vollkommenheit erklärt.» Vgl. auch S. 104. - C. H. Bek-
ker, Vom Werden und Wesen der islamischen Welt:
Islamstudien, 1. Band, Leipzig 1924, besonders S. 24 ff. - Bei dieser
Gelegenheit sei erwähnt, daß die Kulturzyklentheorie
anscheinend zuerst hei dem maurischen Geschichtsphilosophen
Ihn Chaldün (1332-1406) auftritt. Ob irgendeine Verbindung
von ihm zu Vico besteht, weiß ich nicht zu sagen.

14 Max Scheler, Probleme einer Soziologie des Wissens (in
«Versuche zu einer Soziologie des Wissens», München 1924)
gibt der ganzen Theorie eine neue Wendung, indem er für die
einzelnen Kulturepochen ganz verschiedene Lagerungsverhältnisse

behauptet: «Es gibt in (sie) Ablauf der Geschichte
keine konstante unabhängige Variable unter den drei obersten
Hauptgruppen von Realfaktoren: Blut, Macht, Wirtschaft;
aber es gibt gleichwohl Ordnungsgesetze des jeweiligen
Primates ihrer für die Geistesgeschichte hemmenden und
enthemmenden Wirksamkeit, je ein verschiedenes Ordnungsgesetz

für bestimmte Phasen des Geschichtsablaufs einer
Kultur.» (S. 31 ff.)

107



wird. So hat, wie Friedrich Schlegel für die
Entwicklung der Poesie, Max Weber auf seinem
Forschungsgebiet eine maßvolle Methode der
Kulturvergleichung angewandt, um die spezifische Eigenart

des Europäismus herauszuarbeiten. Er findet sie

allgemein in einem «spezifisch gearteten Rationalismus

der okzidentalen Kultur». Und dieser äußert
sich in den 3 Hauptrichtungen einer durchrationalisierten

Wissenschaft, die die Entzauberung der Welt
bewirkt, in einem durchrationalisierten Staat mit
Fachbeamtentum und gesatzter Verfassung, schließlich

in dem durchrationalisierten Kapitalismus auf
der Grundlage freier Arbeit. Aber das Entscheidende

liegt doch für Weber in dem religiösen Faktor,
und eben diesen hat auch er nicht in ein
Entwicklungsschema pressen wollen, sondern aus richtigem
Gefühl als letztes treibendes Agens erfaßt. So wuchs

er selbst über seinen technologischen Wissenschaftsbegriff

weit hinaus15.
Die Kulturkreislauftheorie schließt aber auch

eine Richtung des historischen Werturteils ein, über
dessen Maßstäbe sie sich keine Rechenschaft
abgelegt hat. An sich ist es möglich, jede der Altersstufen

der Kultur als den Höchstwert der Entwicklung

zu betonen. Man kann in der Frühzeit eine

Art von goldenem Zeitalter, man kann im jeweiligen

Mittelalter die Epoche der quellenden metaphysischen

Produktivität erblicken; man kann aber

auch dem Ende der Neuzeit noch einen starken
Wertakzent verleihen, wie Friedrich Mückle der
alten Theorie neuerdings eine Wendung auf die

Spätkulturen gegeben hat. Gerade in ihnen wird
unter Umständen ein neuer Messianismus geboren.
Jesus das gewaltige Paradigma16. Im allgemeinen
aber wird die Kulturkreislauflehre, gemäß ihren
klassizistischen Ursprüngen, den Höhepunkt der
Kraft in den ersten Anfang der Neuzeiten verlegen
und die Folgezeit als Epigonentum ansehen, das

allmählich in den Verfall übergeht. Wie man sich
auch entscheide: die bloße Fragestellung zeigt, was
der von uns erörterten Theorie grundsätzlich fehlt:
die volle Einsicht in das Wertproblem der Geschichte.

Sie macht die Entwicklung zu einem bloßen

Wachstumsprozeß, der naturhaften Schicksalen und
Gesetzen unterliegt. Sie übertreibt den Anteil der

notwendigen Tendenzen und übersieht das in alles

Historische hineingewobene Moment der Freiheit.
Freiheit aber ist nicht mehr ein geheimes meta-

15 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie

I. 2. Aufl., Tübingen 1922, Vorbemerkung. - Vgl. ferner
Ernst Troeltsck, Der Historismus und seine Probleme
Gesammelte Schriften, Bd. 3), Tübingen 1922, S. 703-730:
Der Europäismus.

16 Friedrich Mückle, Der Geist der jüdischen Kultur und
das Abendland, Wien 1923, besonders S. 47 ff.

physisches Prinzip, sondern die gestaltende Kraft,
die als Wertsetzung zum Ausdruck kommt. Das

Wertproblem bildet die Grenze der Kulturkreislauftheorie.

Und an dieser ihrer Grenze wird sie
zerbrechen oder doch in eine untergeordnete Stellung
zurücksinken müssen.

II.
Wir beabsichtigen nicht, eine vollständige Kritik

der Ricorsitheorie zu geben. Wir müßten sonst
zeigen, daß sie den nebelhaften Komplexbegriff der
Kultur so verwendet, als ob diese eine organisatorische

Substanz mit bloß biologischen Wachstumsgesetzen

sei oder gar ein mystisches Wesen darstelle,
das gleich dem listigen Weltgeist Hegels über alle
lebenden Subjekte hinweg seinen eigenen dämonischen

Gang gehe. Die Analogie der Kultur mit
einem Organismus trägt wohl eine Strecke weit, sie

versagt aber gerade an dem wichtigsten Punkt, nämlich

da, wo das Problem der Universalgeschichte
anfängt: bei den Kulturrenaissancen, Kulturdurchdringungen

und den ethischen Kulturentscheidungen.

Dieser Nachweis soll an dem interessantesten
Teil der ganzen Theorie, an dem Verfallsgedanken,
geführt werden.

So verschieden der Ursprung und die Durchführung

der hierher gehörigen Geschichtsauffassungen
sein mag: allen ihren Formen ist doch gemeinsam
die Ueberzeugung, daß jede Kultur mit Notwendigkeit

ein für sie letztes Stadium erreicht, in dem sie

sich auflöst oder erstarrt, jedenfalls aber sich nicht
mehr weiterentwickelt. Die Selbstverständlichkeit,
mit der diese Ansicht ausgesprochen wird, beruht
darauf, daß man eine Kultur (obwohl man nicht
weiß, worin eigentlich die sie tragende Lebenseinheit

liegt) doch als ein großes Lebewesen ansieht.
Jeder Einzelorganismus, jeder Einzelmensch ist nur
von begrenzter Lebensdauer. Aber schon in dem
Augenblick, wo man diesen Satz auf Völker
übertragen will, müßte man bemerken, daß hier ganz
andere Probleme auftreten. Wenn nämlich jedes
Volk nach einer begrenzten Spanne — sagen wir
nach 1200 Jahren - buchstäblich stürbe, so wäre die
Menschheit auf der Erde längst ausgestorben. Statt
dessen treten immer neue Völkermischungen auf.
Unterscheidet man in diesem Prozeß junge und alte
Völker, so meint man damit nicht nur physiologische

Eigenschaften, z. B. der Zeugungskraft,
sondern vor allem Unterschiede der geistigen Bestimmtheit,

Unterschiede in den geistigen Sachgehalten
und den Gesellschaftsgebilden, die in ihrer Totalität
die Kultur eines Volkes oder einer Völkergruppe
ausmachen. Wir nennen diese Geistesgebilde, die
sich über das Volk in seiner physiologischen Be-

108



stimmtheit hinauswölben, den von ihm getragenen
objektiven Geist. Und wenn von Verfall die Rede

ist, so vollzieht sich dieser Vorgang nicht nur im
physiologischen Unterbau, sondern gleichzeitig und
gerade am kulturellen Ueberbau. Dieser Satz gilt
besonders dann, wenn man in die Definition von
«Volk» die Bemerkung aufgenommen hat, es sei

eine Gruppe zusammenlebender gentes, die sich als
Volk wissen.

Die Charakteristik solcher Veränderungen in der
Völkergliederung und in der von Völkern getragenen

Kultur haben sich nun die Historiker in der
Regel sehr leicht gemacht. Es wird gesagt: eine Kultur

entartet, sie altert, sie zersetzt sich; sie wird
desto flacher, je breiter sie wird; sie geht in
Zivilisation, d. h. in Mechanismus und Intellektualismus
über usw.17 Was ist das alles? Der Historiker hat
dabei in der Regel ein konkretes Bild, z. B. den

Untergang des Römischen Reiches, vor Augen; er kann
darauf rechnen, daß seine Zeitgenossen das dunkle
Gesamtgefühl, von dem aus er urteilt, gleichfalls
in sich tragen und ihn verstehen, wenn er behauptet,

hier sei eine tiefe Cäsur, eine Form des Lebens
sei alt geworden und etwas ganz Neues setze ein.
Geht man aber von dem Bildhaften auf das Begriffliche

zurück, so findet man, daß hier nicht nur
Kategorien angewandt werden, die der Kritik bedürfen,

sondern daß eine ganze Weltanschauung dabei

stillschweigend als gültig vorausgesetzt wird.
Denn offenbar kann von Verfall nicht die Rede

sein, wenn der Beurteiler nicht mit Wertmaßstäben
arbeitet. Man mag hoffen, in der Biologie von
Entwicklung ohne Wertgesichtspunkt, von einer bloßen

Entwicklungsmechanik zu sprechen — ich halte mit
Rickert auch dies Bemühen für ein methodisches
Selbstmißverständnis. Aber wer einen Kulturverfall

behauptet, orientiert sein Urteil in der Stille an
einem Kulturideal, an KulturwertmaßStäben -,
genau so wie der andere, der für das Ganze oder für
einzelne Epochen der Kultur einen Fortschritt
behauptet. Somit läßt sich auch der praktische Historiker,

der den Ausdruck «Verfallsepoche» anwendet,

von einer latenten Weltanschauung leiten. Er
ist insgeheim, so wenig angenehm ihm dies sein

mag, einer Philosophie «verfallen». Im allgemeinen
besitzt er diese Philosophie nicht als reflektierten
oder gar kritisch begründeten Standpunkt, sondern
als zeitbedingtes Lebensbewußtsein, das ihm mit der
vorherrschenden Geistesstruktur seiner Epoche ge-

17 Vgl. die Schilderungen bei Ed. Meyer, Die wirtschaftliche

Entwicklung des Altertums, S. 52 ff. - Derselbe, Blüte
und Niedergang des Hellenismus in Asien, Berlin 1925, Seite
60 f. - Spengler, Der Untergang des Abendlandes, I (6. Aufl.),
München 1920, S. 45, 52, 56, 62, 478, 490 f., 496, 499.

meinsam ist, als eine ihm selbstverständliche Ueber-

zeugung. In der eigentlichen Philosophie aber darf
nichts selbstverständlich sein.

Ueberblicken wir die Geschichte der
Geschichtsauffassungen, so zeigt sich, daß dieses deutende
Wertbewußtsein der Historiker sich mit den
Generationen selbst umbildet. Die Folge ist, daß es de

facto kaum eine Epoche der Weltgeschichte gibt, die
nicht irgendwann einmal zur Verfallsepoche
herabgewertet, und ebenso kaum eine, die nicht irgendwann

als ein Gipfel betrachtet worden wäre. Die
Wandlungen im Kurswert des sogenannten Mittelalters

sind hierfür das bekannteste Beispiel18.
Dieser seltsame Fluß der Wertbewegung kann es

mit sich bringen, daß der Historiker von einer
Epoche, die nach seiner Auffassung «objektiv» im
Verfall begriffen war, berichten muß: die damals
lebende Generation sei von einem frohen
Fortschrittsbewußtsein erfüllt gewesen. Und umgekehrt
finden wir, daß Epochen, die wir Blüteperioden nennen,

schmerzlich über den Tiefstand ihrer eigenen
Kultur geklagt haben. Dieselbe Aufklärungsepoche,
die von einem triumphierenden Souveränitätsbewußtsein

erfüllt war, hat Fichte mit vielen anderen
bekanntlich als die Epoche des tiefsten Abfalls von
der Vernunft bezeichnet. Das politische System
Friedrichs des Großen erschien der unmittelbar
nachfolgenden Generation als ein völliger Irrweg.
Und ähnlich kritische Stimmen sind in unseren Tagen

über Bismarcks Werk laut geworden19.
Dieser Sachlage gegenüber gibt es philosophisch

nur zwei Möglichkeiten: entweder man drängt mit
aller Energie danach, den verborgenen absoluten,
d. h. durchaus zeitüberlegenen Wertmaßstab für die

Weltgeschichte zu finden, oder man gibt zu, daß das

konkret gerichtete Fortschritts- und Verfallsbewußtsein

nur der begrenzten ethischen Kulturperspektive

der jeweils lebenden und denkenden Generation

angehöre und daß es in dieser subjektiv
bestimmten Bewußtseinslage seine eigentümliche
Funktion habe, nämlich die lebendige Funktion,
den aufbauenden und weiterbauenden Kulturwillen
zu stützen.

Um hiezu Stellung zu nehmen, müssen wir das

verwickelte Gesamtproblem in einfachere Linien

18 A. Grotenfelt, Die Wertschätzung in der Geschichte,
Leipzig 1903. - Derselbe, Geschichtliche Wertmaßstäbe in der
Geschichtsphilosophie bei Historikern und im Volksbewußtsein.

Leipzig 1905. - Georg Mehlis, Die Geschichtsphilosophie
Auguste Comtes, Leipzig 1909.

19 Forschungen auf diesem Gebiet fehlen. Wir brauchten
eine Untersuchung über Verfalls- und Fortschrittsbewußtsein
im späten Rom. Tacitus und Floras wurden erwähnt. Noch
Augustins Hauptwerk läßt deutlich in solche Gegensätze der
damaligen Stellungnahme hineinblicken.

109



auflösen. Wir haben bisher vom Verfall als dem
Schicksal einer ganzen Kultur gesprochen. Aber
jede Kultur läßt sich durch abstrakte Betrachtung
in einzelne Gebiete zerlegen, und es ist nicht
ausgeschlossen, daß ein Gebiet sich bereits im Verfall
befinde, während andere noch fortschreiten. Diese

Beurteilung hat nur Sinn, wenn man jedem Kulturgebiet

eine spezifisch einheimische Leistung
zuschreibt, die es in seiner besonderen Wertrichtung
aufs vollkommenste realisieren soll. Eine Volkswirtschaft,

die die Ernährung und den angemessenen -
auch dieses Wort enthält Normierung - Wohlstand
der am Wirtschaftsganzen funktionell Beteiligten
nicht mehr sichert, ist im Niedergang begriffen.
Ein Staat, der seine kulturelle Macht nach außen
und nach innen durch Machtmittel, Rechtsordnung
und Verwaltung nicht mehr aufrechtzuerhalten

vermag, ist ein verfallender Staat. Eine Wissenschaft,

die keine neuen Probleme mehr sieht, keine
Lösungen und keine Synthesen mehr findet, liegt
im Sterben. Zu diesem Thema des partiellen Verfalls

oder Fortschritts gibt es in der Weltliteratur
eine Fülle von Untersuchungen, die die
Kulturphilosophie sorgfältig beachten und auf ihre leitenden

Gesichtspunkte hin analysieren muß, wenn sie

nicht rein spekulativ werden oder sich auf die

Anwendung der Wesensschau zurückziehen will, die
da nicht hingehört. Durch die Jahrhunderte
hindurch geht seit dem genialen Werk des Polybios,
immer wieder neu aufgeworfen, die große Zentralfrage,

worauf die politische Größe und der Verfall
des Römischen Reiches beruht habe. Aber wie
verschieden sind die Antworten, die darauf bis in
unsere Tage hinein gegeben worden sind! Montesquieu
läßt den Verfall schon mit dem Ende der Republik
beginnen, durch Ausdehnung des Bürgerrechts auf
die Bundesgenossen und durch Entfremdung der
fernen Legionen vom Bürgergefühl. Ferguson hält
die Trennung der bürgerlichen und kriegerischen
Geschäfte für das Unglück Roms. Kurz nach ihm
deutet Gibbon vorsichtig an, daß das vordringende
Christentum den kriegerischen Geist Roms geschädigt

habe. Ganz im Gegensatz dazu behauptet Leo,
die Römer seien zu sehr im Irdischen aufgegangen:
dies sei ihr geistiger Tod geworden. Ernst von La-
saulx gibt die gleichen Gründe an. Und endlich hat
man es auch mit dem Darwinismus versucht: Otto
Seeck findet die Ursachen des Verfalls in der negativen

Menschenauslese, die eine Folge der Sklaverei
und der Bürgerkriege gewesen sei. - Ein ebenso
beliebtes Thema ist die Frage nach den Ursachen des

Aufblühens und Abnehmens der Wissenschaften in
den einzelnen Epochen. Die Frage nach den Künsten

schließt sich an. Tacitus, der — wie schon der

alte Cato - von einem tiefgehenden Gefühl der
décadence um sich herum beunruhigt wird, erörtert
im Dialogus de oratoribus den Rückgang der
Rhetorik, und das heißt: der Bildung. Die ganze endlose

Literatur unter dem ausdrücklichen oder stillen
Titel: «Parallèle des anciens et des modernes» gehört
vorzugsweise dieser ästhetisch-literarischen Seite an.
Herder schreibt 1775 über die «Ursachen des gesunkenen

Geschmacks bei denVölkern, da er geblühet». -
Sodann das wirtschaftliche Gebiet. Eduard Meyer
hat in einer berühmten Abhandlung die Umstände

untersucht, an denen die antike Wirtschaft
zugrunde ging. Auf das Gefüge der modernen
industriell-kapitalistischen Wirtschaft bezieht sich die

von der jüngsten Nationalökonomie ausgebildete
Krisentheorie, aus der gleichfalls für das
immanentökonomische Verfallsproblem viel zu lernen ist20.

Aber ich will nicht Beispiele aufzählen. Denn das

Problem, das uns beschäftigt, liegt doch nicht hier.
Es handelt sich um die Kultur als Ganzes, in der
keine Seite für sich lebensfähig ist. Die Ursachen
des partiellen Verfalls und Aufstieges sind sehr
interessant und für die Vorbereitung des Gesamtproblems

sehr wichtig. Aber schon sie lassen sich nicht
angeben, ohne daß ständig auf das Totalgefüge der
betreffenden Kulturlage Bezug genommen wird,
durch das ganz bestimmte Anforderungen, z. B. an
die Wissenschaft, die Wirtschaft, die Rechtsbildung
usw., gestellt werden. Darin liegt der deutliche
Hinweis, daß die Gesundheit oder Krankheit einer Kultur

auf dem Zusammenwirken all dieser kulturellen
Teilleistungen zu einer gegliederten, in sich
abgestuften und doch einheitlichen Totalleistung beruht.
Sie eben nennen wir objektive Kultur. Vom Stand-

20 Der Text gibt nur lose herausgegriffene Beispiele. Das
Thema verdiente eine eigene Untersuchung. Montesquieu,
Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de
leur décadence, besonders chap. IX. - Ferguson, a. a. O. Part V:
Of the decline of nations. Part VI: Of corruption and political
slavery. - Gibbon: Geschichte der Abnahme und des Falls des

Römischen Reiches, Magdeburg 1788 ff., bes. Bd. 6 Kap.
XXXVIII, «Allgemeine Bemerkungen über den Fall des

römischen Reichs im Occident», S. 469 ff. (Interessante
Reflexionen, «ob Europa noch mit Wiederkehr jener Drangsale
bedroht werde, welche ehemals Roms Waffen und Einrichtungen

niederbeugten.») «Sollten, siegreich, die Barbaren
Sklaverei und Verwüstung bis an den atlantischen Ozean hinbreiten;

dann würden zehntausend Schiffe den Rest gebildeter
Gesellschaft über ihre Verfolgung hinausbringen; und
Europa würde in der amerikanischen Welt, welche mit ihren
Kolonien und Einrichtungen bereits angefüllt ist, Wiederaufleben

und blühen.» - H. Leo, Lehrbuch der Universal-Ge-
schichte, 3. Aufl. I, 1849, S. 761. - Ernst v. Lasaulx, Der
Untergang des Hellenismus I, München 1854, S. 1. - Otto Seeck,
Antike Geschichtsschreibung, Berlin 1898, S. 262 ff. - W. v.
Humboldt, Geschichte des Verfalls und Unterganges der
griechischen Freistaaten, WW., Akademieausgabe, Bd. III (Berlin

1904) bewußte Parallele mit dem Fall Preußens! - Herder,
W. W. V (Suphan), S. 595 ff.

110



punkte der kulturphilosophischen Wertbeurteilung
also ist dies das erste Ergebnis unserer Untersuchung:

Nur solange eine bestimmte Ganzheit der
Kultur gewahrt bleibt, entspricht sie dem normativen

Ideal, an dem sich die Urteile über Blüte und
Verfall orientieren. Das Verhältnis der einzelnen
Teilgebiete zueinander verschiebt sich ständig, die
innere Struktur des Ganzen besteht in einem
wechselseitigen Bedingtsein und Gegeneinanderabgestuft-
sein der abstrakt herauslösbaren Leistungsgebiete.
Diese vielgegliederte Struktur mag sich in gewissen
Grenzen wandeln. Aber kein Sondergebiet darf ganz
versagen und keines darf so hypertroph werden, daß
die anderen mit ihm nicht mehr sinnvoll
zusammenwirken können. So ist z. B. eine Wissenschaft,
die ganz «lebensfremd» wird, ein ebenso bedenkliches

Phänomen wie die Kunst im letzten Stadium
des Grundsatzes l'art pour l'art.

Die Analogie mit der Struktur eines Organismus
liegt nahe. Aber sie hilft wenig. Denn die große
Schwierigkeit besteht darin, das wirklich näher zu
bezeichnen, was man die «organische Gestalt» einer
Kultur nennen könnte. Bisher besitzen wir für diese

äußerst komplexe Norm nur Bilder. Wie frühere

Zeiten von dem ordre naturel als höchstem Maßstab
sprachen, so wird auch uns hier nur ein Komplexbegriff

helfen, der fern und hoch über der unendlichen

Fülle der beteiligten geistigen Sinnbeziehungen

schwebt. Selbst der Ausdruck: Gleichgewichtslage

der Wertgebiete führt irre. Denn eine volle
Ruhelage der Kultur bedeutete Erstarrung des

Entwicklungsprozesses; nur an eine Gleichgewichtslage,

die sich bei der Aenderung aller Kräfte ständig
neu von selbst reguliert, darf gedacht werden. Aber
es handelt sich überhaupt nicht nur um ein bloß
mechanisches Gefüge. Sondern es handelt sich um
die Erfüllung einer normativen, also wertbestimmten

Totalgestalt, kurz um die Realisierung eines

historisch wechselnden und doch immer gemäß
einem normativen Wertsystem gebildeten Kulturideals.

Will man dieses ideale Formgesetz, das

zugleich als immanent norm- und richtunggebendes
Gesetz der zielstrebigen Entwicklungsvorgänge gilt,
in einem kürzesten Ausdruck zusammenfassen, so
bleibt nichts als die alte Wendung «Kultur-
entelechie», und an etwas Derartiges scheint Spengler

mit seinem metaphysischen Prinzip der Kulturseele

gedacht zu haben. (Schluß folgt)

Alphabet der Etrusker entdeckt
Schriftzeichen deuten auf gemeinsamen Ursprung mit Phöniziern hin

Mit dem Fund des 2200 Jahre alten etruskischen
Steines in Italien, auf dem 18 Schriftzeichen aus
dem Alphabet der Etrusker eingegraben sind, hat
die Wissenschaft vielleicht den Schlüssel zu Leben
und Kultur dieses hochentwickelten, untergegangenen

Volkes aus vorrömischer Zeit erhalten.

Das Alphabet bestärkt die Forscher indessen in
ihrer Theorie, daß die Etrusker, die ein kulturell
hochentwickeltes Volk von Künstlern, Handwerkern

und Seefahrern waren, einen gemeinsamen
Ursprung mit den Phöniziern hatten. Im Institut
für Archäologie in Florenz wird die Steinplatte mit
dem Alphabet zurzeit sorgfältig untersucht. Prof.
Giacomo Caputo, ein Spezialist auf dem Gebiet der
Etrusker-Forschung, die Schriftexpertin Dr. Ga-
briella Giacomelli und die Archäologin Dr. Anna
Talocchini bemühen sich, aus den Buchstaben der
etruskischen Schrift die Bedeutung der erhaltenen
Wörter und Sätze des alten Volkes abzuleiten.

Die Wissenschaftler gäben viel darum, jenen
«Stein der Weisen» von Rosetta in Ägypten zu
besitzen, dessen Entdeckung im Jahre 1799 zur
Entzifferung der ägyptischen Hieroglyphen führte.

Allerdings hatte der Stein von Rosetta gleich die
Uebersetzung der Hieroglyphen ins Altgriechische
mitgeliefert.

Aehnlich der hebräischen oder arabischen wurde
die etruskische Schrift von rechts nach links
geschrieben und gelesen. Die jetzt entdeckte
Steinplatte wies nur 18 Buchstaben auf. Früher gefundene

Teile des etruskischen Alphabets aus der
römischen Zeit hatten jedoch darauf hingedeutet, daß
die Etrusker zumindest später 26 Schriftzeichen
benutzten. Fachleute vermuten allerdings, daß auf
dem jüngsten Fund durch einen Riß in dem Stein
zwei Buchstaben - möglicherweise das F und das

CH- fehlen.
Viele Lautzeichen des etruskischen Alphabets

ähneln auffallend den phönizischen Schriftzeichen.
Das Alphabet fängt mit dem A an, Dem ersten
Buchstaben folgen E, Z, H, Th, I, C (an der Stelle
des K, was auf einen gutturalen Laut schließen
läßt), L, M, N, P, ein unvollständig erkanntes
Zeichen ähnlich dem Th, R, S, T, U und Ph.
Mit dem Lateinischen scheint die Etrusker-Schrift
überhaupt keine Aehnlichkeit zu haben. Die seltsam

geformten Buchstaben E und H indessen gleichen

111


	Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls [Fortsetzung]

