Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 39 (1966-1967)

Heft: 5

Artikel: Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
[Fortsetzung]

Autor: Spranger, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls

Von Eduard Spranger (Fortsetzung)

Es ist hier der Ort, eines vollig vergessenen Hi-
storikers zu gedenken, der schon vor Buckle in
Deutschland die Geschichte zur Wissenschaft erhe-
ben wollte, in einem Sinne von Wissenschaft, der
durchaus positivistisch genannt werden muf}. Denn
nicht nur auf Entwicklungsgesetze kommt es
hier an, sondern auf Anwendung von Statistik, ja
Physik und Mathematik auf die Geschichte. Es ist
Fridegar Mone, dessen griechische Geschichte
gleichzeitig mit einer gegen Curtius gerichteten me-
thodologischen Streitschrift 1858 erschien. Inhalt-
lich betont er die Wichtigkeit der Wirtschafts-
geschichte und der griechischen Rechtsgeschichte.
Methodologisch aber mischt er alles zusammen, was
irgendwie nur einmal vom Gesetz im historischen
Geschehen gesprochen zu haben im Verdacht steht:
also Vico, Montesquieu, Condorcet, Ad. Smith, He-
gel, Schelling, Lasaulx, Quételet, Frére, L. v. Stein,
Roscher. Man fiihlt sogar eine Vorausdeutung auf
Spencer, wenn er «die Geschichte als die Wissen-
schaft der Entwicklungsgesetze der Materie in der
Zeit» definiert. «<Die Geschichte muBl eine Wissen-
schaft werden, sonst hat sie kein Recht mehr, neben
der Naturwissenschaft zu stehen. Sie muf} die Spitze
der Naturwissenschaft — die hochste Stufe der An-
thropologie, die Fortsetzung der Physiologie und
Psychologie werden.» Natiirlich ist Mone entschie-
dener Vertreter der Kulturzyklentheorie. Eine Na-
tion lebt 1250 Jahre. In diesem Zeitraum durchlauft
sie politisch drei Perioden: theokratisches Kénigtum,
Rechts- und Finanzstaat, Imperialismus. Viel sorg-
sam gewonnene Resultate wird man sich von einer
Geschichtsschreibung nicht versprechen, die so stark
mit philosophischen Antezipationen durchsetzt ist.
Aber symptomatisch ist das Buch von gréBter Be-
deutung, und es nimmt vieles vorweg, was spater als
richtig erkannt worden ist 9.

Zum ersten Male finden wir bei Mone in Deutsch-
land eine ausdriickliche Ankniipfung an Vico, den
Herder gelegentlich, aber spit, ehrenvoll erwihnt.
Mone deutet allerdings die scienza nuova in eine
Wissenschaft vom physischen Leben der Nation, in

9 F. Mone, Kritische Bemerkungen iiber den neuesten
Stand der Geschichtschreibung und die Griechische Geschichte
von Ernst Curtius. Berlin 1858. Die Zitate stehen S. 5 u. S. 56.
Auf Vico wird S. 4 und S. 12 verwiesen. — Derselbe, Grie-
chische Geschichte, 1. Bd.: System der Entwicklungsgesctze
der Gesellschaft, der Volkswirtschaft, des Staates und der Kul-
tur, 2. Aufl., Berlin 1859. Hinweis auf Roscher S. IV, auf den
gesetzlichen Kreislauf S. XI, XVI {., auf Vico S. XIX, XXXII,
auf Quételets «Biologien» S. XXV, usw.

106

Populationistik und Volkswirtschaftslehre um. Es
fragt sich, woher diese Vicorenaissance kommt.
Auch fiir Deutschland, wie fiir Frankreich und
England, ist als Vermittler von besonderer Bedeu-
tung der franzoésische Historiker Jules Michelet, der
1827 Vicos Hauptwerk in Uebersetzung und mit
einer Einleitung herausgab. Michelet hat auch in
seiner temperament- und geistvollen «Introduction
a Dhistoire universelle» vom Jahre 1831 wieder auf
ihn hingewiesen. Aber seltsam: dieses Programm
einer franzosischen Geschichte handelt von der un-
terschiedlichen Natur der modernen Vélker, der
Deutschen, Italiener, Englinder und Franzosen.
Es fiihrt die Geschichte ganz im Sinne seiner Epoche
auf den Kampf zwischen Freiheit und Natur zuriick,
laBt die Kultur der Freiheit Schritt fiir Schritt vom
Osten nach dem Westen wandern und endet mit der
Gloriole um Frankreich: «C’est en nous placant au
sommet du Capitole, que nous embrasserons, du dou-
ble regard de Janus, et le monde ancien qui s’y ter-
mine, et le monde moderne, que notre patrie conduit
désormais dans la route mystérieuse de 1'avenir.»
Wie stets, so ist auch diese Renaissance Vicos eine
vollige Umdeutung. Bald darauf — 1835/37 — er-
schien die Gesamtausgabe der Werke Vicos von
Giuseppe Ferrari. In seiner Logik von 1843 streift
John Stuart Mill kurz die Kulturkreislauflehre des
Ttalieners. 1846 erwihnt ihn George Grote in einer
FuBnote seines Werkes: «History of Greece», das
vom Positivismus beeinfluBt ist. Aber dann ver-
schwindet dieser Geist wieder, dessen Schicksal es
zu sein scheint, nur in einer Art von geheimer Un-
terstrémung weiterzuleben 10.

Wir haben keine Veranlassung, den weiteren
Auspriagungen der Kulturzyklentheorie nach dem
Jahre 1860 ausfithrlicher nachzugehen. Bei Buckle

10 Von Michelets Vicoiibersetzung ist mir im Augenblick
nur die zweite, wesentlich vermehrte Ausgabe zugénglich. Sie
fithrt den Titel: «Ocevres choisies de Vico contenant ses mé-
moires, écrits par lui-méme, la science nouvelle, les opuscules,
lettres, etc., précédées d’une introduction sur sa vie et ses
ouvrages. Par M. (sic) Michelet, Tome I. II. Paris 1835»
Michelet erwahnt ihn ferner in seiner Rémischen Geschichte,
Tome I, p. 6, 2e édition, und in seiner «Introduction a 1’his-
toire universelle», zuerst Paris 1831, 3e édition Paris 1843,
p. 234. — «Eine eingehende historische Wiirdigung Vicos fin-
det sich bei Victor Cousin, Introduction de l’histoire de la
philosophie, Paris 1831» (Klemm, a. a. O. S. 199), - J. St
Mill, «System der deduktiven und induktiven Logik», dtsch.
v. Schiel, Braunschweig 1877, Bd. II, S. 547. — George Grote,
a. a. 0. I, 473, 615. — Eine deutsche Uebersetzung der «Scien-
za nuova» von W, E. Weber war schon 1822 in Leipzig er-
schienen.



tritt sie nicht eigentlich hervor, weil der Fort-
schrittsgedanke iiberwiegt. Aber sie bedarf keiner
Entdeckung mehr. Anklénge bei Dilthey, Wilamo-
witz, Eduard Meyer haben wir erwihnt. Viele an-
dere treten hinzu 11, Lamprecht hat versucht, seiner
Nationalbiologie den Unterbau einer eigenartigen
Entwicklungspsychologie zu geben, in der die
schlimmste methodische Begriffsverwirrung und
Tatsachenvergewaltigung herrschen mag, die aber
in der Tiefe von einem genialen historischen Blick
tiir die innere Umbildung der seelischen Struktur
des Menschen geleitet war. Auch auf Breysig und
Spengler gehen wir nicht niher ein12. Wichtig ist
uns nur die Frage, wie diese Konzeption, die ur-
spriinglich und vorwiegend an der Vergleichung der
antik griechisch-rémischen und der modern roma-
nisch-germanischen Kultur gebildet war, auf andere
Kulturentwicklungen ausgedehnt wurde. Auch wo
sie nicht ausdriicklich formuliert wird, duBert sie
sich doch in einer stillschweigend angewandten ver-
gleichenden Methode. Und zugleich zeigt sich, daB3
sie mit einem spezifischen WertmaBstab fiir die
Stufen, die eine Kultur erreichen sollte, verbunden
ist. Kulturen, die auf einer fritheren Stufe verhar-
rend gefunden werden, gelten als ertarrt, als ent-
wicklungsunfihig. Gegen diese Hoherbewertung der
spédten und spatesten Kulturstufen wendet sich im
Namen RuBlands, ja im Namen der Menschheit der
Fiirst Trubetzkoy in der Schrift: «Europa und die
Menschheity (Miinchen 1922), und indem er die
Kulturstufentheorie zugibt, verschiebt er doch den
Wertakzent so sehr, daB zum SchluB die ganze
Menschheit mit ihrem Willen, den gleich hohen
Eigenwert fritherer Stufen zu wahren, gegen Eu-
ropa steht. Carl Heinrich Becker verfolgt in der Kul-
tur des Islams, der auch mit einer Vélkerwanderung
begann, teils Parallelen zu der rein abendlandischen
Kultur, teils Entlehnungen aus ihr. Aber er betont
doch sehr stark das vorgefundene und iibernom-
mene Erbe des Hellenismus und gelangt durch den
Vergleich mit dem Abendlande zu dem Ergebnis,

11 Fine Fiille von Belegen, die die Auffassung des Griechen-
tums betreffen, hat G. Billeter in seinem verdienstvollen Buch
«Die Anschauungen vom Wesen des Griechentums», Leipzig
1911, besonders S. 306-350, gesammelt. Auch Gegner der
ZyKlentheorie und der Parallelen sind dort vermerkt.

12 Lamprechts geschichtsphilosophischer Endstandpunkt ist
am tubersichtlichsten dargestellt in seinen Vortrdgen iiber
«Moderne Geschichtswissenschafts, 2. Aufl., Berlin 1909. Der
Versuch einer Uebertragung auf die chinesische Geschichte in
den Abhandlungen der philol.-histor, Klasse der Kgl. Sachs.
Gesellsch. der Wissenschaften, Bd. 27, Leipzig 1909: «Zur uni-
versalgeschichtlichen Methodenbildung». Gegen die Anwen-
dung der Begriffe Altertum, Mittelalter und Neuzeit auf die
Entwicklung Chinas wendet sich F. E. A. Krause, Geschichte
Ostasiens, 1. Teil Gottingen 1925, S. 49. — K. Breysig, Der
Stufenbau und die Gesetze der Weltgeschichte, Berlin 1905.

daBl im Islam gerade eins nicht eingetreten sei: der
Humanismus oder, allgemeiner gesprochen: die fiir
das Abendland charakteristische «Entdeckung des
Ich»13.

Das Bemiihen, die iiberwiegend am Vergleich der
antiken mit den modernen Volkern gewonnene Idee
eines Kulturentwicklungsgesetzes iiberhaupt durch
die Entwicklung auBereuropaischer Kulturen besti-
tigt zu finden, wird auf dem Gebiet der wirtschaft-
lichen und gesellschaftlichen Verhéltnisse wohl am
erfolgreichsten verlaufen, Ganze Gesamtentwick-
lungen in dieses Schema zu pressen, wie es Lamp-
recht ohne Kenntnis der Sprache von den Denk-
maélern der bildenden Kunst aus fiir China, Spengler
fiir 6 auBereuropiische Kulturen versucht hat, ist
nicht nur ein gewagter, sondern ein irrefithrender
Weg. Wir wollen nicht vergessen, daB3 die Kultur-
zyklentheorie bis heut nicht Resultat einer histori-
schen Induktion, sondern eine auf dem Wege des
Methodensynkretismus entstandene Deduktion ist.
Thr Wert besteht darin, daB sie zu einer verglei-
chenden Geschichtsbetrachtung anregt und einiger-
mafBen andeutet, welche Epochen mit welchen an-
deren sinngemif vergleichbar sind. Allerdings er-
weist sie sich dabei noch auBlerst dehnbar, je nach-
dem ob die Parallelen dem wirtschaftlichen oder
politischen, dem wissenschaftlichen, kiinstlerischen
oder religiosen Gebiet entnommen werden14. Aus
dieser Vorarbeit kann fiir die eigentliche Geschichts-
schreibung (die doch immer «Darstellung» ist) der
Vorteil erwachsen, daB das Besondere, die unter-
scheidende Eigentiimlichkeit einer Kultur, sich von
dem Hintergrunde anderer Kulturverliufe mit
schirferen Ziigen abhebt, daBl der Schein der Selbst-
verstandlichkeit einer bestimmten Linie aufgehoben

13 Trybetzkoy, a. a. 0. S. 56: Streng genommen laBt sich
ein wirklicher Fortschritt nur in der Geschichte der Romano-
germanen selbst beobachten; denn natiirlich findet nur in
ihr eine bestandige, allméahliche Anndherung an den heutigen
Stand der Kultur statt, welchen man willkiirlich zum Gipfel
der Vollkommenheit erklart.» Vgl. auch S. 104. — C. H. Bek-
ker, Vom Werden und Wesen der islamischen Welt: Islam-
studien, 1. Band, Leipzig 1924, besonders S. 24 ff. — Bei dieser
Gelegenheit sei erwihnt, daB die Kulturzyklentheorie an-
scheinend zuerst bei dem maurischen Geschichtsphilosophen
Ibn Chaldiin (1332-1406) auftritt. Ob irgendeine Verbindung
von ihm zu Vico besteht, weif} ich nicht zu sagen.

14 Mazx Scheler, Probleme einer Soziologie des Wissens (in
«Versuche zu einer Soziologie des Wissens», Miinchen 1924)
gibt der ganzen Theorie eine neue Wendung, indem er fiir die
einzelnen Kulturepochen ganz verschiedene Lagerungsver-
héltnisse behauptet: «Es gibt in (sic) Ablauf der Geschichte
keine konstante unabhéngige Variable unter den drei obersten
Hauptgruppen von Realfaktoren: Blut, Macht, Wirtschaft;
aber es gibt gleichwohl Ordnungsgeseize des jeweiligen Pri-
mates ihrer fiir die Geistesgeschichte hemmenden und ent-
hemmenden Wirksamkeit, je ein verschiedenes Ordnungs-
gesetz fiir bestimmte Phasen: des Geschichtsablaufs einer Kul-
tur.y (S. 31 ff.)

107



wird. So hat, wie Friedrich Schlegel fiir die Ent-
wicklung der Poesie, Max Weber auf seinem For-
schungsgebiet eine maBvolle Methode der Kultur-
vergleichung angewandt, um die spezifische Eigen-
art des Europaismus herauszuarbeiten. Er findet sie
allgemein in einem «spezifisch gearteten Rationalis-
mus der okzidentalen Kultur». Und dieser aufert
sich in den 3 Hauptrichtungen einer durchrationali-
sierten Wissenschaft, die die Entzauberung der Welt
bewirkt, in einem durchrationalisierten Staat mit
Fachbeamtentum und gesatzter Verfassung, schlief-
lich in dem durchrationalisierten Kapitalisrmus auf
der Grundlage freier Arbeit. Aber das Entscheiden-
de liegt doch fiir Weber in dem religiésen Faktor,
und eben diesen hat auch er nicht in ein Entwick-
lungsschema pressen wollen, sondern aus richtigem
Gefiihl als letztes treibendes Agens erfait. So wuchs
er selbst iiber seinen technologischen Wissenschafts-
begriff weit hinaus 15.

Die Kulturkreislauftheorie schlieBt aber auch
eine Richtung des historischen Werturteils ein, iiber
dessen MaBstibe sie sich keine Rechenschaft ab-
gelegt hat. An sich ist es moglich, jede der Alters-
stufen der Kultur als den Hochstwert der Entwick-
lung zu betonen. Man kann in der Friihzeit eine
Art von goldenem Zeitalter, man kann im jeweili-
gen Mittelalter die Epoche der quellenden metaphy-
sischen Produktivitit erblicken; man kann aber
auch dem Ende der Neuzeit noch einen starken
Wertakzent verlethen, wie Friedrich Muckle der
alten Theorie neuerdings eine Wendung auf die
Spatkulturen gegeben hat. Gerade in ihnen wird
unter Umsténden ein neuer Messianismus geboren.
Jesus das gewaltige Paradigma16. Im allgemeinen
aber wird die Kulturkreislauflehre, gemifl ihren
klassizistischen Urspriingen, den Hohepunkt der
Kraft in den ersten Anfang der Neuzeiten verlegen
und die Folgezeit als Epigonentum ansehen, das all-
maihlich in den Verfall iibergeht. Wie man sich
auch entscheide: die bloBe Fragestellung zeigt, was
der von uns erdrterten Theorie grundsatzlich fehlt:
die volle Einsicht in das Wertproblem der Geschich-
te. Sie macht die  Entwicklung zu einem blofen
WachstumsprozeB}, der naturhaften Schicksalen und
Gesetzen unterliegt. Sie tibertreibt den Anteil der
notwendigen Tendenzen und iibersieht das in alles
Historische hineingewobene Moment der Freiheit.
Freiheit aber ist nicht mehr ein geheimes meta-

15 Max Weber, Gesammelte Aufsdtze zur Religionssozio-
logie I. 2. Aufl., Tiibingen 1922, Vorbemerkung. — Vgl, ferner
Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme (—
Gesammelte Schriften, Bd. 3), Tiibingen 1922, S. 703-730:
Der Européismus.

16 Friedrich Muckle, Der Geist der jiidischen Kultur und
das Abendland, Wien 1923, besonders S. 47 {f.

108

physisches Prinzip, sondern die gestaltende Kraft,
die als Wertsetzung zum Ausdruck kommt. Das
Wertproblem bildet die Grenze der Kulturkreislauf-
theorie. Und an dieser ihrer Grenze wird sie zer-
brechen oder doch in eine untergeordnete Stellung
zuriicksinken miissen.

1L

Wir beabsichtigen nicht, eine vollsténdige Kritik
der Ricorsitheorie zu geben. Wir miilten sonst zei-
gen, daB sie den nebelhaften Komplexbegriff der
Kultur so verwendet, als ob diese eine organisato-
rische Substanz mit blof8 biologischen Wachstums-
gesetzen sei oder gar ein mystisches Wesen darstelle,
das gleich dem listigen Weltgeist Hegels iiber alle
lebenden Subjekte hinweg seinen eigenen damoni-
schen Gang gehe. Die Analogie der Kultur mit ei-
nem Organismus trdgt wohl eine Strecke weit, sie
versagt aber gerade an dem wichtigsten Punkt, nam-
lich da, wo das Problem der Universalgeschichte an-
fangt: bei den Kulturrenaissancen, Kulturdurch-
dringungen und den ethischen Kulturentscheidun-
gen. Dieser Nachweis soll an dem interessantesten
Teil der ganzen Theorie, an dem Verfallsgedanken,
gefiithrt werden.

So verschieden der Ursprung und die Durchfiih-
rung der hierher gehérigen Geschichtsauffassungen
sein mag: allen ihren Formen ist doch gemeinsam
die Ueberzeugung, daB jede Kultur mit Notwendig-
keit ein fiir sie letztes Stadium erreicht, in dem sie
sich auflést oder erstarrt, jedenfalls aber sich nicht
mehr weiterentwickelt. Die Selbstverstindlichkeit,
mit der diese Ansicht ausgesprochen wird, beruht
darauf, daB man eine Kultur (obwohl man nicht
weil}, worin eigentlich die sie tragende Lebensein-
heit liegt) doch als ein groBes Lebewesen ansieht.
Jeder Einzelorganismus, jeder Einzelmensch ist nur
von begrenzter Lebensdauer. Aber schon in dem
Augenblick, wo man diesen Satz auf Vélker tber-
tragen will, miifite man bemerken, daf3 hier ganz
andere Probleme auftreten. Wenn namlich jedes
Volk nach einer begrenzten Spanne — sagen wir
nach 1200 Jahren — buchstéblich stiirbe, so wire die
Menschheit auf der Erde langst ausgestorben. Statt
dessen treten immer neue Volkermischungen auf.
Unterscheidet man in diesem ProzeB junge und alte
Vélker, so meint man damit nicht nur physiolo-
gische Eigenschaften, z. B. der Zeugungskraft, son-
dern vor allem Unterschiede der geistigen Bestimmt-
heit, Unterschiede in den geistigen Sachgehalten
und den Gesellschaftsgebilden, die in ihrer Totalitit
die Kultur eines Volkes oder einer Vélkergruppe
ausmachen. Wir nennen diese Geistesgebilde, die
sich iiber das Volk in seiner physiologischen Be-



stimmtheit hinauswélben, den von ithm getragenen
objektiven Geist. Und wenn von Verfall die Rede
ist, so vollzieht sich dieser Vorgang nicht nur im
physiologischen Unterbau, sondern gleichzeitig und
gerade am kulturellen Ueberbau. Dieser Satz gilt
besonders dann, wenn man in die Definition von
«Volk» die Bemerkung aufgenommen hat, es sei
eine Gruppe zusammenlebender gentes, die sich als
Volk wissen.

Die Charakteristik solcher Veranderungen in der
Vilkergliederung und in der von Vélkern getrage-
nen Kultur haben sich nun die Historiker in der
Regel sehr leicht gemacht. Es wird gesagt: eine Kul-
tur entartet, sie altert, sie zersetzt sich; sie wird
desto flacher, je breiter sie wird; sie geht in Zivili-
sation, d. h. in Mechanismus und Intellektualismus
iber usw.17 Was ist das alles? Der Historiker hat
dabei in der Regel ein konkretes Bild, z. B. den Un-
tergang des Rémischen Reiches, vor Augen; er kann
darauf rechnen, daB} seine Zeitgenossen das dunkle
Gesamtgefiihl, von dem aus er urteilt, gleichfalls
in sich tragen und ihn verstehen, wenn er behaup-
tet, hier sei eine tiefe Céasur, eine Form des Lebens
sei alt geworden und etwas ganz Neues setze ein.
Geht man aber von dem Bildhaften auf das Begriff-
liche zuriick, so findet man, daB} hier nicht nur Ka-
tegorien angewandt werden, die der Kritik bediir-
fen, sondern dafl eine ganze Weltanschauung dabei
stillschweigend als giiltig vorausgesetzt wird.

Denn offenbar kann von Verfall nicht die Rede
sein, wenn der Beurteiler nicht mit WertmaBstéaben
arbeitet. Man mag hoffen, in der Biologie von Ent-
wicklung ohne Wertgesichtspunkt, von einer bloflen
Entwicklungsmechanik zu sprechen — ich halte mit
Rickert auch dies Bemiihen fiir ein methodisches
Selbstmifiverstindnis. Aber wer einen Kulturver-
fall behauptet, orientiert sein Urteil in der Stille an
einem Kulturideal, an KulturwertmaBstiben —, ge-
nau so wie der andere, der fiir das Ganze oder fiir
einzelne Epochen der Kultur einen Fortschritt be-
hauptet. Somit 148t sich auch der praktische Histo-
riker, der den Ausdruck «Verfallsepoche» anwen-
det, von einer latenten Weltanschauung leiten. Er
ist insgeheim, so wenig angenehm ihm dies sein
mag, einer Philosophie «verfallen». Im allgemeinen
besitzt er diese Philosophie nicht als reflektierten
oder gar kritisch begriindeten Standpunkt, sondern
als zeitbedingtes LebensbewuBtsein, das ihm mit der
vorherrschenden Geistesstruktur seiner Epoche ge-

17 Vgl. die Schilderungen bei Ed. Meyer, Die wirtschaft-
liche Entwicklung des Altertums, S. 52 ff. — Derselbe, Bliite
und Niedergang des Hellenismus in Asien, Berlin 1925, Seite
60 f. — Spengler, Der Untergang des Abendlandes, I (6. Aufl.),
Miinchen 1920, S. 45, 52, 56, 62, 478, 490 £., 496, 499.

meinsam ist, als eine iAm selbstverstiandliche Ueber-
zeugung. In der eigentlichen Philosophie aber darf
nichts selbstverstandlich sein.

Ueberblicken wir die Geschichte der Geschichts-
auffassungen, so zeigt sich, dal dieses deutende
WertbewufBtsein der Historiker sich mit den Gene-
rationen selbst umbildet. Die Folge ist, daBl es de
facto kaum eine Epoche der Weltgeschichte gibt, die
nicht irgendwann einmal zur Verfallsepoche herab-
gewertet, und ebenso kaum eine, die nicht irgend-
wann als ein Gipfel betrachtet worden wire. Die
Wandlungen im Kurswert des sogenannten Mittel-
alters sind hierfiir das bekannteste Beispiel 18.

Dieser seltsame FluB3 der Wertbewegung kann es
mit sich bringen, daB der Historiker von einer
Epoche, die nach seiner Auffassung «objektivy im
Verfall begriffen war, berichten muf}: die damals
lebende Generation sei von einem frohen Fort-
schrittsbewuBtsein erfiillt gewesen. Und umgekehrt
finden wir, daB Epochen, die wir Bliiteperioden nen-
nen, schmerzlich iiber den Tiefstand ihrer eigenen
Kultur geklagt haben. Dieselbe Aufklarungsepoche,
die von einem triumphierenden Souverinitatsbe-
wuBtsein erfiillt war, hat Fichte mit vielen anderen
bekanntlich als die Epoche des tiefsten Abfalls von
der Vernunft bezeichnet. Das politische System
Friedrichs des GroBlen erschien der unmittelbar
nachfolgenden Generation als ein voélliger Irrweg.
Und ahnlich kritische Stimmen sind in unseren Ta-
gen iiber Bismarcks Werk laut geworden 19.

Dieser Sachlage gegeniiber gibt es philosophisch
nur zwei Moglichkeiten: entweder man drangt mit
aller Energie danach, den verborgenen absoluten,
d. h. durchaus zeitiiberlegenen WertmaSstab fiir die
Weltgeschichte zu finden, oder man gibt zu, dafl das
konkret gerichtete Fortschritts- und VerfallsbewuBt-
sein nur der begrenzten ethischen Kulturperspek-
tive der jeweils lebenden und denkenden Genera-
tion angehdre und daf3 es in dieser subjektiv be-
stimmten Bewuftseinslage seine eigentiimliche
Funktion habe, nidmlich die lebendige Funktion,
den aufbauenden und weiterbauenden Kulturwillen
zu stiitzen.

Um hiezu Stellung zu nehmen, miissen wir das
verwickelte Gesamtproblem in einfachere Linien

18 A. Grotenfelt, Die Wertschitzung in der Geschichte,
Leipzig 1903. — Derselbe, Geschichtliche WertmaBstébe in der
Geschichtsphilosophie bei Historikern und im VolksbewuBt-
sein. Leipzig 1905. — Georg Mehlis, Die Geschichtsphilosophie
Auguste Comtes, Leipzig 1909.

19 Forschungen auf diesem Gebiet fehlen. Wir brauchten
eine Untersuchung iiber Verfalls- und FortschrittsbewuBtsein
im spaten Rom. Tacitus und Florus wurden erwahnt. Noch
Augustins Hauptwerk 1a8t deutlich in solche Gegensitze der
damaligen Stellungnahme hineinblicken.

109



auflosen. Wir haben bisher vom Verfall als dem
Schicksal einer ganzen Kultur gesprochen. Aber
jede Kultur 148t sich durch abstrakte Betrachtung
in einzelne Gebiete zerlegen, und es ist nicht aus-
geschlossen, da ein Gebiet sich bereits im Verfall
befinde, wihrend andere noch fortschreiten. Diese
Beurteilung hat nur Sinn, wenn man jedem Kultur-
gebiet eine spezifisch einheimische Leistung zu-
schreibt, die es in seiner besonderen Wertrichtung
aufs vollkommenste realisieren soll. Eine Volkswirt-
schaft, die die Erndhrung und den angemessenen —
auch dieses Wort enthilt Normierung — Wohlstand
der am Wirtschaftsganzen funktionell Beteiligten
nicht mehr sichert, ist im Niedergang begriffen.
Fin Staat, der seine kulturelle Macht nach auBlen
und nach innen durch Machtmittel, Rechtsordnung
und Verwaltung nicht mehr aufrechtzuerhalten
vermag, ist ein verfallender Staat. Eine Wissen-
schaft, die keine neuen Probleme mehr sieht, keine
Losungen und keine Synthesen mehr findet, liegt
im Sterben. Zu diesem Thema des partiellen Ver-
falls oder Fortschritts gibt es in der Weltliteratur
eine Fiille von Untersuchungen, die die Kultur-
philosophie sorgfaltig beachten und auf ihre leiten-
den Gesichtspunkte hin analysieren muf}, wenn sie
nicht rein spekulativ werden oder sich auf die An-
wendung der Wesensschau zuriickziehen will, die
da nicht hingehért. Durch die Jahrhunderte hin-
durch geht seit dem genialen Werk des Polybios,
immer wieder neu aufgeworfen, die groBe Zentral-
frage, worauf die politische GroBle und der Verfall
des Rémischen Reiches beruht habe. Aber wie ver-
schieden sind die Antworten, die darauf bis in un-
sere Tage hinein gegeben worden sind! Montesquieu
1éBt den Verfall schon mit dem Ende der Republik
beginnen, durch Ausdehnung des Biirgerrechts auf
die Bundesgenossen und durch Entfremdung der
fernen Legionen vom Biirgergefiihl. Ferguson halt
die Trennung der biirgerlichen und kriegerischen
Geschifte fiir das Ungliick Roms. Kurz nach ihm
deutet Gibbon vorsichtig an, daB8 das vordringende
Christentum den kriegerischen Geist Roms gescha-
digt habe. Ganz im Gegensatz dazu behauptet Leo,
die Rémer seien zu sehr im Irdischen aufgegangen:
dies sei ihr geistiger Tod geworden. Ernst von La-
saulx gibt die gleichen Griinde an. Und endlich hat
man es auch mit dem Darwinismus versucht: Otto
Seeck findet die Ursachen des Verfalls in der nega-
tiven Menschenauslese, die eine Folge der Sklaverei
und der Biirgerkriege gewesen sei. — Ein ebenso be-
liebtes Thema ist die Frage nach den Ursachen des
Aufblithens und Abnehmens der Wissenschaften in
den einzelnen Epochen. Die Frage nach den Kiin-
sten schlieBt sich an. Tacitus, der — wie schon der

110

alte Cato — von einem tiefgehenden Gefiihl der dé-
cadence um sich herum beunruhigt wird, erdrtert
im Dialogus de oratoribus den Riickgang der Rhe-
torik, und das heifit: der Bildung. Die ganze endlose
Literatur unter dem ausdriicklichen oder stillen Ti-
tel: «Paralléle des anciens et des modernes» gehort
vorzugsweise dieser dsthetisch-literarischen Seite an.
Herder schreibt 1775 iiber die «Ursachen des gesun-
kenen Geschmacks bei den Volkern, da er geblithet». —
Sodann das wirtschaftliche Gebiet. Eduard Meyer
hat in einer berithmten Abhandlung die Umstinde
untersucht, an denen die antike Wirtschaft zu-
grunde ging. Auf das Gefiige der modernen indu-
striell-kapitalistischen Wirtschaft bezieht sich die
von der jiingsten Nationalokonomie ausgebildete
Krisentheorie, aus der gleichfalls fiir das immanent-
6konomische Verfallsproblem viel zu lernen ist 20.
Aber ich will nicht Beispiele aufzihlen. Denn das
Problem, das uns beschéftigt, liegt doch nicht hier.
Es handelt sich um die Kultur als Ganzes, in der
keine Seite fiir sich lebensfahig ist. Die Ursachen
des partiellen Verfalls und Aufstieges sind sehr in-
teressant und fiir die Vorbereitung des Gesamtpro-
blems sehr wichtig. Aber schon sie lassen sich nicht
angeben, ohne da8 sténdig auf das Totalgefiige der
betreffenden Kulturlage Bezug genommen wird,
durch das ganz bestimmte Anforderungen, z. B. an
die Wissenschaft, die Wirtschaft, die Rechtsbildung
usw., gestellt werden. Darin liegt der deutliche Hin-
weis, daB} die Gesundheit oder Krankheit einer Kul-
tur auf dem Zusammenwirken all dieser kulturellen
Teilleistungen zu einer gegliederten, in sich abge-
stuften und doch einheitlichen Totalleistung beruht.
Sie eben nennen wir objektive Kultur. Vom Stand-

20 Der Text gibt nur lose herausgegriffene Beispiele. Das
Thema verdiente eine eigene Untersuchung. Montesquieu,
Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de
leur décadence, besonders chap. IX. — Ferguson, a. a. 0. Part V:
Of the decline of nations. Part VI: Of corruption and political
slavery. — Gibbon: Geschichte der Abnahme und des Falls des
Romischen Reiches, Magdeburg 1788 ff., bes. Bd. 6 Kap.
XXXVIII, «Allgemeine Bemerkungen iiber den Fall des ré-
mischen Reichs im Occident», S. 469 ff. (Interessante Re-
flexionen, «ob Europa noch mit Wiederkehr jener Drangsale
bedroht werde, welche ehemals Roms Waffen und Einrichtun-
gen niederbeugten.») «Sollten, siegreich, die Barbaren Skla-
verei und Verwiistung bis an den atlantischen Ozean hinbrei-
ten; dann wiirden zehntausend Schiffe den Rest gebildeter
Gesellschaft iiber ihre Verfolgung hinausbringen; und Eu-
ropa wiirde in der amerikanischen Welt, welche mit ihren
Kolonien und Einrichtungen bereits angefiillt ist, wiederaui-
leben und blithen.» — H. Leo, Lehrbuch der Universal-Ge-
schichte, 3. Aufl. I, 1849, S. 761. — Ernst v. Lasaulzx, Der Un-
tergang des Hellenismus I, Miinchen 1854, S. 1. — Otto Seeck,
Antike Geschichtsschreibung, Berlin 1898, S. 262 ff. — W. v.
Humboldt, Geschichte des Verfalls und Unterganges der grie-
chischen Freistaaten, WW., Akademieausgabe, Bd. III (Ber-
lin 1904) bewufte Parallele mit dem Fall Preuens! — Herder,
W. W. V (Suphan), S. 595 ff.



punkte der kulturphilosophischen Wertbeurteilung
also ist dies das erste Ergebnis unserer Untersu-
chung: Nur solange eine bestimmte Ganzheit der
Kultur gewahrt bleibt, entspricht sie dem normati-
ven Ideal, an dem sich die Urteile iiber Bliite und
Verfall orientieren. Das Verhaltnis der einzelnen
Teilgebiete zueinander verschiebt sich standig, die
mnere Struktur des Ganzen besteht in einem wech-
selseitigen Bedingtsein und Gegeneinanderabgestuft-
sein der abstrakt herauslésbaren Leistungsgebiete.
Diese vielgegliederte Struktur mag sich in gewissen
Grenzen wandeln. Aber kein Sondergebiet darf ganz
versagen und keines darf so hypertroph werden, daf3
die anderen mit ithm nicht mehr sinnvoll zusam-
menwirken koénnen. So ist z. B. eine Wissenschaft,
die ganz «lebensfremd» wird, ein ebenso bedenk-
liches Phanomen wie die Kunst im letzten Stadium
des Grundsatzes I’art pour l’art.

Die Analogie mit der Struktur eines Organismus
liegt nahe. Aber sie hilft wenig. Denn die grofie
Schwierigkeit besteht darin, das wirklich naher zu
bezeichnen, was man die «organische Gestalt» einer
Kultur nennen kénnte. Bisher besitzen wir fiir diese
auBerst komplexe Norm nur Bilder. Wie friihere

Zeiten von dem ordre naturel als héchstem MaBstab
sprachen, so wird auch uns hier nur ein Komplex-
begriff helfen, der fern und hoch iiber der unend-
lichen Fiille der beteiligten geistigen Sinnbeziehun-
gen schwebt. Selbst der Ausdruck: Gleichgewichts-
lage der Wertgebiete fithrt irre. Denn eine volle
Ruhelage der Kultur bedeutete Erstarrung des Ent-
wicklungsprozesses; nur an eine Gleichgewichts-
lage, die sich bei der Aenderung aller Krifte standig
neu von selbst reguliert, darf gedacht werden. Aber
es handelt sich iiberhaupt nicht nur um ein blof3
mechanisches Gefiige. Sondern es handelt sich um
die Erfiilllung einer normativen, also wertbestimm-
ten Totalgestalt, kurz um die Realisierung eines
historisch wechselnden und doch immer gemia8B ei-
nem normativen Wertsystem gebildeten Kultur-
ideals. Will man dieses ideale Formgesetz, das zu-
gleich als immanent norm- und richtunggebendes
Gesetz der zielstrebigen Entwicklungsvorginge gilt,
in einem kiirzesten Ausdruck zusammenfassen, so
bleibt nichts als die alte Wendung «Kultur-
entelechie», und an etwas Derartiges scheint Speng-
ler mit seinem metaphysischen Prinzip der Kultur-
seele gedacht zu haben. (Schluf folgt)

Alphabet der Etrusker entdeckt

Schriftzeichen deuten auf gemeinsamen Ursprung mit Phéniziern hin

Mit dem Fund des 2200 Jahre alten etruskischen
Steines in Italien, auf dem 18 Schriftzeichen aus
dem Alphabet der Etrusker eingegraben sind, hat
die Wissenschaft vielleicht den Schliissel zu Leben
und Kultur dieses hochentwickelten, untergegan-
genen Volkes aus vorrémischer Zeit erhalten.

Das Alphabet bestirkt die Forscher indessen in
ihrer Theorie, dal die Etrusker, die ein kulturell
hochentwickeltes Volk von Kiinstlern, Handwer-
kern und Seefahrern waren, einen gemeinsamen
Ursprung mit den Phéniziern hatten. Im Institut
fiir Archéologie in Florenz wird die Steinplatte mit
dem Alphabet zurzeit sorgfiltig untersucht. Prof.
Giacomo Caputo, ein Spezialist auf dem Gebiet der
Etrusker-Forschung, die Schriftexpertin Dr. Ga-
briella Giacomelli und die Archzologin Dr. Anna
Talocchini bemiihen sich, aus den Buchstaben der
etruskischen Schrift die Bedeutung der erhaltenen
Weérter und Sétze des alten Volkes abzuleiten.

Die Wissenschaftler giben viel darum, jenen
«Stein der Weisen» von Rosetta in Agypten zu be-
sitzen, dessen Entdeckung im Jahre 1799 zur Ent-
zifferung der &gyptischen Hieroglyphen fiihrte.

Allerdings hatte der Stein von Rosetta gleich die
Uebersetzung der Hieroglyphen ins Altgriechische
mitgeliefert.

Aehnlich der hebraischen oder arabischen wurde
die etruskische Schrift von rechts nach links ge-
schrieben und gelesen. Die jetzt entdeckte Stein-
platte wies nur 18 Buchstaben auf. Frither gefun-
dene Teile des etruskischen Alphabets aus der ro-
mischen Zeit hatten jedoch darauf hingedeutet, daf3
die Etrusker zumindest spéter 26 Schriftzeichen be-
nutzten. Fachleute vermuten allerdings, dal auf
dem jiingsten Fund durch einen Ri} in dem Stein
zwei Buchstaben — moglicherweise das F und das
CH - fehlen.

Viele Lautzeichen des etruskischen Alphabets
ahneln auffallend den phénizischen Schriftzeichen.
Das Alphabet fingt mit dem A an, Dem ersten
Buchstaben folgen E, Z, H, Th, I, C (an der Stelle
des K, was auf einen gutturalen Laut schlieBen
1aBt), L, M, N, P, ein unvollstindig erkanntes Zei-
chen é&hnlich dem Th, R, S, T, U und Ph.
Mit dem Lateinischen scheint die Etrusker-Schrift
iiberhaupt keine Aehnlichkeit zu haben. Die seltsam
geformten Buchstaben E und H indessen gleichen

111



	Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls [Fortsetzung]

