Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 39 (1966-1967)

Heft: 4

Artikel: Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
Autor: Spranger, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr. 4, Seite 81-104

JULI 1966

Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
Von Eduard Spranger

I,

In der herkémmlichen &uBeren Einteilung der
Universalgeschichte spiegeln sich zwei stark von-
einander abweichende Geschichtsauffassungen: die
christliche und die humanistische. Durch unsere
Art, die Jahre zu zihlen, kennzeichnen wir die Er-
scheinung Christi als die Mitte der Zeiten. Hinge-
gen deuten die Bezeichnungen Altertum, Mittelalter
und Neuzeit auf eine humanistische Betrachtungs-
weise hin, fiir die zwei eng aufeinander bezogene
Kulturepochen durch ein medium aevum, und zwar
eine diuturna barbaries, unterbrochen werden. Chri-
stoph Cellarius hat 1685 diese Gliederung mit den
Marksteinen «Konstantin der GroBe und Eroberung
der Konstantinsstadt» in seinem GrundriBl der alten
Geschichte praktisch durchgefiihrt. Seitdem ist sie
gebrauchlich geblieben1.

Beiden Einteilungen ist aber der hellenistisch-
christliche Gedanke vom Zusammenhang der
Menschheit in einer Kultur und von der Bewegung

1 Der humanistische Ursprung dieser Periodisierung tritt in
der iiberwiegend literarhistorischen Begriindung klar zu Tage.
Die 1. Ausgabe der «Historia antiqua» des Cellarius von 1675
reicht nur bis Christi Geburt. Mir liegt eine spiatere Ausgabe:
Jena 1704 vor, in der ein Vorwort der Ausgabe von 1685 wie-
der abgedruckt ist. Aus ihm zitiere ich die fiir die Geschichte
der Historiographie recht interessante Rechtfertigung: «Qui
enim ab initio imperiorum ad natum munde Sospitatorem
enim ab initio imperiorum ad natum mundi Sospitatorem
priori editione progressus eram; ad Constantinum Magnum
lam seriem perduco, cuius consilii mei quae ratio fuerit, te
nolo, lector candidissime, ignorare. Quicquid huius compendii
erat, illorum studiis addictum fuit, qui classicorum auctorum
lectione exercentur, nec per aetatem satis perspectum habent
ordinem rerum temporumque veterum. In illa vero scriptorum
classe non proletarii aut capite censi, sed cum primis nume-
randi sunt, qui post reparatam humani generis salutem florue-
runt. Non ergo in Augusti imperio abrumpi ordinem, et ab
illis divelli aequum erat, quae ab excessu eiusdem, ingenio
Taciti, Suetonii, Pliniorum et aequalium, fuerunt illustrata,
Praesertim quod incrementa Romani Imperii, praecipua anti-
Quitatis pars, sub Trajano fuerunt longe amplissima. Accedit
doctiorum loquendi consuetudo, qui illa medii aevi vocant; quae
in barbara saecula inciderunt, aut ab illis abfuerunt propius.
Accomodatius ergo facturi videmur, si antiquam ad Con-
stantinum Magnum: medii aevi historiam, ad Constantinopolis
expugnationem: novam denique, ad nostra tempora dedu-
Cemus, ut ista complectatur universam gentilitatem: illa tem-
Poribus imperii Christianorum Constantinopolitani continea-
tur: haec novam regnantis orbis faciem rerumque publicarum
reformationem recenseat.» — Vgl. Fuéter, Geschichte der
neueren Historiographie, Miinchen, 1911, S. 188.

dieser Kultur in einer zusammenhingenden Linie
gemeinsam, obwohl der Humanismus von seinem
Standpunkt aus schon ein starkes Ritardando der
Gesamtentwicklung zugeben mufl. Die judisch-pa-
trische Lehre von dem grofien Erziehungsplan Got-
tes mit der Menschheit, in der die hellenistische
Theorie der Weltmonarchien mit untergebracht
wurde, bleibt fiir die abendlindisch-christliche Kul-
tur der selbstverstandliche universalgeschichtliche
Hintergrund, von dem aus sie die Richtung und den
Sinn ihrer Entwicklung deutet. Die Aufklarung des
18. Jahrhunderts 148t zwar die transzendenten Be-
ziehungen verblassen, hilt aber an der Einheit der
Gesamtlinie um so entschiedener fest, als ihr ver-
nunftstolzes FortschrittsbewuBtsein die Zweifel an
dem Wert der Neuzeit iiberwindet, die unter dem
Titel: «Querelle des anciens et des modernes» zum
Ausdruck gekommen waren.

Seit der Aufklarung teilt sich das geschichtsphilo-
sophische Denken, typisierend gesprochen, in die
beiden Zweige: den deutsch-idealistischen und den
franzosisch-englisch-positivistischen. Die fithrenden
Denker aber halten beiderseits an dem Prinzip der
einen Kultur und der einen Kulturlinie fest. Herder
ordnet die Stimmen der Volker zu der geschlossenen
Symphonie der Humanitat. Mitten in der ersten
Konzeption der Geschichtsphilosophie (1774) lafit
er das Bild von den Lebensaltern fallen und ersetzt
es durch die Analogie mit einem Baume, der sich
weithin verzweigt. Hegel betrachtet die Weltge-
schichte als die dialektische Bewegung und zeitliche
Auslegung des einen Weltgeistes, dessen Thron die
konkreten Ideen, die Volkergeister, als die Vollbrin-
ger seiner Verwirklichung und als Zeugen und
Zieraten seiner Herrlichkeit umstehen. Und Ranke
bekennt sich in nachgelassenen Worten, obwohl er
die Fortschrittsidee aufgibt, noch einmal zu dem
Grundgedanken seines Werkes: der innerlichst zu-
sammenhiéngenden Notwendigkeit des weltge-
schichtlichen Ganges: «Neben und iiber der Ge-
schichte der einzelnen Volker vindiziere ich der all-
gemeinen Geschichte ihr eigenes Prinzip: es ist das
Prinzip des gemeinschaftlichen Lebens des mensch-
lichen Geschlechts, welches die Nationen zusammen-
faBt und sie beherrscht, ohne doch in denselben auf-

81



zugehen. Man konnte es bezeichnen als die Bildung,
Erhaltung, Ausbreitung der Kulturwelt.» — Auf der
anderen Seite, bei Auguste Comte, dem Klassiker des
Positivismus, dieselbe Grundiiberzeugung: die drei
Stadien der menschlichen Geistesentwicklung, das
theologische, metaphysische und positive, bezeich-
nen die eine Linie der Kultur in der Richtung auf
das positivistisch-demokratisch-industrielle Zeit-
alter. Allerdings gestattet ihm die ungleiche Ge-
schwindigkeit der Durchsetzung des positiven Gei-
stes auf den verschiedenen Kulturgebieten und bei
den einzelnen Vélkern, das Nebeneinanderbestehen
recht verschiedener Kulturstufen anzuerkennen. Da
nach ihm die antiken Philosophen die wahre Idee
des gesellschaftlichen Fortschrittes noch nicht hat-
ten, so konnten sie auch ihren Verfall, der universal-
geschichtlich einen Fortschritt bedeutete, nicht als
einen objektiven Verfall beurteilen 2.

Mit all diesen altgefestigten Anschauungen kon-
trastiert auffallend die geschichtsphilosophische
Denkweise, die heute fast als die herrschende be-
zeichnet werden muf}. Da haben wir statt einer Kul-
tur plétzlich eine Fiille von historischen Kulturen.
Jede besitzt eine geschlossene Entwicklung in sich;
jede macht eine Anzahl sich notwendig folgender
Entwicklungsstufen durch. Jede kann daher in je-
dem ihrer Stadien mit dem entsprechenden Stadium
der anderen verglichen, ja danach benannt werden.
Die Ausdriicke Altertum, Mittelalter, Neuzeit er-
leben den seltsamsten Bedeutungswandel, insofern
sie aus absoluten Zeitbestimmungen zu ganz rela-
tiven werden und sich in der Gesamtgeschichte viel-
fach wiederholen kénnen, je nach den Nationen, die

auf die Bithne des Weltgeschehens treten.

* Blicken wir uns in unsrer nichsten Umgebung
um. Wilamowitz, der schon 1881 im «Antigonos
von Karystos» von der griechischen Barockzeit ge-
sprochen hatte, entrollt in der Gottinger Rede von
1897 iiber «Weltperioden» das Bild der antiken
Kultur in ihrem ganzen «Kreislauf»: «Die Kultur
kann sterben, denn sie ist mindestens einmal gestor-
ben». Er deutet vorsichtig Parallelen zwischen der
antiken und modernen Kulturentwicklung an. Dil-
they 1Bt 1883 in der «Einleitung in die Geisteswis-
senschaften» die drei Stadien Comtes zweimal — bei
den alten und bei den neueren Vélkern — ablaufen;
ein merkwiirdiges «Gesetz»,das so verschiedene An-
wendung gestattet! Eduard Meyer periodisiert 1893
und besonders hervorgehoben 1895 die griechische

2 Herder, Auch eine Philosophie der Geschichte der Mensch-
heit. W. W. V (Suphan); besonders S. 509, 551, 561 £, 573. —
Jedoch S. 588 f.: Die Kreislauflehre. — Hegel, Rechtsphilo-
sophie § 352. — Ranke, Weltgeschichte, Eingang zu Band 7. —
Comte, Cours de philosophie positive, Bd. IV, 47éme lecon.

82

Geschichte in griechisches Altertum, Mittelalter und
Neuzeit. Nun ist es richtig, daBl alles schon in der
«Griechischen Literaturgeschichte» von Bergk 1872
zu finden war. Und gewifl hat auch die fortschrei-
tende Beachtung der alten und neuen Kulturen
des Orients rein empirisch eine solche Denkweise
befruchtet. Aber der ganze Gesichtspunkt ist viel
alter, als wir annehmen. Als vorliufiges Resultat
meines riickwirts gerichteten Suchens gebe ich nur
an, daB Heinrich Leo bereits 1835 in seinem «Lehr-
buch der Universalgeschichte», das Rassentheorie
und Weltmonarchienlehre, Christentum und Hegel
seltsam mischt, als groBe Ueberschriften die Be-
zeichnungen Griechenlands Altertum, Mittelalter,
spatere Zeit; Roms Altertum, Mittelalter, neuere
Zeit anwendet 3.

Die Frage ist: wo ist der eigentliche Ursprung die-
ser Kulturzyklentheorie zu suchen? Die Beobach-
tung der Kreislaufbewegung im irdischen Gesche-
hen liegt so nahe, daB man das Denken mit solchen
Kategorien als einen der Urgedanken der Mensch-
heit bezeichnen muf3. Uralte Mythen vom Welten-
jahr, von der Wiederkehr aller Dinge zeigen zu-
gleich den religiésen Ton, der bei dieser Betrach-
tungsweise mitschwingt. Immer wieder hat man die
Entwicklung der Voélker mit der Folge der Lebens-
stufen beim einzelnen Menschen: Kindheit, Jugend,
Mannesalter, Greisenalter verglichen. So schon Flo-
rus in seiner Rémischen Geschichte. Ganz beson-
ders hat natiirlich in der neueren Geschichtsauf-
fassung die antike Lehre vom Kreislauf der Verfas-
sungen nachgewirkt, die wir, allerdings in erheb-
lichen Variationen, durch die groBe Linie von Plato,
Aristoteles und Polybios zu Machiavelli, Bodinus,
Vico, Montesquieu und Roscher hin verfolgen
kénnen 4.

Aber das sind fliichtige Analogien oder Teilan-
sichten. Als bewuBte groBe geschichtsphilosophische
Theorie begegnet uns die Kreislauflehre, freilich zu-
nichst auf Volker, nicht auf Kulturen bezogen, in
der «Scienza nuova» des Italieners Giambattista
Vico (1725), dessen vorausschauende Genialitit in
auffallendem MiBverhaltnis zu seiner Wirkung und

3 U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Antigonos von Karystos,
Berlin 1881, S. 82. Derselbe, Weltperioden, Kaisergeburtstags-
rede, Gottingen 1897, S. 5. — W. Dilthey, Einleitung in die
Geisteswissenschaften I, Leipzig 1883. (Man beachte die
Kapiteliiberschriften, mit denen die Darstellung nicht véllig
iibereinstimmt; vgl. besonders Buch II, 1. Abschnitt, 2. Kapi-
tel.) — Eduard Meyer, Geschichte des Altertums II, Stuttgart
1893. — Derselbe, Die wirtschaftliche Entwicklung des Alter-
tums, Jena 1895. — Derselbe, Geschichte des Altertums I,
1, 3. Auflage, Stuttgart 1910, S. 83 {f. — Theodor Bergk, Grie-
chische Literaturgeschichte Bd. I, Berlin 1872, S. 302 ff.

4 Die innere Verschiedenheit dieser Theorien ist groB und
verdiente eine nahere Untersuchung.



Bekanntheit steht. Vico ist zu seiner Theorie empi-
risch vielleicht durch die Ueberlieferungen iiber die
dgyptische Geschichte angeregt worden. Aber ihre
methodischen Grundlagen deutet der vollstindige
Titel: «Die Neue Wissenschaft von der gemeinsa-
men Natur der Volker» an. Die Natur ist hier wie
sonst der Inbegriff der von der gottlichen Vorsehung
geordneten allgemeinen Gesetzlichkeit in der Welt.
Vicos Interesse wendet sich jedoch ganz der geistes-
wissenschaftlichen Seite der Metaphysik zu. Und
von dem tiblichen Naturrecht unterscheidet er sich
dadurch, da er aus dem Naturbegriff an Stelle
eines iiberall gleichen Vernunftrechtes eine iiberall
gleiche Stufenfolge der Vélkerentwicklung, also
auch der Rechtsentwicklung folgert. Bei allen Vol-
kern, auch wenn sie ganz von einander unabhangig
sind, finden wir gleiche Ideen. Dieser consensus
gentium muf} einen Wahrheitsgrund haben. Bei
allen Volkern finden wir auf frithen Stufen die glei-
che typische Mythologie oder auch poetische Meta-
physik oder Volksmetaphysik. Sie muB einen Wahr-
heitskern haben, aber weniger einen philosophisch-
allegorischen, als einen historischen. Nach dieser
Mythologie haben erst Gotter gelebt, dann Heroen,
dann Menschen. Vico erkennt in dieser poetischen
Verhiillung — denn auf frither Stufe waren die Vél-
ker ganz dichterisch, voll von maéchtiger Einbil-
dungskraft und Sinnlichkeit, waren alle Menschen
Dichter und alle Sprache, alles Denken dichterisch
— Vico erkennt in diesen volkstiimlichen Erzihlun-
gen die Spuren fritherer Kulturstufen. Sein Vor-
sehungsgedanke, die humanistisch-neuplatonische
Ansicht von der universalen theistischen Offenba-
rung und vielleicht auch seine rechtglaubige Vor-
sicht verbieten ihm, die Gotterzeit geradeheraus als
roh und barbarisch zu bezeichnen. Seine Ausdrucks-
weise 1aBt die Gedanken vielfach schwer greifen.
Das 1. Stadium bleibt iiberhaupt im Dunklen und
wird mit dem 2. zusammengenommen. Aber die
«Heroen» des 2. Zeitalters nennt er doch auch
manchmal Giganten, barbarische Urvolker, Hoh-
lenmenschen, die in Wildern wohnen. Selbst bei
Homer (der nichts anderes ist als das dichtende
Volk selbst) fehlt das Barbarische nicht. Das soge-
nannte Goldene Zeitalter wird mit einiger Ironie
erwahnt: es hielt wilde unbdndige Urmenschen
durch den Schrecken vor einer selbstgebildeten
Gottheit (!) in Schranken. — Der entscheidende
Grundgedanke aber ist: Vico sucht eine ewige, ideale
Geschichte (Storia ideal eterna), deren Verlauf ab-
solut notwendig ist: er sieht zuerst Entwicklungs-
gesetze der Geschichte. Bei allen Vélkern sind die
3 Stadien die gleichen: Vico nennt Juden, Chaldier,
Skythen, Phonizier, Aegypter, Griechen, Rémer;

er ordnet sie — ein erster Spengler — in einer Tafel
der Gleichzeitigkeiten und fiigt einen gelegentlichen
Ausblick auf das sogenannte Mittelalter als das
wiedergekehrte Barbarentum hinzu. Bei allen Vél-
kern durchlduft aber auch jedes Kulturgebiet die
drei Stadien: das géttliche, das heroische und das
menschliche. Die Durchfithrung erfolgt in unge-
mein tiefsinnigen, historisch feinfiithligen Andeu-
tungen tiiber die Geschichte der Verfassungen, der
Sprachen, der Schriftformen, der Rechtsordnungen,
der Oekonomie, der Siedlungsweisen, der Dichtung
und der Wissenschaft. Die eigentliche Wissenschaft
ist ein spates «menschliches» Produkt; es entsteht in
der Epoche der Vulgirsprache, der volksfreien Re-
publiken und Monarchien. Denn erst wenn die
dichterische Kraft erlahmt ist und die Dichtergigan-
ten verstummt sind, treten die Philosophen auf, «die
Greise der Volkers. Ja der ganz moderne Gedanke
klingt an, dafl die Philosophie erst aus dem Rechts-
denken der demokratischen Epoche hervorgegangen
sel. Ich kann nur andeuten; denn diese Scienza
nuova ist eine zusammengeballte Wucht unerhort
originaler Ideen. — Die GesetzmaBigkeit der Volks-
entwicklungen, dieser ricorso, gestattet nun eine
Fiille von fruchtbaren Parallelen (confronti): Jedes
Volk hat seinen Jupiter, hat seinen Herkules, hat
seinen Solon, hat seinen Homer. In der Zusammen-
fassung all dieser Einsichten entsteht, was das ei-
gentliche Thema des Werkes ausmacht: «Die Prin-
zipien einer Geschichte der menschlichen Natur;
und diese sind die Prinzipien einer Universalge-
schichte, deren bisherige Grundlagen verfehlt zu
sein scheinen 5.»

5 Giambattista Vico: Principj di una scienza nuova d’in-
torno alla comune natura delle nazioni, 1725. — Ich stiitze
mich auf die reichhaltigere 3. Ausgabe von 1744. In den
Opere, hrsg. v. Giuseppe Ferrari, 2. edizione, Milano 1852 ff.,
steht der Text der 1. Ausgabe im 4.Band, der der 3. im
5. Band. — Die verdienstvolle neue deutsche Uebersetzung von
Erich Auerbach: G. V., Die Neue Wissenschaft iiber die ge-
meinschaftliche Natur der Volker (nach der Ausgabe von
1744), Miinchen, Allgemeine Verlagsanstalt (1924), gibt nur
einen Auszug. Die wichtige Stelle iiber die 3 Zeitalter, 3 Spra-
chen und 3 Schriften der Aegypter fehlt dort. Man findet sie
in den Opere V. S. 59 f. Auf welchen Gew#hrsmann Vico sich
in dem ganzen Zusammenhang direkt stiitzt, ist nicht ersicht-
lich und bediirfte naherer Untersuchung. Er will die Ueber-
lieferung bei Herodot gelesen haben, wo sie aber nicht zu fin-
den ist. Fiir die Unterscheidung der 3 Schriftarten bezieht er
sich selbst auf Johannes Scheffer, De natura et constitutione
philosophiae Italicae seu Pythagoricae, Upsala 1664. Dieser zi-
tiert S. 25 hierfiir Porphyrius, De vita Pythagorae (zuerst Al-
torf 1610 von Conrad Rittershaus herausgegeben; die Stelle steht
in dieser Ausgabe S. 9). Vico beruft sich ferner auf die Unter-
scheidung von 3 Zeitaltern bei M. T. Varro. Der freundlichen
Hilfe der Herren Werner Jaeger und Dr. Harder verdanke ich
den Hinweis, daB sie bei Censorinus, De die natali 21 sqq. zu
finden ist. — Die Wendung «Storia ideal eternay kehrt immer
wieder. Der Passus iiber die Universalgeschichte, der im Text

(Fortsetzung nachste Seite)

83



Vico eilt seiner Zeit weit voran. GewiB} hat er ge-
wirkt. Aber man findet im 18. Jahrhundert auBer-
halb Italiens nur wenige sichere Spuren eines direk-
ten Einflusses. Vielleicht hat man ihn haufiger be-
stohlen, als man fiir nétig hielt, ihn zu zitieren. Je-
denfalls reifit die Kontinuitit zunachst ab, und wir
miissen noch weitere Ursprungsstellen der Kultur-
zyklentheorie aufsuchen. Bei Montesquieu bleibt
sie trotz mancher verwandter Gesichtspunkte ver-
hiillt. Aber der auf seinen Schultern stehende Schot-
te Adam Ferguson hat mit seinem Buch «An essay
on the history of civil societys (zuerst 1766) star-
ken EinfluB} auf die Folgezeit geiibt. Seine Kultur-
theorie fand bereits erhebliche Stiitzen in der weit
ausgebildeten englischen Psychologie. Ihn inter-
essiert das Problem der Primitiven, das in England
schon viel verhandelt worden war, das Problem der
Bliite und das des Verfalls der Nationen. Aber wenn
er von barbarischen Vélkern redet, so hat er einen
ganz anderen Anschauungskreis vor Augen als Vico.
Er denkt an die Indianer und an die Kanadier, in
denen er eine frithere Kulturstufe noch lebendig um
sich sah. Sein Hauptgewahrsmann ist der Jesuit
Lafitau, der 1724 ein groBBes Werk «Mceurs des sau-
vages amériquains comparées aux meeurs des pre-
miers temps» veroffentlicht hatte. Schon der Titel
zeigt, daB3 hier noch an absolut fritheste Zustidnde
gedacht wird. Aber der Gesichtspunkt der Verglei-
chung wird doch schon durchgefiihrt, nur genau so
vorsichtig wie bei Vico vom Standpunkte der univer-
salen Uroffenbarung aus; die vormosaischen Friih-
stadien der Religion werden angedeutet, und der
Bestand antiker Mythen, Kultformen, Sitten, Insti-
tutionen wird durch den Vergleich mit den India-
nern als eine Entwicklungsstufe der Kultur erfaBt.
Auf solchen und anderen Vorgéngern weiterbauend
kann nun Ferguson behaupten, daB auf dem Boden
der gemiBigten Zone die Menschheit im Laufe der
Geschichte zweimal von rohen Anféngen bis zu ho-
hen Stufen der Verfeinerung emporgestiegen sei.
Herders und Schillers Phantasie wurde durch dieses
Bild einer aus primitiven Anfangen sich entfalten-
den Kultur michtig angeregt 6.

In der Tat finden wir auch im deutschen Idealis-
mus, in der deutschen Romantik und in der histori-
schen Schule bei ndherem Zusehen Keime der Kul-
turkreislauftheorie. Sie ist der universalgeschicht-
lichen Auffassung gleichsam eingeschachtelt und
erhebt nicht den Anspruch, den entscheidenden
Sinn der Weltgeschichte selber auszusprechen. Man
braucht nur daran zu erinnern, daf3 bei Herder je-
des Volk fiir sich genommen seine eigene Entwick-
lungskurve beschreibt. In dem Aufsatz: «Von Aehn-
lichkeit der mittleren englischen und deutschen

84

Dichtkunst» heifit es unter Bezugnahme auf Hurd
und Wood: «Auch die Griechen waren einst, wenn
wir so wollen, Wilde.» Bei Hegel lebt ein jeder
Volksgeist im Rahmen des Ganzen doch sein eigenes
Leben aus. Die germanische Welt wird sogar aus-
driicklich in Altertum, Mittelalter und Neuzeit ge-
gliedert, und an einigen Stellen kommt es zu Paral-
lelen, in denen man Vorklidnge von Spengler zu ho-
ren glaubt. «Karls des GroBlen Reich ist mit dem
Perserreich zu vergleichens. — «Die Epoche der Re-
formation kann man mit der griechischen Welt zur
Zeit des Perikles vergleichen. Wie Luther dem So-
krates, so konnte Leo X. dem Perikles verglichen
werden; aber freilich fehlt dieser Epoche in Wahr-
heit ein Perikles.» Goethe wird durch Gottfried Her-
manns «De mythologia Graecorum antiquissima
dissertatio» zu seinem Aufsatz «Geistesepochen» an-
geregt, der in manchen Wendungen merkwiirdig an
Vico anklingt. Allenthalben wéchst der historische
Sinn und ein &sthetisches Interesse fiir die Mytho-
logie, die fir die Aufklarung nur Verdunkelung der
Vernunft bedeuten konnte und fiir den Positivismus
minderwertige Vorstufe der Wissenschaft bedeuten
wird. Friedrich Schlegel vermifBit in der modernen
Poesie gerade die nachwirkende Kraft der Mytho-
logie und findet in der Geschichte der griechischen
Poesie den Kreislauf der organischen Entwicklung
vom Epos zur Lyrik zur Tragodie zum Alexan-
drinertum vollstandig geschlossen; er nennt dies be-
zeichnend: «eine ewige Naturgeschichte des Ge-
schmacks und der Kunst». — Schelling endlich fiihrt
in dem Entwurf der «Weltalter> (etwa 1814/15)
die ganze Kreislauftheorie selbst in eine Art von
philosophischer Mythologie zuriick, indem er in die
erste Natur, d. h. in Gott, den ewigen Umschwung
der 3 Prinzipien Expansion, Kontraktion und Ein-
heit beider verlegt: «Dies sind die Krafte jenes in-
neren unaufhorlich sich selbst gebarenden und wie-
der verzehrenden Lebens, das der Mensch nicht

zitiert ist, steht: Opere V, S. 157, bei Auerbach S. 149. Die
Entstehung der Philosophie in Sokrates aus dem Rechtsden-
ken: Opere V, S. 532, bei Auerbach S. 396. — Ueber Vico vgl.
Otto Klemm, G. B. Vico als Geschichtsphilosoph und Volker-
psycholog, Leipzig 1906. — Benedetto Croce, Bibliografia Vi-
chiana, in Atti dell’Accademia Pontaniana, Napoli 1904 usw.

6 Ich zitiere Fergusonnach der 4. Ausg., London 1773, S. 184:
«On this scene, mankind has twice, within the compass of
history, ascended from rude beginnings to very high degrees
of refinement». — Eine stark an Vico anklingende Stelle Seite
288: «It appears that man is a poet by nature». Lafitau, a. a.O.
Bd. 1, S. 7: «Non seulement les peuples qu’on appelle barbares,
ont une religion; mais cette religion a des rapports d’une si
grande conformité avec celles des premiers temps, avec ce
qu’on appelloit dans I’antiquité les orgyes de Bacchus et de la
meére des dieux, les mysteres d’Isis et d’Osiris, qu'on sent
d’abord a cette ressemblance que ce sont par-tout et les mémes
principes et le méme fonds.»



ohne Schrecken als das in allem Verborgene ahn-
den muB.» Jedes einzelne organische Leben ist ein
Gleichnis dieser ewig kreisenden Bewegung. Ge-
schlechter sinken von dem erreichten Gipfel herab,
damit andere in einem neuen Anlauf «auf neue Art
vielleicht, aber doch wieder nur zu demselben Héch-
sten» gelangen kénnen. In Miinchen haben Schel-

lings Gedanken stirker weitergelebt, als wir im

allgemeinen annehmen. Diese Lehren von der Ein-
schachtelung der organischen Entwicklungssysteme
Ineinander, von den ewigen biologischen Gesetzen,
die immer Gesetze der Analogie sind, von dem not-
wendigen Sterben aller endlichen Bildungen sind
in dem fast apokalyptischen Buch von Ernst von
Lasaulx, «Neuer Versuch einer alten auf die Wahr-
heit der Tatsachen gegriindeten Geschichte» (Miin-
chen 1856) zusammengedrangt. 60 Jahre vor Speng-

ler finden wir hier die religiés und spekulativ be-
griindete Ueberzeugung, da sich die neuere eu-
ropaische Kultur bereits im Zerfall befinde und dafB
man nur hoffen kénne, nach dem unvermeidlichen
Untergange werde sich «hier oder jenseits des At-
lantischen Ozeans aus den europaischen Elemen-
ten» ein Neues, Besseres bilden 7.

So unvollstindig dieser Ueberblick ist, lehrt er
doch das eine mit GewiBheit: die moderne Kultur-
zyklentheorie ist nicht allein aus dem Positivismus
und aus der empirischen Biologie geboren worden,
sondern sie hiangt mit den mystisch-spekulativen
Untergriinden des deutschen historischen Denkens
in der klassischen und in der romantischen Epoche
tief zusammen. Aber sie kehrt nach mannigfachen
spekulativen Ausschreitungen auf den Boden der
Tatsachenforschung und -vergleichung in der inter-
essanten Epoche der deutschen Geistesgeschichte
zuriick, die man als die Zeit der Infiltration des
franzosisch-englischen  Positivismus  bezeichnen
kann. Vielfach ist angenommen worden, fiir die
Geschichtsauffassung beginne dieser Einflul erst
mit dem Buch von Buckle uiber die Geschichte der
Zivilisation in England (1857-61 erschienen), also
um 1860. In Wahrheit beginnt der ProzeB der Ver-
schmelzung von Hegels dialektischer Gesetzlichkeit
mit der kausal gedachten loi naturelle der physique
sociale bereits in den vierziger Jahren. Aber dieser

7 Herder, W. W. IX (Suphan) S. 534. — Hegel, Samtliche
Werke, hrsg. v. Georg Lasson, Bd. VIII (= Philos. Bibliothek
Bd. 171e) S. 128. Bd. 171d S. 766. — Goethe, W. W. (Cottasche
Jubildumsausgabe), Bd. 37, S. 102 ff. — Godofredi Hermanni
Opuscula, Vol. I, Lipsiae 1827, S. 167 ff. — Friedrich Schlegel,
Jugendschriften, hrsg. v. Minor Bd. I S 146. — Schelling, Samt-
liche Werke Bd. 8, S. 195 (das Fragment: «Die Weltalters» ist
hier zuerst aus dem handschriftlichen NachlaB verdffent-
licht worden). Vgl. besonders S. 230 f. — Ernst von Lasaulz,
a.a 0.8S. 162.

Vorgang ist niemals griindlich untersucht worden.
Dem Betrachter fillt vor allem auf, wie wenig die
ersten Triger dieser Gedankenverschmelzung emp-
finden, daB sie eigentlich Unvereinbares miteinan-
der vereinen. Zu der Dialektik Hegels und der an
Newton orientierten physikopolitischen Wissen-
schaft (science générale) St-Simons treten bei man-
chen sogar noch Elemente aus Schelling, Alexander
v. Humboldt und Karl Ritter hinzu, Die Rolle des frii-
hesten Hauptvermittlers franzosisch-soziologischer
Gedankenginge nach Deutschland spielt Lorenz v.
Stein, der jedoch eigene universalgeschichtliche An-
schauungen nicht ausgebildet zu haben scheint. An-
ders Wilhelm Roscher. Es ist kein Zufall, daf} die
Anniherung der deutschen Forscher an die Geistes-
richtung des Positivismus zunéchst starker in der
Verschiebung der inhaltlichen Interessen sichtbar
wird als in der Methode, die ja Comte und Mill eben
erst systematisch vollendeten. Die Formen der ge-
sellschaftlichen Bewegung und die Geschichte der
Wirtschaft werden jetzt eingehender studiert, als es
im strengen Bannkreise Hegels geschehen wire.
Wenn man dabei neben den Hegelschen Wendun-
gen «Prinzip» und «Widerspruchs auch den Aus-
druck «Gesetz» anwendet — soziale Gesetze, Natur-
gesetze des gesellschaftlichen Lebens, organische
Entwicklungsgesetze, geistige Gesetze —, so muB
man das alles historisch als einen tastenden Syn-
kretismus auffassen, der den Anschluf} an die neue
Naturwissenschaft sucht, aber im Grunde noch an
die geistige Natur im Sinne Montesquieus glaubt.
Max Weber hat Roscher durch die Marterkammer
seiner methodologischen Analyse geschleift, deren
Folterinstrumente stark positivistischen Ursprungs
waren. Roscher hat von alldem noch nicht viel ge-
wufit. Wenn er von Naturgesetzen sprach, so dachte
er wie Montesquieu und Herder an die Einheit des
natiirlich-geistigen Universums. Und wenn er in
seinem Alter eine «Geschichtliche Naturlehre der
Monarchie, Aristokratie und Demokratie» schrieb,
so stand er naiv in dem Zusammenhang der Ge-
schichte des Naturbegriffs, der seit Jahrtausenden
alles deckte, was sich irgendwie auf allgemeine Re-
geln bringen lieB. Er nennt es ein «Naturgesetz»,
daB in der wirtschaftlichen Entwicklung der Vélker
erst der Faktor der Natur (des Bodens), dann der
Arbeit, schlieBlich der des Kapitals vorherrsche; die
alten Volker aber seien zur vollen Ausbildung des
Kapitalismus und folglich des Kredits eigentlich
nicht gekommen. Die Analogie, d. h. die historisch-
vergleichende Methode, dient ihm also zuletzt dazu,
Eigentiimlichkeiten der wirtschaftlichen Entwick-
lung bei den antiken und modernen Vélkern zu
entdecken. In diesem Sinne fithrt er bereits 1849

85



eine Zyklentheorie der Wirtschaft durch, die dann
1895 Eduard Meyer mit reicherem Material aus-
gebaut hat8.

8 Zu der Frage der Verschmelzung des deutschen Denkens
mit positivistischen Motiven vgl. allgemein Erich Rothacker,
Einleitung in die Geisteswissenschaften, Tiibingen 1920, —
Zum Begriff des Naturgesetzes bei Lorenz von Stein vgl. seine
«Gesellschaftslehre», Stuttgart 1856, S. 30 ff. Derselbe iiber
St.Simons Wissenschaftsbegriffe in «Der Sozialismus und
Kommunismus des heutigen Frankreichsy, Leipzig 1842, Seite
146 ff. — Wilhelm Roscher, Ueber das Verhaltnis der National-
okonomik zum klassischen Altertum, Berichte der historisch-
philologischen Klasse der Kgl. Sachs. Gesellsch. d. Wissen-
schaften, 1849, S. 115 ff. (Der Neudruck in den «Ansichten
der Volkswirtschaft aus dem geschichtlichen Standpunkty,
zuerst Leipzig 1861, enthalt Zusatze). Derselbe: Leben, Werk

und Zeitalter des Thukydides, Goéttingen 1842, S. 48: «Ent-
wicklungsstufen der historischen Kunst.» Derselbe: Politik:
Geschichtliche Naturlehre der Monarchie, Aristokratie und
Demokratie, Stuttgart 1892. — Ueber Roscher: O. Hinize, Ro-
schers politische Entwicklungstheorie, in: «Historische und
politische Aufsitze», Bd. IV, Berlin o. J., S. 35 ff. — Max
Weber, Roscher und Knies und die logischen Probleme der
historischen Nationalokonomie (1903 ff.), in «Gesammelte
Aufsitze zur Wissenschaftslehre», Tiibingen 1922, — Noch stark
von Hegel beeinfluBit, unterscheidet Gottlieb Trichsel, Ueber
das Wesen und Gesetz der Geschichte, Bern 1857, Naturnot-
wendigkeit, dialektische und ethische Notwendigkeit (Seite
145 ff.). — Ausgezeichnet illustriert die Vieldeutigkeit des da-
mals herrschenden Begriffes der GesetzmaBigkeit die Zusam-
menstellung der sich endlos widersprechenden Aeuflerungen
von Marx und Engels tiber dieses Thema bei Werner Som-
bart, Der proletarische Sozialismus («Marxismus»), 10. Aufl.
Bd. 1 (Die Lehre), Jena 1924. (Fortsetzung folgt)

L’éducation populaire par la musique

De linfluence de la Musique sur la Psychologie

On répéte souvent que la musique est le langage
propre de notre vie intérieure et profonde, et plus
spécialement celui des instincts, émotions, senti-
ments ou passions, qui émergent de l'inconscient
pour composer notre vie affective. Mais ce langage
peut susciter aussi des états intellectuels ou repré-
sentatifs (musique descriptive) ou encore des états
actifs d’instinct, de volonté, de mouvement et méme
d’effort (musique dramatique, de danses, de marche,
de travail).

Ces trois fonctions psychologiques de la Musique
ont une influence directe sur trois facultés maitresses
de notre dme. C’est le probléme infiniment complexe
de I’expression musicale qu’on ne doit jamais perdre
de vue afin de faire accéder par les voies les plus fa-
vorables tel public a telle forme de Musique. Les
problémes psychologiques de 1’expression nous ra-
ménent aux origines magiques et religieuses de la
Musique. Ce n’est pas seulement une métaphore
toute verbale que «la magie des sons». Chez les pri-
mitifs, aussi bien que dans les civilisations de trés
vieille culture, partout la Musique est censée pro-
voquer des états d’Ame précis, non pas seulement par
une action de sympathie psychique, mais par une
opération de magie sympathique, en quoi naturel et
surnaturel communient intégralement.

«Si le fa est troublé, dit le compilateur chinois des
livres sacrés, Se-Ma-T’sien, le prince est arrogant; si
c’est le sol, les officiers sont dépravés; si c’est le la, le
peuple est chagrin». La Musique chinoise exprime
donc toute une psychologie, une morale et méme une
politique.

86

(Fin)

Il faut en dire autant de ’ancienne Musique de
I'Inde. D’apres la Baghavata-Purana, lorsque Krish-
na joue divinement de la fliite, le monde entier
s’anime par sympathie: les riviéres s’arrétent, les
pierres brillent, les lotus tressaillent, gazelles,
vaches, oiseaux entrent en extase, démons et ascétes
sont fascinés.

De méme chez les anciens Grecs: lyre d’Orphée,
d’Amphion.

La partie de I'expression musicale est décidément
surnaturelle et infinie dans les premiers réves sym-
boliques de ’humanité. Et plus prés de nous, com-
ment expliquer, sauf par la «<magie des sons» le fait
suivant entre bien d’autres: classe enfantine rurale:
une petite nouvelle (5 ans) sortant pour la 1ére fois
de la maison ot elle était née et avait vécu jusqu’a
cefameux jour ou elle vint en classe. Milieu familial
miséreux, arriéré, voire abject. Toute la matinée, la
pauvre petite aux comples de I'insécurité n’avait ni
voulu s’asseoir, ni voulu parler, ni voulu manger a
I’heure du déjeuner. I’aprés-midi commencgait par
la demi-heure de Musique. La maitresse, comme
souvent, pour calmer son petit monde se met au
piano et joue quelques airs populaires plus ou moins
connus de ’ensemble. Peu a peu le silence s’établit
comme toujours quand brusquement la petite «sau-
vage» se dresse et véhémente, extasiée prononce la
premiére phrase de sa vie d’écoliére: «C’est beau>.

Sans le chercher, dans la simplicité qui convenait
a ces Ames toutes neuves, la maitresse avait eu 1’heu-
reuse prescience de la voie favorable: un air ances-
tral avait accompli le miracle. Peut-étre une Mu-
sique plus savante, symphonie ou sonate enregistrée
pour grand orchestre aurait, au contraire augmenté



	Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls

