
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 39 (1966-1967)

Heft: 4

Artikel: Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 4, Seite 81-104 JULI 1966

Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls
Von Eduard Spranger

I.
In der herkömmlichen äußeren Einteilung der

Universalgeschichte spiegeln sich zwei stark
voneinander abweichende Geschichtsauffassungen: die
christliche und die humanistische. Durch unsere
Art, die Jahre zu zählen, kennzeichnen wir die
Erscheinung Christi als die Mitte der Zeiten. Hingegen

deuten die Bezeichnungen Altertum, Mittelalter
und Neuzeit auf eine humanistische Betrachtungsweise

hin, für die zwei eng aufeinander bezogene
Kulturepochen durch ein medium aevum, und zwar
eine diuturna barbaries, unterbrochen werden.
Christoph Cellarius hat 1685 diese Gliederung mit den
Marksteinen «Konstantin der Große und Eroberung
der Konstantinsstadt» in seinem Grundriß der alten
Geschichte praktisch durchgeführt. Seitdem ist sie

gebräuchlich geblieben L

Beiden Einteilungen ist aber der hellenistischchristliche

Gedanke vom Zusammenhang der
Menschheit in einer Kultur und von der Bewegung

1 Der humanistische Ursprung dieser Periodisierung tritt in
der überwiegend literarhistorischen Begründung klar zu Tage.
Die 1. Ausgabe der «Historia antiqua» des Cellarius von 1675

reicht nur bis Christi Geburt. Mir liegt eine spätere Ausgabe:
Jena 1704 vor, in der ein Vorwort der Ausgabe von 1685 wieder

abgedruckt ist. Aus ihm zitiere ich die für die Geschichte
der Historiographie recht interessante Rechtfertigung: «Qui
enim ab initio imperiorum ad natum munde Sospitatorem
enim ab initio imperiorum ad natum mundi Sospitatorem
priori editione progressus eram; ad Constantinum Magnum
iam Seriem perduco, cuius consilii mei quae ratio fuerit, te
nolo, lector candidissime, ignorare. Quicquid huius compendii
erat, illorum studiis addictum fuit, qui classicorum auctorum
lectione exercentur, nec per aetatem satis perspectum habent
ordinem rerum temporumque veterum. In illa vero scriptorum
classe non proletarii aut capite censi, sed cum primis nume-
randi sunt, qui post reparatam humani generis salutem florue-
runt. Non ergo in Augusti imperio abrumpi ordinem, et ab

illis divelli aequum erat, quae ab excessu eiusdem, ingenio
Taciti, Suetonii, Pliniorum et aequalium, fuerunt illustrata,
praesertim quod incrementa Romani Imperii, praecipua anti-
quitatis pars, sub Trajano fuerunt longe amplissima. Accedit
doctiorum loquendi consuetudo, qui illa medii aevi vocant; quae
in barbara saecula inciderunt, aut ab illis abfuerunt propius.
Accomodatius ergo facturi videmur, si antiquum ad
Constantinum Magnum: medii aevi historiam, ad Constantinopolis
expugnationem: novam denique, ad nostra tempora dedu-
cemus, ut ista complectatur universam gentilitatem: illa tem-
Poribus imperii Christianorum Constantinopolitani continea-
tur: haec novam regnantis Orbis faciem rerumque publicarum
reformationem recenseat.» - Vgl. Fuëter, Geschichte der
neueren Historiographie, München, 1911, S. 188.

dieser Kultur in einer zusammenhängenden Linie
gemeinsam, obwohl der Humanismus von seinem
Standpunkt aus schon ein starkes Bitardando der
Gesamtentwicklung zugeben muß. Die jüdisch-pa-
trische Lehre von dem großen Erziehungsplan Gottes

mit der Menschheit, in der die hellenistische
Theorie der Weltmonarchien mit untergebracht
wurde, bleibt für die abendländisch-christliche Kultur

der selbstverständliche universalgeschichtliche
Hintergrund, von dem aus sie die Bichtung und den
Sinn ihrer Entwicklung deutet. Die Aufklärung des

18. Jahrhunderts läßt zwar die transzendenten
Beziehungen verblassen, hält aber an der Einheit der
Gesamtlinie um so entschiedener fest, als ihr
vernunftstolzes Fortschrittsbewußtsein die Zweifel an
dem Wert der Neuzeit überwindet, die unter dem
Titel: «Querelle des anciens et des modernes» zum
Ausdruck gekommen waren.

Seit der Aufklärung teilt sich das geschichtsphilo-
sophische Denken, typisierend gesprochen, in die
beiden Zweige: den deutsch-idealistischen und den

französisch-englisch-positivistischen. Die führenden
Denker aber halten beiderseits an dem Prinzip der
einen Kultur und der einen Kulturlinie fest. Herder
ordnet die Stimmen der Völker zu der geschlossenen
Symphonie der Humanität. Mitten in der ersten
Konzeption der Geschichtsphilosophie (1774) läßt
er das Bild von den Lebensaltern fallen und ersetzt
es durch die Analogie mit einem Baume, der sich
weithin verzweigt. Hegel betrachtet die
Weltgeschichte als die dialektische Bewegung und zeitliche
Auslegung des einen Weltgeistes, dessen Thron die
konkreten Ideen, die Völkergeister, als die Vollbringer

seiner Verwirklichung und als Zeugen und
Zieraten seiner Herrlichkeit umstehen. Und Bänke
bekennt sich in nachgelassenen Worten, obwohl er
die Fortschrittsidee aufgibt, noch einmal zu dem

Grundgedanken seines Werkes: der innerlichst
zusammenhängenden Notwendigkeit des

weltgeschichtlichen Ganges: «Neben und über der
Geschichte der einzelnen Völker vindiziere ich der

allgemeinen Geschichte ihr eigenes Prinzip: es ist das

Prinzip des gemeinschaftlichen Lebens des menschlichen

Geschlechts, welches die Nationen zusammenfaßt

und sie beherrscht, ohne doch in denselben auf-

81



zugehen. Man könnte es bezeichnen als die Bildung,
Erhaltung, Ausbreitung der Kulturwelt.» - Auf der
anderen Seite, bei Auguste Comte, dem Klassiker des

Positivismus, dieselbe Grundüberzeugung: die drei
Stadien der menschlichen Geistesentwicklung, das

theologische, metaphysische und positive, bezeichnen

die eine Linie der Kultur in der Richtung auf
das positivistisch-demokratisch-industrielle
Zeitalter. Allerdings gestattet ihm die ungleiche
Geschwindigkeit der Durchsetzung des positiven Geistes

auf den verschiedenen Kulturgehieten und bei
den einzelnen Völkern, das Nebeneinanderbestehen
recht verschiedener Kulturstufen anzuerkennen. Da
nach ihm die antiken Philosophen die wahre Idee
des gesellschaftlichen Fortschrittes noch nicht hatten,

so konnten sie auch ihren Verfall, der
universalgeschichtlich einen Fortschritt bedeutete, nicht als

einen objektiven Verfall beurteilen 2.

Mit all diesen altgefestigten Anschauungen
kontrastiert auffallend die geschichtsphilosophische
Denkweise, die heute fast als die herrschende
bezeichnet werden muß. Da haben wir statt einer Kultur

plötzlich eine Fülle von historischen Kulturen.
Jede besitzt eine geschlossene Entwicklung in sich;
jede macht eine Anzahl sich notwendig folgender
Entwicklungsstufen durch. Jede kann daher in
jedem ihrer Stadien mit dem entsprechenden Stadium
der anderen verglichen, ja danach benannt werden.
Die Ausdrücke Altertum, Mittelalter, Neuzeit
erleben den seltsamsten Bedeutungswandel, insofern
sie aus absoluten Zeitbestimmungen zu ganz
relativen werden und sich in der Gesamtgeschichte vielfach

wiederholen können, je nach den Nationen, die
auf die Bühne des Weltgeschehens treten.

Blicken wir uns in unsrer nächsten Umgebung
um. Wilamowitz, der schon 1881 im «Antigonos
von Karystos» von der griechischen Barockzeit
gesprochen hatte, entrollt in der Göttinger Rede von
1897 über «Weltperioden» das Bild der antiken
Kultur in ihrem ganzen «Kreislauf»: «Die Kultur
kann sterben, denn sie ist mindestens einmal gestorben».

Er deutet vorsichtig Parallelen zwischen der
antiken und modernen Kulturentwicklung an. Dil-
they läßt 1883 in der «Einleitung in die
Geisteswissenschaften» die drei Stadien Comtes zweimal - bei
den alten und bei den neueren Völkern - ablaufen;
ein merkwürdiges «Gesetz», das so verschiedene
Anwendung gestattet! Eduard Meyer periodisiert 1893

und besonders hervorgehoben 1895 die griechische

2 Herder, Auch eine Philosophie der Geschichte der Menschheit.

W. W. V (Suphan) ; besonders S. 509, 551, 561 f, 573. -
Jedoch S. 588 f.: Die Kreislauflehre. - Hegel, Rechtsphilosophie

§ 352. - Ranke, Weltgeschichte, Eingang zu Band 7. -
Comte, Cours de philosophie positive, Bd. IV, 47ème leçon.

82

Geschichte in griechisches Altertum, Mittelalter und
Neuzeit. Nun ist es richtig, daß alles schon in der
«Griechischen Literaturgeschichte» von Bergk 1872

zu finden war. Und gewiß hat auch die fortschreitende

Beachtung der alten und neuen Kulturen
des Orients rein empirisch eine solche Denkweise
befruchtet. Aber der ganze Gesichtspunkt ist viel
älter, als wir annehmen. Als vorläufiges Resultat
meines rückwärts gerichteten Suchens gebe ich nur
an, daß Heinrich Leo bereits 1835 in seinem «Lehrbuch

der Universalgeschichte», das Rassentheorie
und Weltmonarchienlehre, Christentum und Hegel
seltsam mischt, als große Ueberschriften die
Bezeichnungen Griechenlands Altertum, Mittelalter,
spätere Zeit; Roms Altertum, Mittelalter, neuere
Zeit anwendet3.

Die Frage ist: wo ist der eigentliche Ursprung dieser

Kulturzyklentheorie zu suchen? Die Beobachtung

der Kreislaufbewegung im irdischen Geschehen

liegt so nahe, daß man das Denken mit solchen
Kategorien als einen der Urgedanken der Menschheit

bezeichnen muß. Uralte Mythen vom Weltenjahr,

von der Wiederkehr aller Dinge zeigen
zugleich den religiösen Ton, der hei dieser
Betrachtungsweise mitschwingt. Immer wieder hat man die

Entwicklung der Völker mit der Folge der Lebensstufen

beim einzelnen Menschen: Kindheit, Jugend,
Mannesalter, Greisenalter verglichen. So schon Flo-
rus in seiner Römischen Geschichte. Ganz besonders

hat natürlich in der neueren Geschichtsauffassung

die antike Lehre vom Kreislauf der Verfassungen

nachgewirkt, die wir, allerdings in erheblichen

Variationen, durch die große Linie von Plato,
Aristoteles und Polybios zu Machiavelli, Bodinus,
Vico, Montesquieu und Roscher hin verfolgen
können4.

Aber das sind flüchtige Analogien oder
Teilansichten. Als bewußte große geschichtsphilosophische
Theorie begegnet uns die Kreislauflehre, freilich
zunächst auf Völker, nicht auf Kulturen bezogen, in
der «Scienza nuova» des Italieners Giambattista
Vico (1725), dessen vorausschauende Genialität in
auffallendem Mißverhältnis zu seiner Wirkung und

3 U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Antigonos von Karystos,
Berlin 1881, S. 82. Derselbe, Weltperioden, Kaisergeburtstagsrede,

Göttingen 1897, S. 5. - W. Dilthey, Einleitung in die
Geisteswissenschaften I, Leipzig 1883. (Man beachte die
Kapitelüberschriften, mit denen die Darstellung nicht völlig
übereinstimmt; vgl. besonders Buch II, 1. Abschnitt, 2. Kapitel.)

- Eduard Meyer, Geschichte des Altertums II, Stuttgart
1893. - Derselbe, Die wirtschaftliche Entwicklung des Altertums,

Jena 1895. - Derselbe, Geschichte des Altertums I,
1, 3. Auflage, Stuttgart 1910, S. 83 ff. - Theodor Bergk,
Griechische Literaturgeschichte Bd. I, Berlin 1872, S. 302 ff.

4 Die innere Verschiedenheit dieser Theorien ist groß und
verdiente eine nähere Untersuchung.



Bekanntheit steht. Vico ist zu seiner Theorie empirisch

vielleicht durch die Ueberlieferungen über die
ägyptische Geschichte angeregt worden. Aber ihre
methodischen Grundlagen deutet der vollständige
Titel: «Die Neue Wissenschaft von der gemeinsamen

Natur der Völker» an. Die Natur ist hier wie
sonst der Inbegriff der von der göttlichen Vorsehung
geordneten allgemeinen Gesetzlichkeit in der Welt.
Vicos Interesse wendet sich jedoch ganz der
geisteswissenschaftlichen Seite der Metaphysik zu. Und
von dem üblichen Naturrecht unterscheidet er sich
dadurch, daß er aus dem Naturbegriff an Stelle
eines überall gleichen Vernunftrechtes eine überall
gleiche Stufenfolge der Völkerentwicklung, also

auch der Rechtsentwicklung folgert. Bei allen
Völkern, auch wenn sie ganz von einander unabhängig
sind, finden wir gleiche Ideen. Dieser consensus
gentium muß einen Wahrheitsgrund haben. Bei
allen Völkern finden wir auf frühen Stufen die gleiche

typische Mythologie oder auch poetische
Metaphysik oder Volksmetaphysik. Sie muß einen
Wahrheitskern haben, aber weniger einen philosophischallegorischen,

als einen historischen. Nach dieser

Mythologie haben erst Götter gelebt, dann Heroen,
dann Menschen. Vico erkennt in dieser poetischen
Verhüllung - denn auf früher Stufe waren die Völker

ganz dichterisch, voll von mächtiger
Einbildungskraft und Sinnlichkeit, waren alle Menschen
Dichter und alle Sprache, alles Denken dichterisch

- Vico erkennt in diesen volkstümlichen Erzählungen

die Spuren früherer Kulturstufen. Sein
Vorsehungsgedanke, die humanistisch-neuplatonische
Ansicht von der universalen theistischen Offenbarung

und vielleicht auch seine rechtgläubige
Vorsicht verbieten ihm, die Götterzeit geradeheraus als

roh und barbarisch zu bezeichnen. Seine Ausdrucksweise

läßt die Gedanken vielfach schwer greifen.
Das 1. Stadium bleibt überhaupt im Dunklen und
wird mit dem 2. zusammengenommen. Aber die
«Heroen» des 2. Zeitalters nennt er doch auch
manchmal Giganten, barbarische Urvölker,
Höhlenmenschen, die in Wäldern wohnen. Selbst bei
Homer (der nichts anderes ist als das dichtende
Volk selbst) fehlt das Barbarische nicht. Das
sogenannte Goldene Zeitalter wird mit einiger Ironie
erwähnt: es hielt wilde unbändige Urmenschen
durch den Schrecken vor einer selbstgebildeten
Gottheit in Schranken. — Der entscheidende
Grundgedanke aber ist: Vico sucht eine ewige, ideale
Geschichte (Storia ideal eterna), deren Verlauf
absolut notwendig ist: er si.eht zuerst Entwicklungsgesetze

der Geschichte. Bei allen Völkern sind die
3 Stadien die gleichen: Vico nennt Juden, Chaldäer,
Skythen, Phönizier, Aegypter, Griechen, Römer;

er ordnet sie - ein erster Spengler - in einer Tafel
der Gleichzeitigkeiten und fügt einen gelegentlichen
Ausblick auf das sogenannte Mittelalter als das

wiedergekehrte Barbarentum hinzu. Bei allen
Völkern durchläuft aber auch jedes Kulturgebiet die
drei Stadien: das göttliche, das heroische und das

menschliche. Die Durchführung erfolgt in ungemein

tiefsinnigen, historisch feinfühligen Andeutungen

über die Geschichte der Verfassungen, der
Sprachen, der Schriftformen, der Rechtsordnungen,
der Oekonomie, der Siedlungsweisen, der Dichtung
und der Wissenschaft. Die eigentliche Wissenschaft
ist ein spätes «menschliches» Produkt; es entsteht in
der Epoche der Vulgärsprache, der volksfreien
Republiken und Monarchien. Denn erst wenn die
dichterische Kraft erlahmt ist und die Dichtergiganten

verstummt sind, treten die Philosophen auf, «die
Greise der Völker». Ja der ganz moderne Gedanke

klingt an, daß die Philosophie erst aus dem Rechtsdenken

der demokratischen Epoche hervorgegangen
sei. Ich kann nur andeuten; denn diese Scienza

nuova ist eine zusammengeballte Wucht unerhört
originaler Ideen. - Die Gesetzmäßigkeit der
Volksentwicklungen, dieser ricorso, gestattet nun eine
Fülle von fruchtbaren Parallelen (confronti) : Jedes

Volk hat seinen Jupiter, hat seinen Herkules, hat
seinen Solon, hat seinen Homer. In der Zusammenfassimg

all dieser Einsichten entsteht, was das

eigentliche Thema des Werkes ausmacht: «Die
Prinzipien einer Geschichte der menschlichen Natur;
und diese sind die Prinzipien einer Universalgeschichte,

deren bisherige Grundlagen verfehlt zu
sein scheinen 5.»

5 Giambattista Vico: Principe di una scienza nuova d'in-
torno alla comune natura delle nazioni, 1725. - Ich stütze
mich auf die reichhaltigere 3. Ausgabe von 1744. In den
Opere, hrsg. v. Giuseppe Ferrari, 2. edizione, Milano 1852 ff.,
steht der Text der 1. Ausgabe im 4. Band, der der 3. im
5. Band. - Die verdienstvolle neue deutsche Uebersetzung von
Erich Auerbach: G. V., Die Neue Wissenschaft über die
gemeinschaftliche Natur der Völker (nach der Ausgabe von
1744), München, Allgemeine Verlagsanstalt (1924), gibt nur
einen Auszug. Die wichtige Stelle über die 3 Zeitalter, 3 Sprachen

und 3 Schriften der Aegypter fehlt dort. Man findet sie

in den Opere V. S. 59 f. Auf welchen Gewährsmann Vico sich

in dem ganzen Zusammenhang direkt stützt, ist nicht ersichtlich

und bedürfte näherer Untersuchung. Er will die Ueber-
lieferung bei Herodot gelesen haben, wo sie aber nicht zu
finden ist. Für die Unterscheidung der 3 Schriftarten bezieht er
sich selbst auf Johannes Scheffer, De natura et constitutione
philosophiae Italicae seu Pythagoricae, Upsala 1664. Dieser
zitiert S. 25 hierfür Porphyrius, De vita Pythagorae (zuerst
Altorf 1610 von Conrad Bittershaus herausgegeben; die Stelle steht

in dieser Ausgabe S. 9). Vico beruft sich ferner auf die
Unterscheidung von 3 Zeitaltem bei M. T. Varro. Der freundlichen
Hilfe der Herren Werner Jaeger und Dr. Harder verdanke ich
den Hinweis, daß sie bei Censorinus, De die natali 21 sqq. zu
finden ist. - Die Wendung «Storia ideal eterna» kehrt immer
wieder. Der Passus über die Universalgeschichte, der im Text

(Fortsetzung nächste Seite)

83



Vico eilt seiner Zeit weit voran. Gewiß hat er
gewirkt. Aber man findet im 18. Jahrhundert außerhalb

Italiens nur wenige sichere Spuren eines direkten

Einflusses. Vielleicht hat man ihn häufiger be-

stohlen, als man für nötig hielt, ihn zu zitieren.
Jedenfalls reißt die Kontinuität zunächst ab, und wir
müssen noch weitere Ursprungsstellen der
Kulturzyklentheorie aufsuchen. Bei Montesquieu bleibt
sie trotz mancher verwandter Gesichtspunkte
verhüllt. Aber der auf seinen Schultern stehende Schotte

Adam Ferguson hat mit seinem Buch «An essay
on the history of civil society» (zuerst 1766) star-
ken Einfluß auf die Folgezeit geübt. Seine Kulturtheorie

fand bereits erhebliche Stützen in der weit
ausgebildeten englischen Psychologie. Ihn
interessiert das Problem der Primitiven, das in England
schon viel verhandelt worden war, das Problem der
Blüte und das des Verfalls der Nationen. Aber wenn
er von barbarischen Völkern redet, so hat er einen

ganz anderen Anschauungskreis vor Augen als Vico.
Er denkt an die Indianer und an die Kanadier, in
denen er eine frühere Kulturstufe noch lebendig um
sich sah. Sein Hauptgewährsmann ist der Jesuit

Lafitau, der 1724 ein großes Werk «Mœurs des

sauvages amériquains comparées aux mœurs des

premiers temps» veröffentlicht hatte. Schon der Titel
zeigt, daß hier noch an absolut früheste Zustände
gedacht wird. Aber der Gesichtspunkt der Verglei-
chung wird doch schon durchgeführt, nur genau so

vorsichtig wie bei Vico vom Standpunkte der universalen

Uroffenbarung aus; die vormosaischen
Frühstadien der Beligion werden angedeutet, und der
Bestand antiker Mythen, Kultformen, Sitten,
Institutionen wird durch den Vergleich mit den Indianern

als eine Entwicklungsstufe der Kultur erfaßt.
Auf solchen und anderen Vorgängern weiterbauend
kann nun Ferguson behaupten, daß auf dem Boden
der gemäßigten Zone die Menschheit im Laufe der
Geschichte zweimal von rohen Anfängen bis zu
hohen Stufen der Verfeinerung emporgestiegen sei.

Herders und Schillers Phantasie wurde durch dieses

Bild einer aus primitiven Anfängen sich entfaltenden

Kultur mächtig angeregt6.
In der Tat finden wir auch im deutschen Idealismus,

in der deutschen Romantik und in der historischen

Schule bei näherem Zusehen Keime der
Kulturkreislauftheorie. Sie ist der universalgeschichtlichen

Auffassung gleichsam eingeschachtelt und
erhebt nicht den Anspruch, den entscheidenden
Sinn der Weltgeschichte selber auszusprechen. Man
braucht nur daran zu erinnern, daß bei Herder
jedes Volk für sich genommen seine eigene
Entwicklungskurve beschreibt. In dem Aufsatz: «Von Aehn-
lichkeit der mittleren englischen und deutschen

Dichtkunst» heißt es unter Bezugnahme auf Hurd
und Wood: «Auch die Griechen waren einst, wenn
wir so wollen, Wilde.» Bei Hegel lebt ein jeder
Volksgeist im Rahmen des Ganzen doch sein eigenes
Lehen aus. Die germanische Welt wird sogar
ausdrücklich in Altertum, Mittelalter und Neuzeit
gegliedert, und an einigen Stellen kommt es zu Parallelen,

in denen man Vorklänge von Spengler zu
hören glaubt. «Karls des Großen Reich ist mit dem
Perserreich zu vergleichen». - «Die Epoche der
Reformation kann man mit der griechischen Welt zur
Zeit des Perikles vergleichen. Wie Luther dem So-

krates, so könnte Leo X. dem Perikles verglichen
werden; aber freilich fehlt dieser Epoche in Wahrheit

ein Perikles.» Goethe wird durch Gottfried
Piermanns «De mythologia Graecorum antiquissima
dissertatio» zu seinem Aufsatz «Geistesepochen»
angeregt, der in manchen Wendungen merkwürdig an
Vico anklingt. Allenthalben wächst der historische
Sinn und ein ästhetisches Interesse für die Mythologie,

die für die Aufklärung nur Verdunkelung der
Vernunft bedeuten konnte und für den Positivismus
minderwertige Vorstufe der Wissenschaft bedeuten
wird. Friedrich Schlegel vermißt in der modernen
Poesie gerade die nachwirkende Kraft der Mythologie

und findet in der Geschichte der griechischen
Poesie den Kreislauf der organischen Entwicklung
vom Epos zur Lyrik zur Tragödie zum Alexan-
drinertum vollständig geschlossen; er nennt dies
bezeichnend: «eine ewige Naturgeschichte des

Geschmacks und der Kunst». — Schelling endlich führt
in dem Entwurf der «Weltalter» (etwa 1814/15)
die ganze Kreislauftheorie selbst in eine Art von
philosophischer Mythologie zurück, indem er in die

erste Natur, d. h. in Gott, den ewigen Umschwung
der 3 Prinzipien Expansion, Kontraktion und Einheit

beider verlegt: «Dies sind die Kräfte jenes
inneren unaufhörlich sich selbst gebärenden und wieder

verzehrenden Lebens, das der Mensch nicht

zitiert ist, steht: Opere V, S. 157, bei Auerbach S. 149. Die
Entstehung der Philosophie in Sokrates aus dem Rechtsdenken:

Opere V, S. 532, bei Auerbach S. 396. - Ueber Vico vgl.
Otto Klemm, G. B. Vico als Geschichtsphilosoph und
Völkerpsycholog, Leipzig 1906. - Benedetto Croce, Bibliografia Vi-
chiana, in Atti dell'Accademia Pontaniana, Napoli 1904 usw.

6 Ich zitiere Ferguson nach der 4. Ausg., London 1773, S. 184:
«On this scene, mankind has twice, within the compass of
history, ascended from rude beginnings to very high degrees
of refinement». - Eine stark an Vico anklingende Stelle Seite
288: «It appears that man is a poet by nature». Lafitau, a. a. O.

Bd. 1, S. 7: «Non seulement les peuples qu'on appelle barbares,
ont une religion; mais cette religion a des rapports d'une si

grande conformité avec celles des premiers temps, avec ce

qu'on appelloit dans l'antiquité les orgyes de Bacchus et de la
mère des dieux, les mystères d'Isis et d'Osiris, qu'on sent
d'abord à cette ressemblance que ce sont par-tout et les mêmes

principes et le même fonds.»

84



ohne Schrecken als das in allem Verborgene ahnden

muß.» Jedes einzelne organische Leben ist ein
Gleichnis dieser ewig kreisenden Bewegung.
Geschlechter sinken von dem erreichten Gipfel herab,
damit andere in einem neuen Anlauf «auf neue Art
vielleicht, aber doch wieder nur zu demselben Höchsten»

gelangen können. In München haben Schel-

lings Gedanken stärker weitergelebt, als wir im
allgemeinen annehmen. Diese Lehren von der Ein-
schachtelung der organischen Entwicklungssysteme
ineinander, von den ewigen biologischen Gesetzen,
die immer Gesetze der Analogie sind, von dem

notwendigen Sterben aller endlichen Bildungen sind
in dem fast apokalyptischen Buch von Ernst von
Lasaulx, «Neuer Versuch einer alten auf die Wahrheit

der Tatsachen gegründeten Geschichte» (München

1856) zusammengedrängt. 60 Jahre vor Spengler

finden wir hier die religiös und spekulativ
begründete Ueberzeugung, daß sich die neuere
europäische Kultur bereits im Zerfall befinde und daß

man nur hoffen könne, nach dem unvermeidlichen
Untergange werde sich «hier oder jenseits des

Atlantischen Ozeans aus den europäischen Elementen»

ein Neues, Besseres bilden 7.

So unvollständig dieser Ueberblick ist, lehrt er
doch das eine mit Gewißheit: die moderne
Kulturzyklentheorie ist nicht allein aus dem Positivismus
und aus der empirischen Biologie geboren worden,
sondern sie hängt mit den mystisch-spekulativen
Untergründen des deutschen historischen Denkens
in der klassischen und in der romantischen Epoche
tief zusammen. Aber sie kehrt nach mannigfachen
spekulativen Ausschreitungen auf den Boden der

Tatsachenforschung und -vergleichung in der
interessanten Epoche der deutschen Geistesgeschichte

zurück, die man als die Zeit der Infiltration des

französisch-englischen Positivismus bezeichnen
kann. Vielfach ist angenommen worden, für die

Geschichtsauffassung beginne dieser Einfluß erst
mit dem Buch von Buckle über die Geschichte der
Zivilisation in England (1857—61 erschienen), also

um 1860. In Wahrheit beginnt der Prozeß der
Verschmelzung von Hegels dialektischer Gesetzlichkeit
mit der kausal gedachten loi naturelle der physique
sociale bereits in den vierziger Jahren. Aber dieser

7 Herder, W. W. IX (Suphan) S. 534. - Hegel, Sämtliche
Werke, hrsg. v. Georg Lasson, Bd. VIII Philos. Bibliothek
Bd. 171e) S. 128. Bd. 171d S. 766. - Goethe, W. W. (Cottasche
Jubiläumsausgabe), Bd. 37, S. 102 ff. - Godofredi Hermanni
Opuscula, Vol. II, Lipsiae 1827, S. 167 ff. - Friedrich Schlegel,
Jugendschriften, hrsg. v. Minor Bd. I S 146. - Schelling, Sämtliche

Werke Bd. 8, S. 195 (das Fragment: «Die Weltalter» ist
hier zuerst aus dem handschriftlichen Nachlaß veröffentlicht

worden). Vgl. besonders S. 230 f. - Ernst von Lasaulx,
a. a. O. S. 162.

Vorgang ist niemals gründlich untersucht worden.
Dem Betrachter fällt vor allem auf, wie wenig die

ersten Träger dieser Gedankenverschmelzung
empfinden, daß sie eigentlich Unvereinbares miteinander

vereinen. Zu der Dialektik Hegels und der an
Newton orientierten physikopolitischen Wissenschaft

(science générale) St-Simons treten bei manchen

sogar noch Elemente aus Schelling, Alexander
v. Humboldt und Karl Bitter hinzu. Die Rolle des

frühesten Hauptvermittlers französisch-soziologischer
Gedankengänge nach Deutschland spielt Lorenz v.
Stein, der jedoch eigene universalgeschichtliche
Anschauungen nicht ausgebildet zu haben scheint.
Anders Wilhelm Roscher. Es ist kein Zufall, daß die

Annäherung der deutschen Forscher an die
Geistesrichtung des Positivismus zunächst stärker in der

Verschiebung der inhaltlichen Interessen sichtbar
wird als in der Methode, die ja Comte und Mill eben

erst systematisch vollendeten. Die Formen der
gesellschaftlichen Bewegung und die Geschichte der
Wirtschaft werden jetzt eingehender studiert, als es

im strengen Bannkreise Hegels geschehen wäre.
Wenn man dabei neben den Hegeischen Wendungen

«Prinzip» und «Widerspruch» auch den
Ausdruck «Gesetz» anwendet — soziale Gesetze,

Naturgesetze des gesellschaftlichen Lehens, organische
Entwicklungsgesetze, geistige Gesetze -, so muß

man das alles historisch als einen tastenden
Synkretismus auffassen, der den Anschluß an die neue
Naturwissenschaft sucht, aber im Grunde noch an
die geistige Natur im Sinne Montesquieus glaubt.
Max Weber hat Roscher durch die Marterkammer
seiner methodologischen Analyse geschleift, deren
Folterinstrumente stark positivistischen Ursprungs
waren. Roscher hat von alldem noch nicht viel
gewußt. Wenn er von Naturgesetzen sprach, so dachte

er wie Montesquieu und Herder an die Einheit des

natürlich-geistigen Universums. Und wenn er in
seinem Alter eine «Geschichtliche Naturlehre der
Monarchie, Aristokratie und Demokratie» schrieb,
so stand er naiv in dem Zusammenhang der
Geschichte des Naturhegriffs, der seit Jahrtausenden
alles deckte, was sich irgendwie auf allgemeine
Regeln bringen ließ. Er nennt es ein «Naturgesetz»,
daß in der wirtschaftlichen Entwicklung der Völker
erst der Faktor der Natur (des Bodens), dann der

Arbeit, schließlich der des Kapitals vorherrsche; die
alten Völker aber seien zur vollen Ausbildung des

Kapitalismus und folglich des Kredits eigentlich
nicht gekommen. Die Analogie, d. h. die
historischvergleichende Methode, dient ihm also zuletzt dazu,

Eigentümlichkeiten der wirtschaftlichen Entwicklung

bei den antiken und modernen Völkern zu
entdecken. In diesem Sinne führt er bereits 1849

85



eine Zyklentheorie der Wirtschaft durch, die dann
1895 Eduard Meyer mit reicherem Material
ausgebaut hat8.

8 Zu der Frage der Verschmelzung des deutschen Denkens
mit positivistischen Motiven vgl. allgemein Erich Rothacker,
Einleitung in die Geisteswissenschaften, Tübingen 1920. -
Zum Begriff des Naturgesetzes bei Lorenz von Stein vgl. seine
«Gesellschaftslehre», Stuttgart 1856, S. 30 ff. Derselbe über
St.Simons Wissenschaftsbegriffe in «Der Sozialismus und
Kommunismus des heutigen Frankreichs», Leipzig 1842, Seite
146 ff. - Wilhelm Roscher, Ueber das Verhältnis der
Nationalökonomik zum klassischen Altertum, Berichte der
historischphilologischen Klasse der Kgl. Sachs. Gesellsch. d.
Wissenschaften, 1849, S. 115 ff. (Der Neudruck in den «Ansichten
der Volkswirtschaft aus dem geschichtlichen Standpunkt»,
zuerst Leipzig 1861, enthält Zusätze). Derselbe: Leben, Werk

und Zeitalter des Thukydides, Göttingen 1842, S. 48:
«Entwicklungsstufen der historischen Kunst.» Derselbe: Politik:
Geschichtliche Naturlehre der Monarchie, Aristokratie und
Demokratie, Stuttgart 1892. - Ueber Roscher: O. Hintze,
Roschers politische Entwicklungstheorie, in: «Historische und
politische Aufsätze», Bd. IV, Berlin o. J., S. 35 ff. - Max
Weber, Roscher und Knies und die logischen Probleme der
historischen Nationalökonomie (1903 ff.), in «Gesammelte
Aufsätze zur Wissenschaftslehre», Tübingen 1922. - Noch stark
von Hegel beeinflußt, unterscheidet Gottlieb Trächsei, Ueber
das Wesen und Gesetz der Geschichte, Bern 1857,
Naturnotwendigkeit, dialektische und ethische Notwendigkeit (Seite
145 ff.). - Ausgezeichnet illustriert die Vieldeutigkeit des
damals herrschenden Begriffes der Gesetzmäßigkeit die
Zusammenstellung der sich endlos widersprechenden Aeußerungen
von Marx und Engels über dieses Thema bei Werner Som-
bart, Der proletarische Sozialismus («Marxismus»), 10. Aufl.
Bd. 1 (Die Lehre), Jena 1924. (Fortsetzungfolgt)

L'éducation popul

De l'influence de la Musique sur la Psychologie

On répète souvent que la musique est le langage

propre de notre vie intérieure et profonde, et plus
spécialement celui des instincts, émotions,
sentiments ou passions, qui émergent de l'inconscient

pour composer notre vie affective. Mais ce langage

peut susciter aussi des états intellectuels ou
représentatifs (musique descriptive) ou encore des états
actifs d'instinct, de volonté, de mouvement et même
d'effort (musique dramatique, de danses, de marche,
de travail).

Ces trois fonctions psychologiques de la Musique
ont une influence directe sur trois facultés maîtresses
de notre âme. C'est le problème infiniment complexe
de l'expression musicale qu'on ne doit jamais perdre
de vue afin de faire accéder par les voies les plus
favorables tel public à telle forme de Musique. Les

problèmes psychologiques de l'expression nous
ramènent aux origines magiques et religieuses de la
Musique. Ce n'est pas seulement une métaphore
toute verbale que «la magie des sons». Chez les

primitifs, aussi bien que dans les civilisations de très
vieille culture, partout la Musique est censée

provoquer des états d'âme précis, non pas seulement par
une action de sympathie psychique, mais par une
opération de magie sympathique, en quoi naturel et
surnaturel communient intégralement.

«Si le fa est troublé, dit le compilateur chinois des

livres sacrés, Se-Ma-T'sien, le prince est arrogant; si
c'est le sol, les officiers sont dépravés; si c'est le la, le

peuple est chagrin». La Musique chinoise exprime
donc toute une psychologie, une morale et même une
politique.

ire par la musique
(Fin)

Il faut en dire autant de l'ancienne Musique de

l'Inde. D'après la Bâghavata-Purana, lorsque Krishna

joue divinement de la flûte, le monde entier
s'anime par sympathie: les rivières s'arrêtent, les

pierres brillent, les lotus tressaillent, gazelles,
vaches, oiseaux entrent en extase, démons et ascètes

sont fascinés.

De même chez les anciens Grecs: lyre d'Orphée,
d'Amphion.

La partie de l'expression musicale est décidément
surnaturelle et infinie dans les premiers rêves
symboliques de l'humanité. Et plus près de nous,
comment expliquer, sauf par la «magie des sons» le fait
suivant entre bien d'autres: classe enfantine rurale:
une petite nouvelle (5 ans) sortant pour la 1ère fois
de la maison où elle était née et avait vécu jusqu'à
ce fameux jour où elle vint en classe. Milieu familial
miséreux, arriéré, voire abject. Toute la matinée, la

pauvre petite aux comples de l'insécurité n'avait ni
voulu s'asseoir, ni voulu parler, ni voulu manger à

l'heure du déjeuner. L'après-midi commençait par
la demi-heure de Musique. La maîtresse, comme
souvent, pour calmer son petit monde se met au
piano et joue quelques airs populaires plus ou moins
connus de l'ensemble. Peu à peu le silence s'établit
comme toujours quand brusquement la petite
«sauvage» se dresse et véhémente, extasiée prononce la
première phrase de sa vie d'écolière: «C'est beau».

Sans le chercher, dans la simplicité qui convenait
à ces âmes toutes neuves, la maîtresse avait eu l'heureuse

prescience de la voie favorable: un air ancestral

avait accompli le miracle. Peut-être une
Musique plus savante, symphonie ou sonate enregistrée

pour grand orchestre aurait, au contraire augmenté

86


	Die Kulturzyklentheorie und das Problem des Kulturverfalls

