
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 38 (1965-1966)

Heft: 5

Artikel: Natur - Kunst : zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

Autor: Löhrer, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 5, Seite 97-116 AUGUST 1965

Natur — Kunst
Zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

Dr. F. Löhrer

Was ist Natur? Was ist Kunst? Das Lexikon gibt
uns darauf die trockene Antwort: Die Natur ist die
Schöpfung, ist die Welt, ist aber auch der Charakter,
das Wesen, die Art und Anlage eines Menschen,
eines Dinges, eines Gegenstandes. Die Natur ist die
Beschaffenheit, der Grundstoff, die Substanz, ist die

Kreatur, das Geschöpf. Das Grimmsche Wörterbuch
sagt uns: Die Natur ist die Schöpfung im aktiven
Sinne, sie ist die zeugende, bildende, verändernde,
erhaltende und ordnende Kraft im Weltall oder in
dessen Teilen Sie ist die angeborene leibliche
oder geistige Beschaffenheit Die Natur ist die

Schöpfung im passiven Sinne: sie ist die erschaffene
Welt und deren Teile, das einzelne eigenartige
Geschöpf oder Wesen, ein Naturkörper, das Individuum.

Und die Kunst? Im Deutschen gehört dieses Wort
in die Familie von «können» und war ursprünglich
soviel wie «können», doch sagt Grimm, daß diese

Verbindung jetzt im Sprachbewußtsein nicht mehr
gegenwärtig ist, sie war es aber noch bis tief in die
neuhochdeutsche Zeit hinein. Kunst ist Können,
Wissen, Wissenschaft, Schulkenntnis. Kirnst ist die

menschliche Geschicklichkeit, ist die Arbeit der
Menschenhand im Gegensatz zur Natur, sie ist das

Handwerk und Gewerbe. Die Kunst ist aber noch
mehr. Sie ist «ars», das heißt, sie steht im Gegensatz

zum rein Handwerksmäßigen, sie ist die durch
Uebung erlangte Fertigkeit, ein nach bestimmten
Regeln erlerntes Geschäft. Es gibt ferner die «edlen»

Künste, die «freien» Künste, die «schönen» Künste,
und die Kunst wird so das Gegenstück zur Wissenschaft,

sie ist verwandt mit Schönheit undAesthetik.
Soweit die Theorie. Doch nun die Praxis! Wie

verhält sich der Mensch zur Natur, zur Schöpfung?
Wie zu den einzelnen Geschöpfen und Kreaturen?
Manche Leute verachten sie, andere ergehen sich in
den höchsten Lobeserhebungen zum Preise der Natur

als biologischem Leben oder als Landschaft- Sie
bewundern vielleicht den Bau des Organismus von
Mensch, Tier und Pflanze, jene geheimnisvolle
Lebenskraft, die ebenso unfaßbar und unerklärlich ist
wie die Geisteskraft. Aber dieses biologische Leben

kommt im allgemeinen ohne unser großes Zutun,
sozusagen von selbst, manchmal sogar gegen unseren

Willen, denken wir nur an das Unkraut, an die

Insektenschädlinge, die wir deshalb automatisch
vernichten, resp. versuchen zu vernichten. Wir
beurteilen diese «Dinge» eben nach dem Wert und
Unwert, den sie für uns haben. Solange ein
Geschöpf, sei es Pflanze oder Tier, im Ueberfluß
vorkommt, schauen wir mit gleichgültigem Blick darauf,

sobald aber die Naturprodukte selten werden -
durch Mißernten, Ueberschwemmungen, Dürre
usw. —, dann steigen sie in unserer Wertschätzung.

Auf der Gegenseite stehen die Werke des Geistes.
Dazu gehören nicht nur die Werke in Gemälde- und
Kunstgalerien, nicht nur Literatur und Musik, dazu
gehören selbst die Werke, die Gegenstände des

Alltags, solche, die rein praktisch, zweckmäßig geformt
sind, wie auch jene, die einen kleinen Schmuck, eine
«künstlerische» Verbrämung aufweisen. Sie alle
sind Werke des Geistes, des menschlichen Geistes,
des Erfindergeistes, ohne den die Hände nicht fähig
wären, den ersten Gegenstand zu erstellen, die
Maschinen zu bauen, die Maschine der Maschine zu
konstruieren für die Produkte des Gewerbes, der
Technik, um Eisenbahn, Flugzeug, Auto, Radio,
Fernsehapparat samt all den großen und kleinen
Dingen des Alltags zu liefern. Die Muskelkraft
unserer Hand, verbunden mit der Kraft des Geistes, ist
ebenfalls eine Schöpfung, aber auf ihre Art. Wie
verhält sich nun der Mensch zu diesen Werken, wie
zur Kunst? Wie zu den von ihm selbst verfertigten
Produkten, seien sie nun rein gewerbliche,
technische Güter oder Kunstwerke im engeren Sinne in
der Malerei, Skulptur usw. Auch diese Werke
erfahren im Grunde genommen mehr oder weniger
die gleiche Behandlung wie die Werke der Natur:
sind sie zahlreich, Massenware, Serienartikel, so

schätzen wir sie gering. Sind sie aber selten, so

vergrößert sich ihr Wert. Je mehr wir dafür bezahlen

müssen, um sie zu erwerben, desto mehr steigen sie

in unserer Hochachtung.
Da erhebt sich nun die große, wichtige Frage:

Was steht höher? Natur oder Kunst? Absolut oder

97



relativ genommen? Gibt es überhaupt einen absoluten,

allgemein gültigen Standpunkt oder nur einen
relativen, rein persönlichen? Wieviele
theoretischweltanschauliche, sozusagen philosophische
Werturteile sind schon aufgestellt worden neben den
wirtschaftlich-sozialen! Hie Natur - hie Kirnst!
Diese zwei sind wie die Schalen einer Waage, es

geht auf und ab.

Dazu ein Beispiel. Auf dem Wege zur
Gemäldeausstellung durchquerten wir einen Park, in
welchem sich ein Vogelhaus, eine Volière, befand-
Zuerst betrachteten wir mit Interesse die Vögel, bis, ja
bis eine der Schülerinnen einige Schritte davon
entfernt ein Musikhäuschen entdeckte, in welchem bei
Einwurf eines Zwanzig-Rappen-Stückes sich die

Holzfigürchen - Senne und Sennerin — im Tanze
drehten. Im Nu waren die Vögel, einheimische und
exotische, Ziervögel und Raubvögel, vergessen, und
die Mädchen waren Aug und Ohr nur noch für die

Holzfigürchen, so daß die Zwanziger reichlich in
den Schlitz fielen, damit ja das «herzige» Tanzpärchen

nicht stillestehe. Da dieses Geld für den Unterhalt

der Vögel bestimmt war, so ist die Natur doch

auf ihre Rechnung gekommen, auch wenn das

direkte Interesse an der Vogelwelt erlahmt und
verblaßt war. Vögel hatte es genug. Das Musikdöslein
aber war - für den Moment und in diesem Falle
wenigstens — einmalig.

In diesem Zusammenhang lasen wir in den nächsten

Tagen ein Gedicht von Har Prasad Sharma in
den «Poems of India», das ich im folgenden in
deutscher Uebersetzung wiedergebe:

Der Tadel des Philosophen
Einst war ein Philosoph - gar sehr bekannt -,
Und der besuchte einen reichen Jahrmarktstand.
Da sah er hübsche Dinge überall,
Begehrenswert, verlockend, ohne Zahl.
Auf einen Vogel fiel sein Blick,
Geschnitzt aus Holz mit viel Geschick.
Spitz war der Schnabel, leicht gebogen,
Aufrecht der Kopf, der Schwanz herabgezogen.
Die weiten Schwingen ausgebreitet lagen.
«Jetzt fliegt er», glaubten alle, ohne es zu sagen.

Die Situation im Gedicht ist ungefähr gleich jener
im Park. Dort war das Gewerbe mit der Musikdose
und dem Tanzpärchen, aus Holz geschnitzt. Die
unbeschwerte Jugend vergaß über der Holzschnitzerei
die lebenden Vögel. Wie verhält sich nun der
Gelehrte zu der Holzschnitzerei auf dem Jahrmarktstand?

Was hält er von den Werken des Gewerbes,
der Kunst? Was von den Werken der Natur, der
Schöpfung? Existiert für ihn auch die Natur, die
lebende Vogelweit, oder kennt er nur die
philosophische Betrachtung und das abstrakte Denken?
Steht er der Natur und der «Welt» fremd gegenüber?

Welchem Kreise schließt er sich an?

98

«Welch schöner Vogel!» dachte der gelehrte Herr.
Er fragte nach dem Preis: «Was kostet er?»
Und: «Tausend Rupien», sagte man.
Da starrte offnen Mundes er den Vogel an:
«Was? Wird der Kunst aus Menschenhand so hoher

Wert gegeben,
Und ohne Wert ist, was der Eine schafft an Leben!»

Die Schülerinnen waren mit dieser Haltung und
Ansicht nicht einverstanden, von Ausnahmen
natürlich abgesehen.

Man kann nichts Totes mit dem Lebendigen vergleichen,
und darum kann man keine Beziehung zwischen beiden
herstellen. (B.W.)

Ich finde im Gegenteil, daß zwischen beiden eine Beziehung
besteht: die Vögel in der Natur haben ihre bunten Federn,
d. h. Farben, sie sind in ihrer Art prachtvoll, und der
Kunstgegenstand war es auch. (R. M.

Die Vögel sind von Gott gemacht, die Bilder, Musikdosen von
Menschen. Man sollte die Werke Gottes höher schätzen. (A. B.

Aber das Gedicht geht weiter:
Doch des Gelehrten Tadel ist noch nicht zu Ende.
Er möchte, daß der Menschen Sinn sich wende.
Mit Absicht warf er nun den Vogel auf den Boden - ach.
Der klirrend da in viele Stücke brach.
Die Leute fragten: «Weißt du, was er tut?»
Der Vogelhändler brauste auf voll Wut.
Doch der Gelehrte sprach mit Lachen:
«Was wollt ihr solchen Lärm um einen hölz'nen

Vogel machen!
Was fühlt der Schöpfer, wenn du seinen Vogel ihm

zerstörst!»

Diese Lösung empörte viele Schülerinnen:
Der Gelehrte kann uns eine Lehre geben, ohne daß er

deshalb das Kunstwerk zerstören muß. (B. R.

Ich finde, der Gelehrte hat eher aus Bosheit als aus einer
belehrenden Absicht den Holzvogel zertrümmert. (B. W.)

Wenn man noch klein ist, zerstört man etwas, wenn man
darauf eine Wut hat. Aber ein Erwachsener sollte das nicht
tun, der sollte vernünftig sein. (E. E.)

Die Menschen sind oft gezwungen, Vögel zu töten, z. B.

zur Nahrung (Hühner). (S. P.)
Der Gelehrte hatte recht. Ich esse zwar Poulets gerne,

obwohl ich mir innerlich sage, man hätte die Vögel nicht töten
sollen. (R. O.)

Der Gelehrte war wahrscheinlich ein Buddhist, welcher
prinzipiell kein Tier tötet. (E. L.

Wir töten die Vögel auch, wenn sie Schaden anrichten, z. B.

in den Gärten und besonders in den Weinbergen. (B. W.)
Warum sich gerade über den Tod der Vögel erregen? Da

müßte man konsequenterweise verlangen, überhaupt kein Tier
mehr zu töten. (E. G.)

Auch ich finde es nicht recht, daß er den Holzvogel zerstört
hat. Jeder Naturvogel muß ohnehin einmal sterben, sei es

durch Krankheit, Alter, Nahrungsmangel, Kälte, durch andere
Vögel oder Tiere, z. B. Katzen, auch Marder, welche manchmal

ganze Nester ausplündern. Das ist der Gang der Natur,
den wir nicht hindern können, selbst wenn wir es wollten.
Zudem kann auch der Mensch nicht dem Tode entgehen.
Abgesehen davon - wieviele Menschen opfern, riskieren vorzeitig
ihr Leben, um anderen Menschen zu helfen (bei Epidemien,
Naturkatastrophen, bei der Arbeit in Bergwerken, bei Tunnelbauten

usw.). Warum sollten es die Tiere besser haben? Warum

sollten sie nicht auch ihr Leben für uns opfern? Von
allen Lebewesen heißt es: die einen haben den Tod vor sich,
die andern hinter sich. (L. F.)

Der Künstler tut dasselbe wie der Schöpfer. Er schafft auch
etwas Neues durch seinen Geist, seine Arbeit. Es war deshalb



natürlich, daß er über die Zerstörung seines Kunstvogels
wütend war. (L. M.)

Es war nicht recht, den Vogel zu zerstören. Der Künstler
hat den Vogel mit seiner Seele gemacht, und durch die
Zerstörung wurde auch seine Seele mitgetroffen. (D. L.)

Das Gefühl des Künstlers, ja ein Stück seiner Seele wurde
mitzerstört. (A. W.)

Es ist nicht leicht, diesen Holzvogel neu zu machen. Für ein
Kunstwerk braucht man die rechte Stimmung. Leider ist die
Seele nicht immer in derselben Verfassung. (S. P.)

Mit dem zerstörten Holzvogel war nicht nur ein Kunstwerk
vernichtet, sondern gleichzeitig waren auch viel Zeit, Geld und
Material verloren. Der Künstler rechnete mit dem Verkauf
und dem Erlös, nun hat er einen großen Verlust, er ist
vielleicht arm geworden. (R. M.)

Schließlich kamen wir nach einer langen, heftigen
Debatte zu folgendem Ergebnis: Wir müssen Ach¬

tung haben vor beiden Kreisen, vor der Natur und
vor der Kunst, vor den Werken der Natur und
Schöpfung einerseits, aber auch vor den Werken,
welche der Menschengeist geschaffen hat, andrerseits.

Der Philosoph tat nicht recht, das Werk des

schöpferischen Menschengeistes zu zerstören, aber
der Mensch, welcher die Natur mißachtet und ohne

zwingenden Grund, ohne wirtschaftlich-soziale
Notwendigkeit Tierleben zerstört, tut auch unrecht. Wir
dachten an Albert Schweitzer, den Urwalddoktor in
Lambarene, dessen 90. Geburtstag wir in jenen
Tagen feierten und der ebenfalls das schöne Wort von
der Achtung des Lebens geprägt hat, Achtung auch

vor dem Leben der Tiere, die man nicht ohne Not
töten soll.

Emile Jaques-Dalcroze
6. Juli 1865-1. Juli 1950

Im Urteil der jüngeren Generation gilt die Zeit
vor dem ersten Weltkrieg als zopfige, verschlafene
Zeit satter Spießbürger. Sicherlich war sie es in
mancher Beziehung; aber für uns, die wir sie

miterlebten, war es auch eine Zeit vielversprechender
Ansätze; neue Erkenntnisse scheinen neue Wege zu
eröffnen. Auf pädagogischem Gebiet gedenken wir
dankbar der Ferrière, Claparède, Piaget, Bovet usw.
Und mitten in unser Hoffen brach der Krieg herein,
wie Keif auf junge Lrühlingssaat.

Von diesem Reif wurde auch das Werk des Genfer

Musikers und Musikpädagogen Emile Jaques-
Dalcroze betroffen. Sein großes Rhythmikinstitut
in Hellerau bei Dresden, wo sich in den Jahren 1911

bis 1914 die geistige Elite ganz Europas, von England

bis zum Ural, eingefunden hatte, und sich an
den Aufführungen von Glucks «Orpheus»
(Bühnenbilder von Adolphe Appia) in neuartiger Raum-
und Bewegungsgestaltung begeisterte, mußte seine
Tore schließen.

In Genf gelang es erst 1915, eine neue Rhythmikschule

für Berufsschüler zu eröffnen, deren Gebäu-
lichkeiten sich aber keineswegs mit Hellerau
vergleichen ließen. Wenn trotz diesen widrigen
Umständen die Methode des Genfers sich in allen
Erdteilen auszubreiten vermochte, und den Turn- und
Gesangsunterricht bis heute wesentlich zu
beeinflussen vermag, zeugt das für eine ihr
innewohnende Kraft, welche den Lebensgesetzen des

menschlichen Empfindens und Fühlens wie den
musikalischen Ordnungen entspricht.

Emile Jaques-Dalcroze ging vollständig von
musikalischen Erkenntnissen aus. Sein erstes Ziel war,

seine Musikschüler leichter und freier zur Beherrschung

der dynamischen, agogischen, harmonischen,
melodischen und rhythmischen Schwierigkeiten in
ihrem Musikstudium zu führen. Darum versuchte

er, die bloße Wahrnehmung durch Auge und Ohr
durch ein gesamtmenschliches Erleben der Musik
zu ergänzen. Würde die Stimme, würden die Finger

auf dem Instrument nicht williger und richtiger
die schwarzen Notenköpfe wiedergeben, wenn
zuvor der ganze Mensch, Leib und Seele, in jeder Fiber
durch Musik sensibilisiert und eingestimmt würde?
Dann erst, wenn alle Sinne empfänglich geworden
sind, dann wird das ganze Menschenkindlein, mit
Geist und Körper, dem empfangenen Anruf irgendwie

antworten, darauf reagieren. Ein frohes Spiel
wird es sein, Anruf und Antwort zu variieren, zu
bereichern, deren Wechselwirkung zu verfeinern.
«So werden die unbewußten Kräfte mit bewußten

Impulsen durchdrungen und umgekehrt.»
Sind die Kinder erst eingespielt, so übertreffen sie

gelegentlich an Unermüdlichkeit und Einfallsfreudigkeit

selbst den eifrigen Lehrer.
Bald wurde der Wert, ja die Notwendigkeit des

Rhythmikunterrichtes nicht nur in Konservatorien
und Musikhochschulen erkannt. Die Pädagogen und
die Psychiater ahnten ihre erzieherische und
heilende Wirkung. In Genf war es Herr Baeriswyl, der
als einer der ersten Schüler des Herrn Jaques nicht
nur in den Primarschulen der Stadt Rhythmikunterricht

erteilte, sondern auch in einem Heim für
schwererziehbare Knaben. Herr Dr. Decroly in Brüssel,

Herr Dr. Forel in Morges gehörten zu den ersten,
welche die Rhythmik therapeutisch verwendeten.

99


	Natur - Kunst : zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

