Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 38 (1965-1966)

Heft: 5

Artikel: Natur - Kunst : zum Literaturunterricht auf der Oberstufe
Autor: Lohrer, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-852461

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-852461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN

Nr. 5, Seite 97-116

AUGUST 1965

Natur — Kunst

Zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

Dr.F. Lohrer

Was ist Natur? Was ist Kunst? Das Lexikon gibt
uns darauf die trockene Antwort: Die Natur ist die
Schopfung, ist die Welt, ist aber auch der Charakter,
das Wesen, die Art und Anlage eines Menschen,
eines Dinges, eines Gegenstandes. Die Natur ist die
Beschaffenheit, der Grundstoff, die Substanz, ist die
Kreatur, das Geschopf. Das Grimmsche Worterbuch
sagt uns: Die Natur ist die Schépfung im aktiven
Sinne, sie ist die zeugende, bildende, verandernde,
erhaltende und ordnende Kraft im Weltall oder in
dessen Teilen ... Sie ist die angeborene leibliche
oder geistige Beschaffenheit ... Die Natur ist die
Schépfung im passiven Sinne: sie ist die erschaffene
Welt und deren Teile, das einzelne eigenartige Ge-
schopf oder Wesen, ein Naturkérper, das Indivi-
duum.

Und die Kunst? Im Deutschen gehort dieses Wort
in die Familie von «kénnen» und war urspriinglich
soviel wie «kénnen», doch sagt Grimm, daB diese
Verbindung jetzt im SprachbewuBtsein nicht mehr
gegenwértig ist, sie war es aber noch bis tief in die
neuhochdeutsche Zeit hinein. Kunst ist Koénnen,
Wissen, Wissenschaft, Schulkenntnis. Kunst ist die
menschliche Geschicklichkeit, ist die Arbeit der
Menschenhand im Gegensatz zur Natur, sie ist das
Handwerk und Gewerbe. Die Kunst ist aber noch
mehr. Sie ist «ars», das heiBit, sie steht im Gegen-
satz zum rein HandwerksmaBigen, sie ist die durch
Uebung erlangte Fertigkeit, ein nach bestimmten
Regeln erlerntes Geschift. Es gibt ferner die «edlen»
Kiinste, die «freien» Kiinste, die «schénen» Kiinste,
und die Kunst wird so das Gegenstiick zur Wissen-
schaft, sie ist verwandt mit Schénheit und Aesthetik.

Soweit die Theorie. Doch nun die Praxis! Wie
verhalt sich der Mensch zur Natur, zur Schépfung?
Wie zu den einzelnen Geschopfen und Kreaturen?
Manche Leute verachten sie, andere ergehen sich in
den hichsten Lobeserhebungen zum Preise der Na-
tur als biologischem Leben oder als Landschaft. Sie
bewundern vielleicht den Bau des Organismus von
Mensch, Tier und Pflanze, jene geheimnisvolle Le-
benskraft, die ebenso unfaBbar und unerklirlich ist
wie die Geisteskraft. Aber dieses biologische Leben

kommt im allgemeinen ohne unser grofies Zutun,
sozusagen von selbst, manchmal sogar gegen unse-
ren Willen, denken wir nur an das Unkraut, an die
Insektenschadlinge, die wir deshalb automatisch
vernichten, resp. versuchen zu vernichten. Wir be-
urteilen diese «Dinge» eben nach dem Wert und
Unwert, den sie fiir uns haben. Solange ein Ge-
schopf, sei es Pflanze oder Tier, im Ueberflu} vor-
kommt, schauen wir mit gleichgiiltigem Blick dar-
auf, sobald aber die Naturprodukte selten werden —
durch MiBlernten, Ueberschwemmungen, Diurre
usw. —, dann steigen sie in unserer Wertschatzung.

Auf der Gegenseite stehen die Werke des Geistes.
Dazu gehoren nicht nur die Werke in Gemaélde- und
Kunstgalerien, nicht nur Literatur und Musik, dazu
gehoren selbst die Werke, die Gegenstinde des All-
tags, solche, die rein praktisch, zweckmaBig geformt
sind, wie auch jene, die einen kleinen Schmuck, eine
«kiinstlerische» Verbriamung aufweisen. Sie alle
sind Werke des Geistes, des menschlichen Geistes,
des Erfindergeistes, ohne den die Hinde nicht fahig
wiren, den ersten Gegenstand zu erstellen, die Ma-
schinen zu bauen, die Maschine der Maschine zu
konstruieren fiir die Produkte des Gewerbes, der
Technik, um Eisenbahn, Flugzeug, Auto, Radio,
Fernsehapparat samt all den grofien und kleinen
Dingen des Alltags zu liefern. Die Muskelkraft un-
serer Hand, verbunden mit der Kraft des Geistes, ist
ebenfalls eine Schépfung, aber auf ihre Art. Wie
verhalt sich nun der Mensch zu diesen Werken, wie
zur Kunst? Wie zu den von ihm selbst verfertigten
Produkten, seien sie nun rein gewerbliche, tech-
nische Giiter oder Kunstwerke im engeren Sinne in
der Malerei, Skulptur usw. Auch diese Werke er-
fahren im Grunde genommen mehr oder weniger
die gleiche Behandlung wie die Werke der Natur:
sind sie zahlreich, Massenware, Serienartikel, so
schitzen wir sie gering. Sind sie aber selten, so ver-
groBert sich ihr Wert. Je mehr wir dafiir bezahlen
miissen, um sie zu erwerben, desto mehr steigen sie
in unserer Hochachtung.

Da erhebt sich nun die grofle, wichtige Frage:
Was steht hoher? Natur oder Kunst? Absolut oder

97



relativ genommen? Gibt es iiberhaupt einen absolu-
ten, allgemein giiltigen Standpunkt oder nur einen
relativen, rein personlichen? Wieviele theoretisch-
weltanschauliche, sozusagen philosophische Wert-
urteile sind schon aufgestellt worden neben den
wirtschaftlich-sozialen! Hie Natur — hie Kunst!
Diese zwei sind wie die Schalen einer Waage, es
geht auf und ab.

Dazu ein Beispiel. Auf dem Wege zur Gemalde-
ausstellung durchquerten wir einen Park, in wel-
chem sich ein Vogelhaus, eine Voliére, befand. Zu-
erst betrachteten wir mit Interesse die Vogel, bis, ja
bis eine der Schiilerinnen einige Schritte davon ent-
fernt ein Musikhiuschen entdeckte, in welchem bei
Einwurf eines Zwanzig-Rappen-Stiickes sich die
Holzfigiirchen — Senne und Sennerin — im Tanze
drehten. Im Nu waren die Végel, einheimische und
exotische, Ziervogel und Raubvogel, vergessen, und
die Madchen waren Aug und Ohr nur noch fir die
Holzfigiirchen, so daBl die Zwanziger reichlich in
den Schlitz fielen, damit ja das «herzige» Tanzpér-
chen nicht stillestehe. Da dieses Geld fiir den Unter-
halt der Végel bestimmt war, so ist die Natur doch
auf ihre Rechnung gekommen, auch wenn das di-
rekte Interesse an der Vogelwelt erlahmt und ver-
blaBt war. Vogel hatte es genug. Das Musikdoslein
aber war — fiir den Moment und in diesem Falle
wenigstens — einmalig.

In diesem Zusammenhang lasen wir in den néch-
sten Tagen ein Gedicht von Har Prasad Sharma in
den «Poems of India», das ich im folgenden in deut-
scher Uebersetzung wiedergebe:

Der Tadel des Philosophen
Einst war ein Philosoph — gar sehr bekannt —,
Und der besuchte einen reichen Jahrmarktstand.
Da sah er hiibsche Dinge iiberall,
Begehrenswert, verlockend, ohne Zahl.
Auf einen Vogel fiel sein Blick,
Geschnitzt aus Holz mit viel Geschick.
Spitz war der Schnabel, leicht gebogen,
Aufrecht der Kopf, der Schwanz herabgezogen.
Die weiten Schwingen ausgebreitet lagen.
«Jetzt fliegt er», glaubten alle, ohne es zu sagen.

Die Situation im Gedicht ist ungefahr gleich jener
im Park. Dort war das Gewerbe mit der Musikdose
und dem Tanzpirchen, aus Holz geschnitzt. Die un-
beschwerte Jugend verga8} iiber der Holzschnitzerei
die lebenden Vogel. Wie verhalt sich nun der Ge-
lehrte zu der Holzschnitzerei auf dem Jahrmarkt-
stand? Was hilt er von den Werken des Gewerbes,
der Kunst? Was von den Werken der Natur, der
Schépfung? Existiert fiir ithn auch die Natur, die
lebende Vogelwelt, oder kennt er nur die philo-
sophische Betrachtung und das abstrakte Denken?
Steht er der Natur und der «Welt» fremd gegen-
iiber? Welchem Kreise schlieBt er sich an?

98

«Welch schoner Vogel!» dachte der gelehrte Herr.

Er fragte nach dem Preis: «Was kostet er?»

Und: «Tausend Rupien», sagte man.

Da starrte offnen Mundes er den Vogel an:

«Was? Wird der Kunst aus Menschenhand so hoher
‘Wert gegeben,

Und ohne Wert ist, was der Eine schafft an Leben!»

Die Schiilerinnen waren mit dieser Haltung und
Ansicht nicht einverstanden, von Ausnahmen na-

tiirlich abgesehen.

Man kann nichts Totes mit dem Lebendigen vergleichen,
und darum kann man keine Beziehung zwischen beiden her-
stellen. (B.'W.)

Ich finde im Gegenteil, daB zwischen beiden eine Beziehung
besteht: die Vogel in der Natur haben ihre bunten Federn,
d. h. Farben, sie sind in ihrer Art prachtvoll, und der Kunst-
gegenstand war es auch. (R.M.)

Die Vogel sind von Gott gemacht, die Bilder, Musikdosen von
Menschen. Man sollte die Werke Gottes hoher schatzen. (A.B.)

Aber das Gedicht geht weiter:

Doch des Gelehrten Tadel ist noch nicht zu Ende.

Er mochte, dal der Menschen Sinn sich wende.

Mit Absicht warf er nun den Vogel auf den Boden — ach,

Der klirrend da in viele Stiicke brach.

Die Leute fragten: «WeiBt du, was er tut?»

Der Vogelhdndler brauste auf voll Wut.

Doch der Gelehrte sprach mit Lachen:

«Was wollt ihr solchen Larm um einen hélz'nen
Vogel machen!

‘Was fuhlt der Schopfer, wenn du seinen Vogel ihm
zerstorst!»

Diese Losung emporte viele Schiilerinnen:

Der Gelehrte kann uns eine Lehre geben, ohne daBl er des-
halb das Kunstwerk zerstoren muf}. (B.R.)

Ich finde, der Gelehrte hat eher aus Bosheit als aus einer
belehrenden Absicht den Holzvogel zertriimmert. (B.W.)

Wenn man noch klein ist, zerstort man etwas, wenn man
darauf eine Wut hat. Aber ein Erwachsener sollte das nicht
tun, der sollte verniinftig sein. (E.E.)

Die Menschen sind oft gezwungen, Vogel zu titen, z. B.
zur Nahrung (Hiihner). (S.P.)

Der Gelehrte hatte recht. Ich esse zwar Poulets gerne, ob-
wohl ich mir innerlich sage, man hitte die Vogel nicht toten
sollen. (R.0.)

Der Gelehrte war wahrscheinlich ein Buddhist, welcher
prinzipiell kein Tier totet. (E.L.)

Wir toten die Vogel auch, wenn sie Schaden anrichten, z. B.
in den Garten und besonders in den Weinbergen. (B.W.)

Warum sich gerade tiber den Tod der Végel erregen? Da
miiite man konsequenterweise verlangen, iiberhaupt kein Tier
mehr zu téten. (E.G.)

Auch ich finde es nicht recht, daB er den Holzvogel zerstort
hat. Jeder Naturvogel mufl ohnehin einmal sterben, sei es
durch Krankheit, Alter, Nahrungsmangel, Kalte, durch andere
Vogel oder Tiere, z. B. Katzen, auch Marder, welche manch-
mal ganze Nester auspliindern. Das ist der Gang der Natur,
den wir nicht hindern kénnen, selbst wenn wir es wollten. Zu-
dem kann auch der Mensch nicht dem Tode entgehen. Ab-
gesehen davon — wieviele Menschen opfern, riskieren vorzeitig
ihr Leben, um anderen Menschen zu helfen (bei Epidemien,
Naturkatastrophen, bei der Arbeit in Bergwerken, bei Tunnel-
bauten usw.). Warum sollten es die Tiere besser haben? War-
um sollten sie nicht auch ihr Leben fiir uns opfern? Von
allen Lebewesen heiBit es: die einen haben den Tod vor sich,
die andern hinter sich. (L:-F.)

Der Kiinstler tut dasselbe wie der Schopfer. Er schafft auch
etwas Neues durch seinen Geist, seine Arbeit. Es war deshalb



natiirlich, daf} er iiber die Zerstérung seines Kunstvogels wii-
tend war. (L.M.)

Es war nicht recht, den Vogel zu zerstéren. Der Kunstler
hat den Vogel mit seiner Seele gemacht, und durch die Zer-
storung wurde auch seine Seele mitgetroffen. (D.L.)

Das Gefiihl des Kiinstlers, ja ein Stiick seiner Seele wurde
mitzerstort. (A.'W.)

Es ist nicht leicht, diesen Holzvogel neu zu machen. Fiir ein
Kunstwerk braucht man die rechte Stimmung. Leider ist die
Seele nicht immer in derselben Verfassung. (S.P.)

Mit dem zerstorten Holzvogel war nicht nur ein Kunstwerk
vernichtet, sondern gleichzeitig waren auch viel Zeit, Geld und
Material verloren. Der Kiinstler rechnete mit dem Verkauf
und dem Erlds, nun hat er einen groBlen Verlust, er ist viel-
leicht arm geworden. (R.M.)

SchlieBlich kamen wir nach einer langen, heftigen
Debatte zu folgendem Ergebnis: Wir miissen Ach-

tung haben vor beiden Kreisen, vor der Natur und
vor der Kunst, vor den Werken der Natur und
Schépfung einerseits, aber auch vor den Werken,
welche der Menschengeist geschaffen hat, andrer-
seits. Der Philosoph tat nicht recht, das Werk des
schopferischen Menschengeistes zu zerstéren, aber
der Mensch, welcher die Natur miflachtet und ohne
zwingenden Grund, ohne wirtschaftlich-soziale Not-
wendigkeit Tierleben zerstort, tut auch unrecht. Wir
dachten an Albert Schweitzer, den Urwalddoktor in
Lambarene, dessen 90. Geburtstag wir in jenen Ta-
gen feierten und der ebenfalls das schéne Wort von
der Achtung des Lebens gepragt hat, Achtung auch
vor dem Leben der Tiere, die man nicht ohne Not
toten soll.

Emile Jaques-Dalcroze
6. Juli 1865—1. Juli 1950

Im Urteil der jungeren Generation gilt die Zeit
vor dem ersten Weltkrieg als zopfige, verschlafene
Zeit satter SpieBbiuirger. Sicherlich war sie es in
mancher Beziehung; aber fiir uns, die wir sie mit-
erlebten, war es auch eine Zeit vielversprechender
Ansitze; neue Erkenntnisse scheinen neue Wege zu
er6ffnen. Auf padagogischem Gebiet gedenken wir
dankbar der Ferriére, Claparéde, Piaget, Bovet usw.
Und mitten in unser Hoffen brach der Krieg herein,
wie Reif auf junge Friihlingssaat.

Von diesem Reif wurde auch das Werk des Gen-
fer Musikers und Musikpadagogen Emile Jaques-
Dalcroze betroffen. Sein groBes Rhythmikinstitut
in Hellerau bei Dresden, wo sich in den Jahren 1911
bis 1914 die geistige Elite ganz Europas, von Eng-
land bis zum Ural, eingefunden hatte, und sich an
den Auffithrungen von Glucks «Orpheus» (Biih-
nenbilder von Adolphe Appia) in neuartiger Raum-
und Bewegungsgestaltung begeisterte, mufite seine
Tore schlieflen.

In Genf gelang es erst 1915, eine neue Rhythmik-
schule fiir Berufsschiiler zu eréffnen, deren Gebau-
lichkeiten sich aber keineswegs mit Hellerau ver-
gleichen lieBen. Wenn trotz diesen widrigen Um-
stinden die Methode des Genfers sich in allen Erd-
teilen auszubreiten vermochte, und den Turn- und
Gesangsunterricht bis heute wesentlich zu beein-
flussen vermag, zeugt das fiir eine ihr inne-
wohnende Kraft, welche den Lebensgesetzen des
menschlichen Empfindens und Fiihlens wie den
Mmusikalischen Ordnungen entspricht.

Emile Jaques-Dalcroze ging vollstandig von musi-
kalischen Erkenntnissen aus. Sein erstes Ziel war,

seine Musikschiiler leichter und freier zur Beherr-
schung der dynamischen, agogischen, harmonischen,
melodischen und rhythmischen Schwierigkeiten in
ithrem Musikstudium zu fihren. Darum versuchte
er, die bloBe Wahrnehmung durch Auge und Ohr
durch ein gesamtmenschliches Erleben der Musik
zu erganzen. Wirde die Stimme, wiirden die Fin-
ger auf dem Instrument nicht williger und richtiger
die schwarzen Notenképfe wiedergeben, wenn zu-
vor der ganze Mensch, Leib und Seele, in jeder Fiber
durch Musik sensibilisiert und eingestimmt wiirde?
Dann erst, wenn alle Sinne empfianglich geworden
sind, dann wird das ganze Menschenkindlein, mit
Geist und Korper, dem empfangenen Anruf irgend-
wie antworten, darauf reagieren. Ein frohes Spiel
wird es sein, Anruf und Antwort zu variieren, zu
bereichern, deren Wechselwirkung zu verfeinern.
«So werden die unbewufBten Kréfte mit bewufiten
Impulsen durchdrungen und umgekehrt.»

Sind die Kinder erst eingespielt, so iibertreffen sie
gelegentlich an Unermiidlichkeit und Einfallsfreu-
digkeit selbst den eifrigen Lehrer.

Bald wurde der Wert, ja die Notwendigkeit des
Rhythmikunterrichtes nicht nur in Konservatorien
und Musikhochschulen erkannt. Die Padagogen und
die Psychiater ahnten ihre erzieherische und hei-
lende Wirkung. In Genf war es Herr Baeriswyl, der
als einer der ersten Schiiler des Herrn Jaques nicht
nur in den Primarschulen der Stadt Rhythmik-
unterricht erteilte, sondern auch in einem Heim fiir
schwererziehbare Knaben. Herr Dr. Decroly in Briis-
sel, Herr Dr. Forel in Morges gehorten zu den ersten,
welche die Rhythmik therapeutisch verwendeten.

99



	Natur - Kunst : zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

