Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 38 (1965-1966)

Heft: 4

Artikel: Erzieherische Werte der Kunst
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-852458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-852458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN

Nr. 4, Seite 73-96

JULT 1965

Erzieherische Werte der Kunst

Von den erzieherischen Werten der Kunst zu
sprechen, hat nur dann einen Sinn, wenn die Kunst
nicht blof als eine unterhaltsame Zugabe und Er-
holung aufgefaBBt wird, sondern als ein grofartiges
Erzeugnis, das Grau des Alltags gleichsam mit ei-
nem farbigen Regenbogen zu iiberspannen. Das ist
mehr als ein bloBes Bild. Denn alle wahrhafte
Kunst weist durch ihre Formgesetze auf die leben-
dige Beziehung hin zwischen dem Kosmos des eige-
nen Daseins und jenem des Daseinsganzen iiber-
haupt, denn beide entspringen den gleichen Urkraf-
ten. Doch ich will nicht vorgreifen. Unsere Betrach-
tungen sollen an der Reihe der Titelworte ausge-
richtet sein.

Danach driangt sich zunichst die Frage auf, was
iiberhaupt Erziehung sei. Es folgt die Frage nach
der Rangordnung der Werte, dann jene nach dem
Wesen der Kunst, um zuletzt in die Frage zu miin-
den, worin die erzieherischen Werte der Kunst be-
stehen. Selbstverstandlich nehme ich an, daB ihnen
diese Begriffe ebenso vertraut sind wie mir. Doch
ihre Vieldeutigkeit macht es erforderlich, uns auf
den gleichen Bedeutungsgehalt abzustimmen.

Zunichst: worin wollen wir den Sinn der Erzie-
hung sehen? Die Stammsilbe des Wortes gibt Aus-
kunft. «Ziehen» ist derjenigen von «stoBen» ent-
gegengesetzt. Aus unserem kérperlichen Bewegungs-
empfinden heraus, merken wir sofort den Unter-
schied. «Stoflen» bedeutet eigentlich von uns weg-
stoffen. «Ziehen» dagegen umgekehrt zu uns her-
ziehen. Das ist raumlich aufgefaBt; etwa ahnlich
dem «Fassen» und «Greifen» der Hande. Wie aber,
wenn wir die kleine Vorsilbe «er» vor diese Worte
setzen. Dann heif3t es nicht mehr «Fassen», sondern
«Erfassen», statt Greifen heifit es «Ergreifen» und
statt ziehen, sagen wir jetzt «Erziehen». Das sind
hier ausdriicklich innere Vorginge. Zwar sind auch
diese richtungsbetont. Aber sie vollziehen sich jetzt
nicht mehr im §uBleren, sondern im seelisch-geistigen
Innenraum. AuBerdem sind sie wie alle inneren Vor-
gange erleidend, als auch zugleich tatig-schopfe-
risch. Das ist so zu verstehen: wird der Mensch von
etwas innerlich erfafit, muf3 er es auch zu fassen
lernen. Wird er von etwas ergriffen, muf er es auch
ergreifen, und wird er erzogen, so hat er selbst er-
ziehend nachzuhelfen. Darin liegt tiberdies auch

der Unterschied zur bloen Bandigung und Zah-
mung. Hunde und Pferde kénnen beispielsweise ge-
zihmt werden. Dann sind sie nicht mehr wild; da-
mit aber auch nicht mehr trieb- und instinkt-frei,
sondern durch den menschlichen Willen eingefan-
gen. Den Menschen, und vor allem den werdenden
Menschen, vermag man dagegen nur soweit mit
Erfolg zu erziehen, als man ihn aufmerksam macht,
sich selber zu erziehen. Das geht so zu: Der Erzie-
her wirkt auf den Zogling nur dann, wenn ihn die-
ser als Vorbild anerkennt. Ist er’s, so will der Zog-
ling aus eigener Einsicht erstreben, was ihm am
Vorbild aufging: namlich das, was ihm urspriing-
lich als Leitbild verborgen war. Selbsterziehung
muf also den Umweg nehmen iiber die Erziehung
durch’s Vorbild, indem sich der Mensch als erzieh-
bares Wesen versteht, das sich gleichermaflen mit-
erzieht, wie es vom Erzieher erzogen wird. Ein Vor-
gang, der im Erzieherischen widerspiegelt, was
sich im Leben des Menschen grundsitzlich voll-
zieht. Denn auch hier ist der Mensch nicht bloB da,
sondern er ist schicksalsbildend da. Denn er gestal-
tet die Geschichte seines Lebens gleichermafien, wie
er von ihr gestaltet wird. Ich habe diese sich fort-
laufend wiederholende Wechselwirkung von aktiver
und erleidender Lebenshaltung seinerzeit durch die
Begriffe von Schicksal und Schickung zu klaren ge-
sucht. Danach kommt das Schicksal «mit», die
Schickung dagegen «ohne» unser Zutun zustande.
Doch zuriick zum Erziehungsvorgang. Das Vorbild
verkorpert dem werdenden Menschen also das, was
er aktuell braucht. Natiirlich nicht wortlich, son-
dern beispielhaft und sozusagen lichtspendend und
wegweisend. Da der innere Reifungsweg eines jeden
Menschen aber Wendungen hat, so entstehen mit
diesen auch neue Ausblicke und Perspektiven. Das
bedeutet jedoch neue zu bewiltigende Aufgaben
und damit auch Vorbilder. An ihnen wird dem wer-
denden Menschen die neu gestellte Aufgabe nicht
nur theoretisch, sondern praktisch-konkret vorge-
lebt. Bekanntestes Beispiel mag dasjenige der Eltern
sein als Vorbild ihrer Kinder. Freilich nur, sofern
diese von ihren Kindern als Vorbild anerkannt wer-
den. Zu ihnen mag spiter ein Lehrer treten, noch
spater vielleicht der berufliche Vorgesetzte, und
falls die innere Spannweite des Reifungsweges aus-

73



reicht, wird zuletzt ein Meister als Vorbild entdeckt.
Thm als Jinger zu folgen, ist solange berechtigt, bis
durch die eigene Erziehung eine meisterliche Le-
bensfithrung sich ergibt. Dabei kann es in der Ab-
folge von Kiinstlergenerationen sich ereignen, daf3
der Jiinger und Schiiler sogar den Meister iiber-
wichst. So etwa Plato sein Vorbild Sokrates, so
wiachst Michelangelo iiber seinen Lehrer Signorelli,
Goethe iiber Herder und Hodler tiber Barthélemy
Menn, und zwar nicht nur in bezug auf Umfang
und Gehalt der kiinstlerischen Leistungen, sondern
auch in bezug auf Erlebnisfiille. Selbstverstandlich
braucht das nicht die Eigenbedeutung dieser er-
wihnten Vorbilder herabzusetzen.

Damit streifen wir bereits die zweite Frage:
diejenige nach der Rangordnung der Werte. Ja, was
ist es eigentlich, was dem Menschen werthaltig
wird? Kurz und biindig alles, was seinen Bediirf-
nissen entspricht. Da er aber nicht nur korperliche,
sondern auch seelisch-geistige Bediirfnisse hat, ord-
nen sich ihm die Werte rangméBig von jenen zu
diesen nach oben. Im einzelnen darauf einzugehen,
kénnen wir uns ersparen. Immerhin sei darauf auf-
merksam gemacht, daB ein Teil der seelisch-geisti-
gen Werte trotz ihrer personalen Bedingtheit iiber-
personal verwurzelt bleibt. Dieser Teil ist also nicht
dem Gutdiinken des Einzelnen iiberlassen. Er wur-
zelt namlich in der Uebereinkunft von Sitten, von
Brauch und Recht des herrschenden geistigen Kli-
mas. Das gibt jenen Werten ihre normative Gel-
tungskraft, die, geschichtlich verstanden, zuriick-
greifen auf den geistig erarbeiteten Vorrat unge-
ziahlter Erfahrungen fritherer Geschlechter. Norm
heiBit ja bekanntlich Richtschnur, Vorschrift, MaB-
stab. Kurz: eine Forderung an den Einzelnen: nam-
lich an jedermann und nicht blo} an diesen oder je-
nen. Auch fordern diese Normen nicht einfach: «du
sollst», sondern zugleich auch, was und wie das Ge-
sollte zu wollen sei. Die bekannten Disziplinen der
Aesthetik, Logik, Ethik und des Rechts bezeugen
uns dies aufs eindringlichste. Die dort herausgear-
beiteten Normen sind uns im Sprachgebrauch lang-
stens gelaufig geworden als jene des Schonen, Wah-
ren, Guten und Richtigen. Davor hat der Einzelne,
wenn sie ihm bewuf3t werden, mit seinem Leben zu
bestehen. Und just dafiir benétigt er ja seine Vorbil-
der, die ihm diese Normen des Schonen, Wahren,
Guten und Richtigen auch beispielhaft vertreten.
Normen sind iiberdies weder mit Regeln noch Ge-
setzen zu verwechseln. Wenn namlich Regeln be-
folgt werden kénnen oder nicht, wenn sich Gesetze
zwangslaufig erfiillen, wie wir dies im ganzen Na-
turgeschehen beobachten, so ist es bei den Normen
anders. Sie verpflichten, d.h. sie stellen auf das

74

VerantwortungsbewuBtsein und damit auf die Er-
ziehungsbereitschaft des Einzelnen ab. Sie sind wie
der Gipfel des seelisch-geistigen Strebens mit ge-
radezu ausstrahlender Geltung von oben her, wenn
sie an einem lebendigen Beispiel zum Ereignis wer-
den. Da fiihlt sich der Einzelne zu ihnen emporge-
zogen und gleichzeitig ihnen unterstellt. Aber wir
wissen ja: Jede Verantwortung ist nur sinnvoll,
wenn sie dem Menschen Spielraum belaBt, sie auf
sich zu nehmen, oder ihr auszuweichen. Daran lieBe
sich die ganze Hintergrundsbreite der Menschheits-
geschichte ablesen. Das Phidnomen Mensch ist ja
keine einfache Fortsetzung des naturgeschichtlich
verstandenen Lebens. Er ist nicht blof3 biologisch
da. Es bricht eine neue Lebensform in ihm durch.
Denn er vermag in der Entscheidung zu leben zwi-
schen Zwang und Freiheit, zwischen Instinkt und
Verantwortung, zwischen Materie und Geist. Hier
herrschen nicht Gesetze. Hier wirken Normen, die
befolgt oder verfehlt werden. Deshalb gibt es auch
keinen einzigen groBBen Mythos der Menschheit, der
nicht von dieser Urerfahrung ausginge, wie der
Mensch schuldhaft werden kann aus Mangel an
Verantwortung und Gehorsam gegeniiber der
Norm, und ebensowenig gibt es eine Heilsbotschaft,
die nicht darauf abzielte, dem Menschen den Weg
zu weisen, um im Einklang mit der Norm zu leben.
Halten sie dies bitte fest. Denn just dies ist auch
verbindlich fiir alle groBen Werke der Weltkunst.
In ihnen némlich bringt der Mensch zur vollende-
ten Darstellung, was ihm als normativ gilt.

Ich habe das Wort Weltkunst ausgesprochen. Da-
mit gelangen wir bereits zur dritten Frage. Nam-
lich zu der, was Kunst sei. Auch hier diirfen wir
uns wieder kurz und biindig fassen. Kunst ist ge-
formter Ausdruck. Ausdruck wird alles, was ein In-
neres mitteilt. Doch geformt kann dieser Ausdruck
sehr unterschiedlich sein. Bisweilen kaum; dann
aber auch wieder bis zur &uBersten Stilisierung
durchgearbeitet. Ueberdies ist ja schon der Natur-
schrei eines Tieres Ausdruck. Namlich Ausdruck
fir seinesgleichen. Aber er bleibt spontan und
kaum wie selten geformt. Selbstverstandlich kennt
auch der Mensch die spontane Ausdrucksweise. Et-
wa, wenn sie sich in einem Freudenjauchzer ent-
ladt. Aber Kunst entsteht erst dort, wo sich durch
den geformten Ausdruck zugleich eine sinnvolle
Aussage einstellt.

Wir unterscheiden eine ganze Reihe von soge-
nannten Ausdruckselementen, die je nach ihrer Ge-
formtheit einen bestimmten Sinn erschliefen. So
wechseln etwa motorische, manuelle, visuelle und
akustische Ausdruckselemente ohne weiteres ihren
Sinn mit dem Wechsel ihrer Formung, sei diese nun



mehr vertikal, kontrastierend, dialektisch oder in-
tegrierend gepragt. Ein Beispiel moge dies gleich
veranschaulichen. Wihlen wir die linearen Aus-
druckselemente, die dem visuellen Gebiet angehé-
ren: also die Diagonale, respektive Vertikale, dann
die Horizontale, nachher das Dreieck und Kreuz
und schlieBlich die kurvigen Ausdruckselemente
wie der Kreis und die Spirale. Dann werden die dia-
gonal und vertikal geformten Kompositionen deut-
bar als Ausdruck von Entfaltungstendenzen und von
einer Aufrichtung von innen her; horizontal ge-
formte Kompositionen mit ihrer meistens kontrastie-
rend symmetrischen Aufteilung einer linken und
rechten Hailfte der Bildflichen werden deutbar als
Ausdruck einer Polarisierungs-, Ergédnzungs- und
Ausgleichstendenz, dialektisch zugespitzte Kreuz-
und Dreiecksformen dagegen werden zum Aus-
druck des dynamischen Zusammenspiels zwischen
These, Antithese bis zur Synthese hin, wahrend
schliefilich alle Kreisformen eine integrierende,
namlich eine allseitig einfassende, einverleibende
und ganzheitliche Tendenz zum Ausdruck bringen.
In ahnlicher Weise lassen sich selbstverstindlich
auch die Ausdruckselemente der motorischen, ma-
nuellen und akustischen Kiinste interpretieren. Un-
ter diesem Aspekt wird alle Kunst aber in erster
Linie ein grundsatzlich ausdruckspsychologisches
Phanomen. Anders gesagt: sie wird zu einer Spra-
che geformter Zeichen von sinnbildhafter Geladen-
heit und Kraft. Natiirlich kann sie dabei auch zu
einem asthetischen Genufl gelangen und soll es
auch. Doch geht es um ihre Aussagekraft, so hat
der Betrachter vor allem ihrer Sprachzeichen und
Sprachform kundig zu werden. Die Kunst, die bei-
des zugleich ist in ihren Werken: eine geformte
Form nach asthetischen Normen als auch ein Zei-
chen von besonderer Aussagekraft, fiir eine solche
Kunst haben wir ein aufschluBreiches Beispiel beim
formbegabtesten Volk aller Vélker. Ich meine die
Kunst der griechischen Antike. Formerfiillte Kunst
ist dort nie anders, als maBerfiillte Kunst nach
geforderten GrundmafBen verstanden, wie dies iiber-
haupt bei der Kunst aller alten Kulturen zutrifft.
Aber dort bei den Griechen war diese formerfiillte
Kunst zugleich auch ein sinntragender und unent-
behrlicher Bestandteil ihres Erziehungsideals.
Schén im griechischen Sinn ist nie anders zu erfas-
sen, als daB die sichtbar geformten GrundmafBe
Ausdruck einer innern Ordnung des Menschen zu
sein haben; eben das, was das griechische Wort
Kosmos im Gegensatz zu Chaos ausdriickt.

Als Beispiel dafiir kénnen alle entscheidenden
Werke der griechischen Kunst in Architektur, Pla-
stik, Dichtung und Musik herangezogen werden;

denn sie sind gleichermafBlen durchblutet von kér-
perlichen, seelischen wie geistigen Kraften. Solch
ganzheitlicher Gestaltung ihrer Werke wohnt jene
geheimnisvolle Wirkung inne, die sie uns nicht nur
als schon erscheinen 14Bt, sondern zugleich auch als
wahr und gut. Allerdings nur dort, wo die rechte
Rangordnung dieser Krifte hergestellt ist. Ich meine
derart, daB bei aller blutwarmen Nihe der Werke
die seelisch-geistige Ausstrahlung vorherrscht, be-
sonders bei der plastisch durchgearbeiteten Men-
schengestalt. Nur in dieser Weise enthiillt sie dem
Griechen das von ihm ersehnte Urbild des vergétt-
lichten Menschen, oder wenn sie lieber wollen, des
vermenschlichten Gottes. Seine Mythologie und
Kunst bezeugen dies immer wieder aufs neue. Wie
wire es Uberdies sonst moglich, dafl das griechische
Sinnbild des Kiinstlers, namlich Orpheus, nicht nur
Hades, den Gott der Unterwelt, mit seinem Lied
rithrte, sondern auch die Tiere, Baume und Steine
gefiigig machte. Hier werden dem Kinstler und sei-
ner Kunst eine lebensgestaltende und allesbeherr-
schende Macht zuerkannt, wie sonst nie wieder
mehr.

Ueberhaupt gilt das fiir alle Werke der Welt-
kunst, durch MaBordnungen gemeistert zu sein.
Und zwar nicht nur fiir die Meisterwerke des uns-
rigen, sondern auch diejenigen der anderen Konti-
nente. Von Meisterwerken sprechen wir dann, wenn
ihr geformter Ausdruck derart vortrefflich ist,daf} er
uniiberbietbar bleibt. Dem Sinn nach wire das eine
non-plus-ultra-Kunst. Allerdings mufl zur Meiste-
rung der Form noch etwas hinzukommen. Némlich
eine Kunst, wo sich Gestalt wie Gehalt vollstimmig
entsprechen. In diesem Fall miiBite also nicht nur
ihre Form, sondern auch ihr Aussagegehalt, zu
einer menschlich allgemein gultigen Bedeutung ge-
meistert sein. Das heifit, er miiBte aus den Ur-Er-
fahrungen des Menschseins geschopft sein. Dazu ge-
horen aber auBler den typisch menschlichen Verhal-
tensweisen des leiblichen und seelischen Lebens, wie
etwa diejenigen zwischen Mensch und Mensch, ob
liebend oder kampfend, dienend oder herrschend,
hingebend oder fithrend, auch die typisch mensch-
lichen Fahigkeiten einer Welterfassung und Sinn-
deutung des Lebens. Also die Fihigkeit zur Einord-
nung in Raum und Zeit, in Materie und Geschichte,
die Fihigkeit zur Ausrichtung auf die sichtbaren
wie unsichtbaren Krafte; darauf, was «in» und dar-
auf, was «durch» alle Zeit hindurchwirkt, was end-
lich und unendlich ist, ortsbestimmt und ortlos,
physisch und metaphysisch.

Nach diesen grundsitzlichen Feststellungen diir-
fen wir uns endlich unserer Hauptfrage zuwenden.
Niamlich der, worin der erzieherische Wert der

75



Kunst eigentlich liege? Oder enger gefaBt: worin
der erzieherische Wert der Werke der Weltkunst
liege? Denn mit dieser Einschriankung schalten wir
von vornherein alle kiinstlerischen Leistungen aus,
die bloB dem Zier- und Schmuckverlangen ent-
springen. Wir wiederholen. Wesentlich ist ja dies
fiir unser Thema: daBl die angerufenen Werke der
Weltkunst in sinnbildlicher, also gleichnishafter
Sprache etwas auszusagen vermogen uber die vor-
hin erwihnten Urerfahrungen. Und daB sie dies
auBerdem in unmiBverstandlicher Weise erfiillen.
Es hat also im Wesen ihrer Aussage zu liegen, nach
ihrem Gehalt und ihrer Gestaltung etwas normativ
Giiltiges zu vermitteln. Damit gewinnen sie neben
ihrer kiinstlerischen eine eminent erzieherische Be-
deutung. Meine Damen und Herren: hier halten wir
den Schliissel unseres Themas in der Hand.

Doch sei hier noch sorgfaltig abgegrenzt zwi-
schen den Schaffenden, also den Urhebern der
Kunstwerke und den Empfangenden, also den Nach-
erlebenden. Denn die Schaffenden, die wirklich
normativ Giiltiges im Kunstwerk auszusagen ver-
mogen, bringen dies einzig und allein nur durch
eine gleichzeitig durchgefiihrte selbsterzieherische
Arbeit zustande, wogegen es fir die Nacherleben-
den unverbindlich ist, ob sie es beim bloBen Kunst-
genuf des formalen Erlebens bewenden lassen, oder
dabei auch am Aussagegehalt Anteil nehmen wol-
len.

Hier miissen wir allerdings eine kulturhistorische
Bemerkung einschalten. Beispielsweise ist auf ma-
gischer Kulturstufe fiir Schaffende wie Empfan-
gende alles kiinstlerische Schaffen und jede Aussage
nichts anderes, als eine halluzinatorische Beschwo-
rung dessen, was beide magisch uberwiltigt hat.
Das heifit, der magische Mensch muf} das, wovor er
erzittert und erschauert, in Bildwerke bannen und
in Maskentinzen entauBBern. Wie dies psychologisch
ausgelegt wird, ist ihnen ja wohl zur Gentige be-
kannt. Namlich als ein Ausgeliefert- und Ausge-
setztsein der frithzeitlichen Menschheit an ihr In-
stinkt- und Triebleben. Dieses setzt sich infolge
mangelnden BewuBtseinsgrades beim Einzelnen wie
bei der Gruppe selbsttitig und zwangsldufig durch.
Der magische Mensch lebt nicht, sondern wird
gelebt; handelt nicht, sondern erleidet. Deswegen
ist Geist und Antlitz jener Kunstwerke teilweise so
fratzenhaft, halb Mensch, halb Tier. Teilweise aber
auch aus der seelischen Not heraus so ergreifend
ernst und bis in’s Rétselhafte stilisiert.

Gelangt dann der Mensch aber auf spéiteren Ent-
wicklungsstufen zur wachen BewuBtheit, so tritt an
Stelle von Traum und Rausch der Wille zur gei-
stigen Ordnung. Statt Chaos, der Wille zur Sinn-

76

gebung und statt Bannung, der Wille zur Deutung.
Um welchen Gehalt es geht und in welchem Sinne
er zu fassen sei, darauf eben versuchen alle Werke
der Weltkunst ihre giiltige Antwort zu geben. Und
tatsachlich geben sie immer dann, wenn ihre Ur-
heber gegen alle Seiten des Lebens innerlich offen
waren — also auch gegen die dunklen und erst recht
gegen diese. In solchen Werken bleibt dann all das
personlich Erlebte an Leiden und Lieben, aber auch
an Hoifen und Glauben, an Verzicht und Erfolg, an
Tiefsicht und Erleuchtung irgendwie gelautert und
aufgehoben. Dazu gehort eben nicht nur ein reif
gestaltender Kiinstler, sondern auch ein reif gewor-
dener Mensch. Vor allem einer, der die innere
Kraft und GroBe aufgebracht hat, ein Kunstwerk
nicht selbstherrlich schaffen und gestalten zu wol-
len, sondern im Dienste normativer Verpflichtung.
Deshalb sagen dann Werke dieser Art immer so
viel aus. Ja, noch mehr. Es ist, als ob das Dasein in
ihnen tiefer durchschaut und erschaut wiirde, als
ohne sie.

Mit Recht werden sie jetzt Beispiele von mir ver-
langen, die diese Behauptung stiitzen. Nun, sie ken-
nen sie ebenso gut wie ich. Um gleich aus der mo-
numentalen Denkmalskunst zu schopfen, so méchte
ich sie fragen: wiren etwa die geheiligten Tempel
in China, Indien und Griechenland, die Moscheen
der Mohammedaner und die Dome Europas denk-
bar, wenn ihre Ersteller nur grofe Baumeister ge-
wesen waren? Ich glaube kaum. Sie mufiten auch
ebenso stark in ihrem Glauben verankert gewesen
sein. Ein Gleiches gilt von den Kinstlern der grie-
chischen Meisterplastiken, von den Dichtern und
Deutern eines Homer, Dante, Shakespeare und
Goethe, von den Musikern wie Palestrina, Bach,
Beethoven und Bruckner, von den Malern eines
Giotto, Fra Angelico, Grecco und Rembrandt. Hier
wandelte sich stets die magische Beschwoérungskunst
zu einem Bekenntnis von iiberpersonlicher Bedeu-
tung. Allerdings bezahlt mit den Priifungen eines
vollig durchlittenen und gelduterten Lebens. Wer
wagte hier noch abzuwigen, wieviel am Gelingen
solcher Werke die kiinstlerische Begabung als sol-
che, und wieviel die Erziehung zu einer letztlich
frommen Lebenshaltung daran beteiligt war. Denn
wer sich so von diesen Kiinstlern im unermudlichen
Bemiihen zur vollendeten Leistung emporarbeitet,
der erfahrt sie zugleich als Geschenk an sich selber,
gleichermaflen wie ihm das eigene Leben zum Auf-
trag wird, es nach den erfahrenen Normen zu er-
fillen.

Doch aufiler dem Gelingen eines in Priifungen
erworbenen Aussagegehaltes, und aufler der Her-
auskristallisierung der entsprechenden Ausdrucks-



form unter Ausschaltung aller Fragwiirdigkeiten
und Lisslichkeiten, auBer der Ueberwindung von
Ungeduld und Miidigkeit beim Durchhalten und
wiederholten Durcharbeiten bis zur wirklichen
Uebereinstimmung von Gehalt und Gestalt geht es
schlieBlich auch noch darum, nach dem erzieheri-
schen Wert eines Kunststils zu fragen. Erzieherisch
wertvoll ware vor allem das Herausspiiren und Er-
fassen des echten vom unechten Stil. Ist er echt, so
hat er Tiefenwirkung im Betrachter. Ist er unecht,
so bleibt seine Wirkung trotz gelegentlichen Effek-
tes oberflachenhaft und oberflachlich. (Gestatten
sie mir, ihnen in diesem Zusammenhang einen
Passus vorzulesen aus meiner Schrift «Michte der
Gestaltung» [Seite 158 «worin unterscheidet sich
nun der wirksame vom unwirksamen Stil?» — bis
Seite 163 Schlufwort: «Gralsszenen»].)

Wir unterschieden vorhin die Schaffenden und
Empfangenden des Kunstwerks, sprachen auch von
der Notwendigkeit der Selbsterziehung des Kinst-
lers, die fiir den Betrachter nicht in gleicher Weise
verbindlich zu sein braucht. Trotzdem ist die erzie-
herische Wirkung auch fiir ihn nicht belanglos. Vor
allem darum nicht, weil die ernste Beschiftigung
mit der Kunst ihn zur kulturhistorischen Orientie-
rung antreibt. Denn Kunstwerke verschiedener
Epochen eréffnen dem aufgeschlossenen Betrachter
die geschichtliche Tiefendimension. Dieser wohnt
bekanntlich ein hervorragender Bildungswert inne.
Sie fordert ihn auf, zu vergleichenden Wertungen,
befruchtet seinen Geistes- und Seelenraum mit den
groBen Aufgaben und Leistungen vergangener Zei-
ten, schenkt ihm vollere und reichere Erlebnisse, er-
moglicht ihm einen umfassenderen Rundblick und
fordert ihn schlieBlich heraus, seinen eigenen ge-
schichtlichen Standort verstehen zu lernen. Auch
liegt ein nicht geringer Erziehungswert des Kunst-
werkes darin, daBl es den Betrachter zu ganzheit-
licher Erlebnisschwingung anregt und nicht blof
zu intellektueller Begutachtung. Zuletzt bringt es
ihm auch bei, daB3 nicht sein duBerer und materiel-
ler, sondern nur sein innerlich erworbener Besitz
bereichert. Der Betrachter vermeint zwar aus ihm
herauszulesen und etwas herauszuhéren. Tatsich-
lich ist es aber gerade umgekehrt. Er sieht und hort
ithn ihn hinein, was er sich nachtriglich wissend zu
eigen zu machen hat. Die Kunstwerke ersetzen ihm
also in gewissem Sinne die frither bendtigten Vor-
bilder, indem sie deren Rolle itbernehmen: also als
getarnte Leit- oder Seelenbilder zu wirken. Denn
das, was dem Betrachter leitbildhaft im Geheimen
Innewohnt, ladet ihn im von auBien begegneten Bild
zur Zwiesprache ein. Dadurch entsteht ein ver-
traulicher Umgang mit den begegneten Werken. Thr

Aussagegehalt regt ihn an, sich auf seinen eigenen
Gehalt zu besinnen. Und was ihn vom Kunstwerk
her anspricht, will schlieBlich von ihm selber aus-
gesprochen werden. So begegnet er ihm gerne wie-
der, nicht zweimal, sondern unzihligemale, bis es
so innig mit seinem Alltag verbunden ist, daf es
seine Alltaglichkeit verklart, oder im Bilde gespro-
chen, bis das Grau des Alltags vom Regenbogen
iiberspannt wird. Sehen sie. Dazu benétigt der Be-
trachter nicht einmal weite Reisen ins Ausland. Er
hangt sich seine Lieblingsbilder zur taglichen Zwie-
sprache einfach in seine Kammer auf.

Aber nicht nur ein gerne wiederholter Blick auf
die aufgehéngten Bilder, die uns verborgenerweise
zum Sinnbild eigener seelischer Verfassung werden,
nicht nur diese allein verkliren den Alltag. Auch
die lebendige Beziehung zu Ton und Wort vermo-
gen dies — ja, vielleicht in noch gesteigerterem
MafBe, weil sie nicht blol an der Wand hangen, son-
dern nur dann lebendig sind, wenn wir sie in uns
nacherzeugend immer wieder aufs neue vergegen-
wirtigen. So kann etwa einer der rein gefiihrten
Adagiositze Mozarts aus seinen Klavier- oder Vio-
linkonzerten innerlich nachgehért und nachgefiihlt
werden, ohne ins Konzert gehen zu miissen. Ja, in
einem gewissen Sinn kénnen wir eine ganze Disko-
thek gedachtnisméaBig in uns selber abrollen lassen.
Das Gedachtnis ist zwar nicht dafiir entscheidend,
wohl aber der Gefiihlswert, der die entsprechende
Musik im Gedéchtnis auslost. Priifen sie sich nur
einmal selber darauf hin. Und wem stellte sich nicht
einem treuen Wegbegleiter gleich etwa ein Gedicht
Goethes oder Morikes, oder eine Sonette Rainer Ma-
ria Rilkes ein als Aufklang des beginnenden Tages?
Auch das diirfen wir als unmittelbar erzieherischen
Wert der Kunst buchen. Der Platz war gut gewihlt,
als ich beispielsweise vor Jahren einen Kollegen be-
suchend, an der Tiirfalle seines Arbeitsraumes ein
von ihm befestigtes Schildchen entdeckte, darauf er
sich das Turmerlied aus Goethes Faust gekritzelt
hatte mit der SchluBzeile: «ihr gliicklichen Augen,
was je ihr gesehen, es sei wie es wolle, es war doch
so schon». «Durch diese Tiire gehe ich taglich aus
und ein», meinte mein Kollege. Und er fuhr fort:
«diese Goethe-Worte sind mir wie die gro} gemalte
Initiale zu derjenigen Seite, die mir der heutige Tag
in meinem Lebensbuch zu lesen aufgegeben hat».
Diese von Goethe gebrauchte Wendung: «es sei wie
es wolle,» statt etwa «es ist wie es sein muB3». Ge-
rade von dieser sprachlichen Wendung geht eine
suggestiv aussohnende Wirkung aus. So gibt es na-
tiirlich eine Grofizahl anderer herrlicher Gedicht-
stellen, die nicht nur ihrer schwebenden Form we-
gen uns entziicken und l6sen, sondern gerade auch

77



deshalb, weil sie sich zu sinnspruchartiger Aussage
verdichtet haben. Sie warten nur darauf, von ihnen
entdeckt zu werden. Hier gleich noch ein weiteres
Beispiel: «viele Geschicke weben neben dem mei-
nen, durcheinander spielt sie das Dasein, und mein
Teil ist mehr als dieses Lebens schlanke Flamme
oder schmale Leier». Mir ist, als wiirde ich bei die-
sen Worten Hugo von Hoffmansthals eine Gold-
miinze in die Hand gedriickt bekommen. So kostbar
sind die Worte gepragt.

Verklarung, das ist’s, was uns solche Hoéhe des
kiinstlerischen Ausdrucks schenkt, und so diirfen
wir hier in grofer Zusammenfassung sagen: wenn
die philosophische Schau so etwas wie eine innere
Aussohnung bewirkt, die religiose Andacht Erlo-
sung, so die Kunst Verkldrung und innere Erhe-
bung. Warum? Weil die ernste Beschaftigung mit

ihr zum Anspruch erzieht auf den besten, ja, auf
den vollendeten kiinstlerischen Ausdruck. Das aber
erreichen wir vor allem im besinnlichen Umgang
mit den groBen Werken der Kunst, die sich uns un-
ausloschlich einpriagen. Und diese wiederum erzie-
hen unmittelbar zur Anerkennung normativer
Wertgehalte. Wenn dies auch vor allem an den
Meisterwerken der Weltkunst sinnfallig wird, so
mochte ich es nicht unterlassen, abschlieBend zu
betonen, daf} sich jedes eigene Bemithen um giiltige
Ausdrucksweise wie Ausdrucksform rechtfertigt.
Und zwar ausdriicklich wegen des erzieherischen
Wertes. Ohne Riicksicht auf etwelche Begabungen
liegt dieser erzieherische Wert durchaus nicht im er-
warteten Leistungserfolg, sondern im erbrachten
Einsatz. Denn nur dieser allein ist’s, der den Men-
schen tiber sich hinauszuheben vermag. F.T.

Notes sur Pestalozzi

Louis Meylan, Professeur honoraire de 1'Université de Lausanne

Voyons donc quelles meeurs s’établissent peu a
peu a Bonnal, par I’action d’Arner et de ses collabo-
rateurs. Notons d’abord le sens social du pasteur
Ernst (II, 10) :«Tant que nous sommes en vie, nous
appartenons a la société; nous ne faisons rien de bon
et nous ne sommes pour autrui qu'un fardeau in-
utile, lorsque nous nous tenons a I’écart de notre pro-
chainy. Il s’agit donc de ne pas se tenir a 1’écart du
prochain. Trés particuliérement des pauvres et des
humiliés. C’est de nouveau le pasteur qui, dans un
esprit tout a fait pestalozzien, suggére a Arner (II,
40), de méme que dans toutes les fétes populaires
de I’Antiquité on dressait une table ou se restau-
raient les pauvres, d’instituer une féte d’un nouveau
genre «pour élever les pauvres et les miséreux, afin
quils y participent joyeusement, jusqu’a la table
chargée de bienfaits et de bénédictions qu’a dressée
la divinité».

Il ne faut pas moins, dit-il, aider les coupables
(I, 70): «Il n’est rien de plus grand et de plus
noble, au service de Dieu et des hommes, que de pra-
tiquer la bonté envers ceux-la qui, désorientés par
leurs propres fautes, abaissés par la honte et poussés
hors de leurs gonds par le chatiment, sont comme
des malades gravement atteints: plus que les autres
hommes, ils ont besoin de ménagements, d’humanité,
d’amour pour restaurer leur existence ravagée et
leur nature méme, désintégrée par ce choc violent».
L’amour du prochain quel qu’il soit et quoi qu’il ait
fait est, en effet, «le culte en esprit et en vérité»; c’est
lui qui engendre la foi véritable. «Mes enfants, la

78

Fin

ou se manifeste I’'amour du prochain, Dieu n’est pas
loin . . . Ce n’est que par le truchement de ’homme
que Dieu est pour les hommes le Dieu de I'hu-
manité. Si tu assistes le pauvre, de facon qu’il puisse
vivre en homme, c’est alors que tu lui montreras
Dieuy, dit encore le pasteur (III, 82).

Cette bienveillance, cet esprit de service et d’en-
traide se manifestent d’abord dans la famille de Ger-
trude. L’ainée de ses enfants prie avec ses fréres et
sceurs: «O notre bon Pére céleste! nous autres hum-
bles enfants, assemblés ici pour prier, sommes
fréres et sceurs; aussi ferons-nous en sorte de nous
entendre toujours parfaitement, et non seulement de
ne nous causer mutuellement aucun tort, mais en-
core de nous faire tout le bien que nous pourrons.
Nous aurons soin des plus petits avec tant de zéle et
d’attention, que notre meére et notre pére bien-aimés
puissent, sans inquiétude, vaquer a leur ouvrage et
au soin du pain quotidien; c’est tout ce que nous
pouvons faire pour eux, en retour de toute la peine
qu’ils prennent, des soucis et des sacrifices qu’ils
s’imposent pour nous». Et leur mére leur fait con-
naitre, par des actes, ce qu’est la charité. Elle leur
suggere (I, 32 et 37) d’offrir leur gotiter aux enfants
de Rudi, une des victimes d’'Hummel. Il faut voir de
quelle facon charmante et personnelle ils trouvent
moyen de faire accepter leur don a des enfants que
la faim et I’abandon ont rendus farouches. Ensuite
elle les associe a ’aide qu’elle apporte a ce méme
Rudi, pour remettre de l'ordre dans son ménage
(I1,9) et apprendre a ses enfants a filer (III, 10).



	Erzieherische Werte der Kunst

