
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 38 (1965-1966)

Heft: 4

Artikel: Erzieherische Werte der Kunst

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 4, Seite 73-96 JULI 1965

Erzieherische Werte der Kunst

Von den erzieherischen Werten der Kunst zu
sprechen, hat nur dann einen Sinn, wenn die Kunst
nicht bloß als eine unterhaltsame Zugabe und
Erholung aufgefaßt wird, sondern als ein großartiges
Erzeugnis, das Grau des Alltags gleichsam mit
einem farbigen Regenbogen zu überspannen. Das ist
mehr als ein bloßes Bild. Denn alle wahrhafte
Kunst weist durch ihre Formgesetze auf die lebendige

Beziehung hin zwischen dem Kosmos des eigenen

Daseins und jenem des Daseinsganzen
überhaupt, deim beide entspringen den gleichen Urkräf-
ten. Doch ich will nicht vorgreifen. Unsere Betrachtungen

sollen an der Reihe der Titelworte
ausgerichtet sein.

Danach drängt sich zunächst die Frage auf, was
überhaupt Erziehung sei. Es folgt die Frage nach
der Rangordnung der Werte, dann jene nach dem

Wesen der Kunst, um zuletzt in die Frage zu münden,

worin die erzieherischen Werte der Kunst
bestehen. Selbstverständlich nehme ich an, daß ihnen
diese Begriffe ebenso vertraut sind wie mir. Doch
ihre Vieldeutigkeit macht es erforderlich, uns auf
den gleichen Bedeutungsgehalt abzustimmen.

Zunächst: worin wollen wir den Sinn der Erziehung

sehen? Die Stammsilbe des Wortes gibt
Auskunft. «Ziehen» ist derjenigen von «stoßen»

entgegengesetzt. Aus unserem körperlichen Bewegungsempfinden

heraus, merken wir sofort den Unterschied.

«Stoßen» bedeutet eigentlich von uns
wegstoßen. «Ziehen» dagegen umgekehrt zu uns
herziehen. Das ist räumlich aufgefaßt; etwa ähnlich
dem «Fassen» und «Greifen» der Hände. Wie aber,
wenn wir die kleine Vorsilbe «er» vor diese Worte
setzen. Dann heißt es nicht mehr «Fassen», sondern
«Erfassen», statt Greifen heißt es «Ergreifen» und
statt ziehen, sagen wir jetzt «Erziehen». Das sind
hier ausdrücklich innere Vorgänge. Zwar sind auch
diese richtungsbetont. Aber sie vollziehen sich jetzt
nichtmehr im äußeren, sondern im seelisch-geistigen
Innenraum. Außerdem sind sie wie alle inneren
Vorgänge erleidend, als auch zugleich tätig-schöpferisch.

Das ist so zu verstehen: wird der Mensch von
etwas innerlich erfaßt, muß er es auch zu fassen
lernen. Wird er von etwas ergriffen, muß er es auch
ergreifen, und wird er erzogen, so hat er selbst
erziehend nachzuhelfen. Darin liegt überdies auch

der Unterschied zur bloßen Bändigung und
Zähmung. Hunde und Pferde können beispielsweise
gezähmt werden. Dann sind sie nicht mehr wild;
damit aber auch nicht mehr trieb- und instinkt-frei,
sondern durch den menschlichen Willen eingefangen.

Den Menschen, und vor allem den werdenden
Menschen, vermag man dagegen nur soweit mit
Erfolg zu erziehen, als man ihn aufmerksam macht,
sich selber zu erziehen. Das geht so zu: Der Erzieher

wirkt auf den Zögling nur dann, wenn ihn dieser

als Vorbild anerkennt. Ist er's, so will der Zögling

aus eigener Einsicht erstreben, was ihm am
Vorbild aufging: nämlich das, was ihm ursprünglich

als Leitbild verborgen war. Selbsterziehung
muß also den Umweg nehmen über die Erziehung
durch's Vorbild, indem sich der Mensch als erziehbares

Wesen versteht, das sich gleichermaßen
miterzieht, wie es vom Erzieher erzogen wird. Ein
Vorgang, der im Erzieherischen widerspiegelt, was
sich im Leben des Menschen grundsätzlich
vollzieht. Denn auch hier ist der Mensch nicht bloß da,
sondern er ist schicksalsbildend da. Denn er gestaltet

die Geschichte seines Lebens gleichermaßen, wie
er von ihr gestaltet wird. Ich habe diese sich
fortlaufend wiederholende Wechselwirkung von aktiver
und erleidender Lebenshaltung seinerzeit durch die

Begriffe von Schicksal und Schickung zu klären
gesucht. Danach kommt das Schicksal «mit», die

Schickung dagegen «ohne» unser Zutun zustande.
Doch zurück zum Erziehungsvorgang. Das Vorbild
verkörpert dem werdenden Menschen also das, was

er aktuell braucht. Natürlich nicht wörtlich,
sondern beispielhaft und sozusagen lichtspendend und
wegweisend. Da der innere Reifungsweg eines jeden
Menschen aber Wendungen hat, so entstehen mit
diesen auch neue Ausblicke und Perspektiven. Das

bedeutet jedoch neue zu bewältigende Aufgaben
und damit auch Vorbilder. An ihnen wird dem
werdenden Menschen die neu gestellte Aufgabe nicht
nur theoretisch, sondern praktisch-konkret vorgelebt.

Bekanntestes Beispiel mag dasjenige der Eltern
sein als Vorbild ihrer Kinder. Freilich nur, sofern
diese von ihren Kindern als Vorbild anerkannt werden.

Zu ihnen mag später ein Lehrer treten, noch

später vielleicht der berufliche Vorgesetzte, und
falls die innere Spannweite des Reifungsweges aus-

73



reicht, wird zuletzt ein Meister als Vorbild entdeckt.
Ihm als Jünger zu folgen, ist solange berechtigt, bis

durch die eigene Erziehung eine meisterliche
Lebensführung sich ergibt. Dabei kann es in der
Abfolge von Künstlergenerationen sich ereignen, daß

der Jünger und Schüler sogar den Meister
überwächst. So etwa Plato sein Vorbild Sokrates, so

wächst Michelangelo über seinen Lehrer Signorelli,
Goethe über Herder und Hodler über Barthélémy
Menn, und zwar nicht nur in bezug auf Umfang
und Gehalt der künstlerischen Leistungen, sondern
auch in bezug auf Erlebnisfülle. Selbstverständlich
braucht das nicht die Eigenbedeutung dieser
erwähnten Vorbilder herabzusetzen.

Damit streifen wir bereits die zweite Frage:
diejenige nach der Rangordnung der Werte. Ja, was
ist es eigentlich, was dem Menschen werthaltig
wird? Kurz und bündig alles, was seinen Bedürfnissen

entspricht. Da er aber nicht nur körperliche,
sondern auch seelisch-geistige Bedürfnisse hat, ordnen

sich ihm die Werte rangmäßig von jenen zu
diesen nach oben. Im einzelnen darauf einzugehen,
können wir uns ersparen. Immerhin sei darauf
aufmerksam gemacht, daß ein Teil der seelisch-geistigen

Werte trotz ihrer personalen Bedingtheit
überpersonal verwurzelt bleibt. Dieser Teil ist also nicht
dem Gutdünken des Einzelnen überlassen. Er wurzelt

nämlich in der Uebereinkunft von Sitten, von
Brauch und Recht des herrschenden geistigen
Klimas. Das gibt jenen Werten ihre normative
Geltungskraft, die, geschichtlich verstanden, zurückgreifen

auf den geistig erarbeiteten Vorrat
ungezählter Erfahrungen früherer Geschlechter. Norm
heißt ja bekanntlich Richtschnur, Vorschrift, Maßstab.

Kurz: eine Forderung an den Einzelnen: nämlich

an jedermann und nicht bloß an diesen oder
jenen. Auch fordern diese Normen nicht einfach: «du

sollst», sondern zugleich auch, was und wie das

Gesollte zu wollen sei. Die bekannten Disziplinen der

Aesthetik, Logik, Ethik und des Rechts bezeugen
uns dies aufs eindringlichste. Die dort herausgearbeiteten

Normen sind uns im Sprachgebrauch längstens

geläufig geworden als jene des Schönen, Wahren,

Guten und Richtigen. Davor hat der Einzelne,
wenn sie ihm bewußt werden, mit seinem Leben zu
bestehen. Und just dafür benötigt er ja seine Vorbilder,

die ihm diese Normen des Schönen, Wahren,
Guten und Richtigen auch beispielhaft vertreten.
Normen sind überdies weder mit Regeln noch
Gesetzen zu verwechseln. Wenn nämlich Regeln
befolgt werden können oder nicht, wenn sich Gesetze

zwangsläufig erfüllen, wie wir dies im ganzen
Naturgeschehen beobachten, so ist es bei den Normen
anders. Sie verpflichten, d. h. sie stellen auf das

Verantwortungsbewußtsein und damit auf die

Erziehungsbereitschaft des Einzelnen ab. Sie sind wie
der Gipfel des seelisch-geistigen Strebens mit
geradezu ausstrahlender Geltung von oben her, wenn
sie an einem lebendigen Beispiel zum Ereignis werden.

Da fühlt sich der Einzelne zu ihnen emporgezogen

und gleichzeitig ihnen unterstellt. Aber wir
wissen ja: Jede Verantwortung ist nur sinnvoll,
wenn sie dem Menschen Spielraum beläßt, sie auf
sich zu nehmen, oder ihr auszuweichen. Daran ließe
sich die ganze Hintergrundsbreite der Menschheitsgeschichte

ablesen. Das Phänomen Mensch ist ja
keine einfache Fortsetzung des naturgeschichtlich
verstandenen Lebens. Er ist nicht bloß biologisch
da. Es bricht eine neue Lebensform in ihm durch.
Denn er vermag in der Entscheidung zu leben
zwischen Zwang und Freiheit, zwischen Instinkt und
Verantwortung, zwischen Materie und Geist. Hier
herrschen nicht Gesetze. Hier wirken Normen, die

befolgt oder verfehlt werden. Deshalb gibt es auch
keinen einzigen großen Mythos der Menschheit, der
nicht von dieser Urerfahrung ausginge, wie der
Mensch schuldhaft werden kann aus Mangel an
Verantwortung und Gehorsam gegenüber der

Norm, und ebensowenig gibt es eine Heilsbotschaft,
die nicht darauf abzielte, dem Menschen den Weg
zu weisen, um im Einklang mit der Norm zu leben.
Halten sie dies bitte fest. Denn just dies ist auch
verbindlich für alle großen Werke der Weltkunst.
In ihnen nämlich bringt der Mensch zur vollendeten

Darstellung, was ihm als normativ gilt.
Ich habe das Wort Weltkunst ausgesprochen. Damit

gelangen wir bereits zur dritten Frage. Nämlich

zu der, was Kunst sei. Auch hier dürfen wir
uns wieder kurz und bündig fassen. Kunst ist
geformter Ausdruck. Ausdruck wird alles, was ein
Inneres mitteilt. Doch geformt kann dieser Ausdruck
sehr unterschiedlich sein. Bisweilen kaum; dann
aber auch wieder bis zur äußersten Stilisierung
durchgearbeitet. Ueberdies ist ja schon der Naturschrei

eines Tieres Ausdruck. Nämlich Ausdruck
für seinesgleichen. Aber er bleibt spontan und
kaum wie selten geformt. Selbstverständlich kennt
auch der Mensch die spontane Ausdrucksweise.

Etwa, wenn sie sich in einem Freudenjauchzer
entlädt. Aber Kunst entsteht erst dort, wo sich durch
den geformten Ausdruck zugleich eine sinnvolle
Aussage einstellt.

Wir unterscheiden eine ganze Reihe von
sogenannten Ausdruckselementen, die je nach ihrer Ge-

formtheit einen bestimmten Sinn erschließen. So

wechseln etwa motorische, manuelle, visuelle und
akustische Ausdruckselemente ohne weiteres ihren
Sinn mit dem Wechsel ihrer Formung, sei diese nun

74



mehr vertikal, kontrastierend, dialektisch oder
integrierend geprägt. Ein Beispiel möge dies gleich
veranschaulichen. Wählen wir die linearen
Ausdruckselemente, die dem visuellen Gebiet angehören:

also die Diagonale, respektive Vertikale, dann
die Horizontale, nachher das Dreieck und Kreuz
und schließlich die kurvigen Ausdruckselemente
wie der Kreis und die Spirale. Dann werden die
diagonal und vertikal geformten Kompositionen deutbar

als Ausdruck von Entfaltungstendenzen und von
einer Aufrichtung von innen her; horizontal
geformte Kompositionen mit ihrer meistens kontrastierend

symmetrischen Aufteilung einer linken und
rechten Hälfte der Bildflächen werden deutbar als

Ausdruck einer Polarisierungs-, Ergänzungs- und
Ausgleichstendenz, dialektisch zugespitzte Kreuz-
und Dreiecksformen dagegen werden zum
Ausdruck des dynamischen Zusammenspiels zwischen
These, Antithese bis zur Synthese hin, während
schließlich alle Kreisformen eine integrierende,
nämlich eine allseitig einfassende, einverleibende
und ganzheitliche Tendenz zum Ausdruck bringen.
In ähnlicher Weise lassen sich selbstverständlich
auch die Ausdruckselemente der motorischen,
manuellen und akustischen Künste interpretieren. Unter

diesem Aspekt wird alle Kunst aber in erster
Linie ein grundsätzlich ausdruckspsychologisches
Phänomen. Anders gesagt: sie wird zu einer Sprache

geformter Zeichen von sinnbildhafter Geladenheit

und Kraft. Natürlich kann sie dabei auch zu
einem ästhetischen Genuß gelangen und soll es

auch. Doch geht es um ihre Aussagekraft, so hat
der Betrachter vor allem ihrer Sprachzeichen und
Sprachform kundig zu werden. Die Kunst, die beides

zugleich ist in ihren Werken: eine geformte
Form nach ästhetischen Normen als auch ein
Zeichen von besonderer Aussagekraft, für eine solche
Kirnst haben wir ein aufschlußreiches Beispiel beim
formbegabtesten Volk aller Völker. Ich meine die
Kunst der griechischen Antike. Formerfüllte Kunst
ist dort nie anders, als maßerfüllte Kunst nach
geforderten Grundmaßen verstanden, wie dies

überhaupt bei der Kunst aller alten Kulturen zutrifft.
Aber dort bei den Griechen war diese formerfüllte
Kunst zugleich auch ein sinntragender und
unentbehrlicher Bestandteil ihres Erziehungsideals.
Schön im griechischen Sinn ist nie anders zu erfassen,

als daß die sichtbar geformten Grundmaße
Ausdruck einer innern Ordnung des Menschen zu
sein haben; eben das, was das griechische Wort
Kosmos im Gegensatz zu Chaos ausdrückt.

Als Beispiel dafür können alle entscheidenden
Werke der griechischen Kunst in Architektur,
Plastik, Dichtung und Musik herangezogen werden;

denn sie sind gleichermaßen durchblutet von
körperlichen, seelischen wie geistigen Kräften. Solch

ganzheitlicher Gestaltung ihrer Werke wohnt jene
geheimnisvolle Wirkung inne, die sie uns nicht nur
als schön erscheinen läßt, sondern zugleich auch als

wahr und gut. Allerdings nur dort, wo die rechte

Bangordnung dieser Kräfte hergestellt ist. Ich meine
derart, daß bei aller blutwarmen Nähe der Werke
die seelisch-geistige Ausstrahlung vorherrscht,
besonders bei der plastisch durchgearbeiteten
Menschengestalt. Nur in dieser Weise enthüllt sie dem
Griechen das von ihm ersehnte Urbild des vergött-
lichten Menschen, oder wenn sie lieber wollen, des

vermenschlichten Gottes. Seine Mythologie und
Kunst bezeugen dies immer wieder aufs neue. Wie
wäre es überdies sonst möglich, daß das griechische
Sinnbild des Künstlers, nämlich Orpheus, nicht nur
Hades, den Gott der Unterwelt, mit seinem Lied
rührte, sondern auch die Tiere, Bäume und Steine

gefügig machte. Hier werden dem Künstler und
seiner Kunst eine lebensgestaltende und allesbeherr-
schende Macht zuerkannt, wie sonst nie wieder
mehr.

Ueberhaupt gilt das für alle Werke der
Weltkunst, durch Maßordnungen gemeistert zu sein.
Und zwar nicht nur für die Meisterwerke des uns-
rigen, sondern auch diejenigen der anderen Kontinente.

Von Meisterwerken sprechen wir dann, wenn
ihr geformter Ausdruck derart vortrefflich ist, daß er
unüberbietbar bleibt. Dem Sinn nach wäre das eine
non-plus-ultra-Kunst. Allerdings muß zur Meisterung

der Form noch etwas hinzukommen. Nämlich
eine Kunst, wo sich Gestalt wie Gehalt vollstimmig
entsprechen. In diesem Fall müßte also nicht nur
ihre Form, sondern auch ihr Aussagegehalt, zu
einer menschlich allgemein gültigen Bedeutung
gemeistert sein. Das heißt, er müßte aus den Ur-Er-
fahrungen des Menschseins geschöpft sein. Dazu
gehören aber außer den typisch menschlichen
Verhaltensweisen des leihlichen und seelischen Lebens, wie
etwa diejenigen zwischen Mensch und Mensch, ob

liebend oder kämpfend, dienend oder herrschend,
hingebend oder führend, auch die typisch menschlichen

Fähigkeiten einer Welterfassung und
Sinndeutung des Lebens. Also die Fähigkeit zur Einordnung

in Kaum und Zeit, in Materie und Geschichte,
die Fähigkeit zur Ausrichtung auf die sichtbaren
wie unsichtbaren Kräfte; darauf, was «in» und darauf,

was «durch» alle Zeit hindurchwirkt, was endlich

und unendlich ist, ortsbestimmt und ortlos,
physisch und metaphysisch.

Nach diesen grundsätzlichen Feststellungen dürfen

wir uns endlich unserer Hauptfrage zuwenden.
Nämlich der, worin der erzieherische Wert der

75



Kunst eigentlich liege? Oder enger gefaßt: worin
der erzieherische Wert der Werke der Weltkunst
liege? Denn mit dieser Einschränkung schalten wir
von vornherein alle künstlerischen Leistungen aus,
die bloß dem Zier- und Schmuckverlangen
entspringen. Wir wiederholen. Wesentlich ist ja dies

für unser Thema: daß die angerufenen Werke der
Weltkunst in sinnbildlicher, also gleichnishafter
Sprache etwas auszusagen vermögen über die vorhin

erwähnten Urerfahrungen. Und daß sie dies

außerdem in unmißverständlicher Weise erfüllen.
Es hat also im Wesen ihrer Aussage zu hegen, nach
ihrem Gehalt und ihrer Gestaltung etwas normativ
Gültiges zu vermitteln. Damit gewinnen sie neben

ihrer künstlerischen eine eminent erzieherische
Bedeutung. Meine Damen und Herren: hier halten wir
den Schlüssel unseres Themas in der Hand.

Doch sei hier noch sorgfältig abgegrenzt
zwischen den Schaffenden, also den Urhebern der
Kunstwerke und den Empfangenden, also den
Nacherlebenden. Denn die Schaffenden, die wirklich
normativ Gültiges im Kunstwerk auszusagen
vermögen, bringen dies einzig und allein nur durch
eine gleichzeitig durchgeführte selbsterzieherische
Arbeit zustande, wogegen es für die Nacherlebenden

unverbindlich ist, ob sie es beim bloßen Kunstgenuß

des formalen Erlebens bewenden lassen, oder
dabei auch am Aussagegehalt Anteil nehmen wollen.

Hier müssen wir allerdings eine kulturhistorische
Bemerkung einschalten. Beispielsweise ist auf
magischer Kulturstufe für Schaffende wie Empfangende

alles künstlerische Schaffen und jede Aussage
nichts anderes, als eine halluzinatorische Beschwörung

dessen, was beide magisch überwältigt hat.
Das heißt, der magische Mensch muß das, wovor er
erzittert und erschauert, in Bildwerke barmen und
in Maskentänzen entäußern. Wie dies psychologisch
ausgelegt wird, ist ihnen ja wohl zur Genüge
bekannt. Nämlich als ein Ausgeliefert- und
Ausgesetztsein der frühzeitlichen Menschheit an ihr
Instinkt- und Triebleben. Dieses setzt sich infolge
mangelnden Bewußtseinsgrades beim Einzelnen wie
bei der Gruppe selbsttätig und zwangsläufig durch.
Der magische Mensch lebt nicht, sondern wird
gelebt; handelt nicht, sondern erleidet. Deswegen
ist Geist und Antlitz jener Kunstwerke teilweise so

fratzenhaft, halb Mensch, halb Tier. Teilweise aber
auch aus der seelischen Not heraus so ergreifend
ernst und bis in's Rätselhafte stilisiert.

Gelangt dann der Mensch aber auf späteren
Entwicklungsstufen zur wachen Bewußtheit, so tritt an
Stelle von Traum und Rausch der Wille zur
geistigen Ordnung. Statt Chaos, der Wille zur Sinn¬

gebung und statt Bannung, der Wille zur Deutung.
Um welchen Gehalt es geht und in welchem Sinne

er zu fassen sei, darauf eben versuchen alle Werke
der Weltkunst ihre gültige Antwort zu geben. Und
tatsächlich geben sie immer dann, wenn ihre
Urheber gegen alle Seiten des Lebens innerlich offen
waren - also auch gegen die dunklen und erst recht

gegen diese. In solchen Werken bleibt dann all das

persönlich Erlebte an Leiden und Lieben, aber auch
an Hoffen und Glauben, an Verzicht und Erfolg, an
Tiefsieht und Erleuchtung irgendwie geläutert und
aufgehoben. Dazu gehört eben nicht nur ein reif
gestaltender Künstler, sondern auch ein reif gewordener

Mensch. Vor allem einer, der die innere
Kraft und Größe aufgebracht hat, ein Kunstwerk
nicht selbstherrlich schaffen und gestalten zu wollen,

sondern im Dienste normativer Verpflichtimg.
Deshalb sagen dann Werke dieser Art immer so

viel aus. Ja, noch mehr. Es ist, als ob das Dasein in
ihnen tiefer durchschaut und erschaut würde, als

ohne sie.

Mit Recht werden sie jetzt Beispiele von mir
verlangen, die diese Behauptung stützen. Nun, sie kennen

sie ebenso gut wie ich. Um gleich aus der
monumentalen Denkmalskunst zu schöpfen, so möchte
ich sie fragen: wären etwa die geheiligten Tempel
in China, Indien und Griechenland, die Moscheen
der Mohammedaner und die Dome Europas denkbar,

wenn ihre Ersteller nur große Baumeister
gewesen wären? Ich glaube kaum. Sie mußten auch
ebenso stark in ihrem Glauben verankert gewesen
sein. Ein Gleiches gilt von den Künstlern der
griechischen Meisterplastiken, von den Dichtern und
Deutern eines Homer, Dante, Shakespeare und
Goethe, von den Musikern wie Palestrina, Bach,
Beethoven und Bruckner, von den Malern eines

Giotto, Fra Angelico, Grecco und Rembrandt. Hier
wandelte sich stets die magische Beschwörungskunst
zu einem Bekenntnis von überpersönlicher Bedeutung.

Allerdings bezahlt mit den Prüfungen eines

völlig durchlittenen und geläuterten Lebens. Wer
wagte hier noch abzuwägen, wieviel am Gelingen
solcher Werke die künstlerische Begabung als
solche, und wieviel die Erziehung zu einer letztlich
frommen Lebenshaltung daran beteiligt war. Denn
wer sich so von diesen Künstlern im unermüdlichen
Bemühen zur vollendeten Leistung emporarbeitet,
der erfährt sie zugleich als Geschenk an sich selber,
gleichermaßen wie ihm das eigene Leben zum Auftrag

wird, es nach den erfahrenen Normen zu
erfüllen.

Doch außer dem Gelingen eines in Prüfungen
erworbenen Aussagegehaltes, und außer der
Herauskristallisierung der entsprechenden Ausdrucks-

76



form unter Ausschaltung aller Fragwürdigkeiten
und Lässlichkeiten, außer der Ueberwindung von
Ungeduld und Müdigkeit beim Durchhalten und
wiederholten Durcharbeiten bis zur wirklichen
Uebereinstimmung von Gehalt und Gestalt geht es

schließlich auch noch darum, nach dem erzieherischen

Wert eines Kunststils zu fragen. Erzieherisch
wertvoll wäre vor allem das Herausspüren und
Erfassen des echten vom unechten Stil. Ist er echt, so

hat er Tiefenwirkung im Betrachter. Ist er unecht,
so bleibt seine Wirkung trotz gelegentlichen Effektes

oberflächenhaft und oberflächlich. (Gestatten
sie mir, ihnen in diesem Zusammenhang einen
Passus vorzulesen aus meiner Schrift «Mächte der

Gestaltung» [Seite 158 «worin unterscheidet sich

nun der wirksame vom unwirksamen Stil?» — bis
Seite 163 Schlußwort: «Gralsszenen»].)

Wir unterschieden vorhin die Schaffenden und
Empfangenden des Kunstwerks, sprachen auch von
der Notwendigkeit der Selbsterziehung des Künstlers,

die für den Betrachter nicht in gleicher Weise
verbindlich zu sein braucht. Trotzdem ist die
erzieherische Wirkung auch für ihn nicht belanglos. Vor
allem darum nicht, weil die ernste Beschäftigung
mit der Kunst ihn zur kulturhistorischen Orientierung

antreibt. Denn Kunstwerke verschiedener

Epochen eröffnen dem aufgeschlossenen Betrachter
die geschichtliche Tiefendimension. Dieser wohnt
bekanntlich ein hervorragender Bildungswert inne.
Sie fordert ihn auf, zu vergleichenden Wertungen,
befruchtet seinen Geistes- und Seelenraum mit den

großen Aufgaben und Leistungen vergangener Zeiten,

schenkt ihm vollere und reichere Erlebnisse,
ermöglicht ihm einen umfassenderen Bundblick und
fordert ihn schließlich heraus, seinen eigenen
geschichtlichen Standort verstehen zu lernen. Auch
liegt ein nicht geringer Erziehungswert des

Kunstwerkes darin, daß es den Betrachter zu ganzheitlicher

Erlebnisschwingung anregt und nicht bloß
zu intellektueller Begutachtung. Zuletzt bringt es

ihm auch bei, daß nicht sein äußerer und materieller,

sondern nur sein innerlich erworbener Besitz
bereichert. Der Betrachter vermeint zwar aus ihm
herauszulesen und etwas herauszuhören. Tatsächlich

ist es aber gerade umgekehrt. Er sieht und hört
ihn ihn hinein, was er sich nachträglich wissend zu
eigen zu machen hat. Die Kunstwerke ersetzen ihm
also in gewissem Sinne die früher benötigten
Vorbilder, indem sie deren Rolle übernehmen: also als

getarnte Leit- oder Seelenbilder zu wirken. Denn
das, was dem Betrachter leitbildhaft im Geheimen
innewohnt, ladet ihn im von außen begegneten Bild
zur Zwiesprache ein. Dadurch entsteht ein
vertraulicher Umgang mit den begegneten Werken. Ihr

Aussagegehalt regt ihn an, sich auf seinen eigenen
Gehalt zu besinnen. Und was ihn vom Kunstwerk
her anspricht, will schließlich von ihm selber

ausgesprochen werden. So begegnet er ihm gerne wieder,

nicht zweimal, sondern unzähligemale, bis es

so innig mit seinem Alltag verbunden ist, daß es

seine Alltäglichkeit verklärt, oder im Bilde gesprochen,

bis das Grau des Alltags vom Regenbogen
überspannt wird. Sehen sie. Dazu benötigt der
Betrachter nicht einmal weite Reisen ins Ausland. Er
hängt sich seine Lieblingsbilder zur täglichen
Zwiesprache einfach in seine Kammer auf.

Aber nicht nur ein gerne wiederholter Blick auf
die aufgehängten Bilder, die uns verborgenerweise
zum Sinnbild eigener seelischer Verfassung werden,
nicht nur diese allein verklären den Alltag. Auch
die lebendige Beziehung zu Ton und Wort vermögen

dies - ja, vielleicht in noch gesteigerterem
Maße, weil sie nicht bloß an der Wand hängen,
sondern nur dann lebendig sind, wenn wir sie in uns
nacherzeugend immer wieder aufs neue vergegenwärtigen.

So kann etwa einer der rein geführten
Adagiosätze Mozarts aus seinen Klavier- oder
Violinkonzerten innerlich nachgehört und nachgefühlt
werden, ohne ins Konzert gehen zu müssen. Ja, in
einem gewissen Sinn können wir eine ganze Diskothek

gedächtnismäßig in uns selber abrollen lassen.

Das Gedächtnis ist zwar nicht dafür entscheidend,
wohl aber der Gefühlswert, der die entsprechende
Musik im Gedächtnis auslöst. Prüfen sie sich nur
einmal selber darauf hin. Und wem stellte sich nicht
einem treuen Wegbegleiter gleich etwa ein Gedicht
Goethes oder Mörikes, oder eine Sonette Rainer Maria

Rilkes ein als Aufklang des beginnenden Tages?
Auch das dürfen wir als unmittelbar erzieherischen
Wert der Kunst buchen. Der Platz war gut gewählt,
als ich beispielsweise vor Jahren einen Kollegen
besuchend, an der Türfalle seines Arbeitsraumes ein
von ihm befestigtes Schildchen entdeckte, darauf er
sich das Türmerlied aus Goethes Faust gekritzelt
hatte mit der Schlußzeile: «ihr glücklichen Augen,
was je ihr gesehen, es sei wie es wolle, es war doch

so schön». «Durch diese Türe gehe ich täglich aus

und ein», meinte mein Kollege. Und er fuhr fort:
«diese Goethe-Worte sind mir wie die groß gemalte
Initiale zu derjenigen Seite, die mir der heutige Tag
in meinem Lebensbuch zu lesen aufgegeben hat».
Diese von Goethe gebrauchte Wendung: «es sei wie
es wolle,» statt etwa «es ist wie es sein muß».
Gerade von dieser sprachlichen Wendung geht eine

suggestiv aussöhnende Wirkung aus. So gibt es

natürlich eine Großzahl anderer herrlicher Gedichtstellen,

die nicht nur ihrer schwebenden Form wegen

uns entzücken und lösen, sondern gerade auch

77



deshalb, weil sie sich zu sinnspruchartiger Aussage
verdichtet haben. Sie warten nur darauf, von ihnen
entdeckt zu werden. Hier gleich noch ein weiteres

Beispiel: «viele Geschicke weben neben dem meinen,

durcheinander spielt sie das Dasein, und mein
Teil ist mehr als dieses Lebens schlanke Flamme
oder schmale Leier». Mir ist, als würde ich bei diesen

Worten Hugo von Hoffmansthals eine
Goldmünze in die Hand gedrückt bekommen. So kostbar
sind die Worte geprägt.

Verklärung, das ist's, was uns solche Höhe des

künstlerischen Ausdrucks schenkt, und so dürfen
wir hier in großer Zusammenfassung sagen: wenn
die philosophische Schau so etwas wie eine innere
Aussöhnung bewirkt, die religiöse Andacht
Erlösung, so die Kunst Verklärung und innere Erhebung.

Warum? Weil die ernste Beschäftigung mit

ihr zum Anspruch erzieht auf den besten, ja, auf
den vollendeten künstlerischen Ausdruck. Das aber
erreichen wir vor allem im besinnlichen Umgang
mit den großen Werken der Kunst, die sich uns
unauslöschlich einprägen. Und diese wiederum erziehen

unmittelbar zur Anerkennung normativer
Wertgehalte. Wenn dies auch vor allem an den
Meisterwerken der Weltkunst sinnfällig wird, so

möchte ich es nicht unterlassen, abschließend zu
betonen, daß sich jedes eigene Bemühen um gültige
Ausdrucksweise wie Ausdrucksform rechtfertigt.
Und zwar ausdrücklich wegen des erzieherischen
Wertes. Ohne Rücksicht auf etwelche Begabungen
liegt dieser erzieherische Wert durchaus nicht im
erwarteten Leistungserfolg, sondern im erbrachten
Einsatz. Denn nur dieser allein ist's, der den
Menschen über sich hinauszuheben vermag. F. T.

Notes sur Pestalozzi
Louis Meylan, Professeur honoraire de l'Université de Lausanne Fin

Voyons donc quelles mœurs s'établissent peu à

peu à Bonnal, par l'action d'Arner et de ses collaborateurs.

Notons d'abord le sens social du pasteur
Ernst (II, 10) :«Tant que nous sommes en vie, nous

appartenons à la société; nous ne faisons rien de bon

et nous ne sommes pour autrui qu'un fardeau
inutile, lorsque nous nous tenons à l'écart de notre
prochain». Il s'agit donc de ne pas se tenir à l'écart du
prochain. Très particulièrement des pauvres et des

humiliés. C'est de nouveau le pasteur qui, dans un
esprit tout à fait pestalozzien, suggère à Arner (II,
40), de même que dans toutes les fêtes populaires
de l'Antiquité on dressait une table où se restauraient

les pauvres, d'instituer une fête d'un nouveau

genre «pour élever les pauvres et les miséreux, afin
qu'ils y participent joyeusement, jusqu'à la table
chargée de bienfaits et de bénédictions qu'a dressée

la divinité».
Il ne faut pas moins, dit-il, aider les coupables

(II, 70): «Il n'est rien de plus grand et de plus
noble, au service de Dieu et des hommes, que de

pratiquer la bonté envers ceux-là qui, désorientés par
leurs propres fautes, abaissés par la honte et poussés
hors de leurs gonds par le châtiment, sont comme
des malades gravement atteints: plus que les autres
hommes, ils ont besoin de ménagements, d'humanité,
d'amour pour restaurer leur existence ravagée et
leur nature même, désintégrée par ce choc violent».
L'amour du prochain quel qu'il soit et quoi qu'il ait
fait est, en effet, «le culte en esprit et en vérité»; c'est

lui qui engendre la foi véritable. «Mes enfants, là

où se manifeste l'amour du prochain, Dieu n'est pas
loin Ce n'est que par le truchement de l'homme

que Dieu est pour les hommes le Dieu de
l'humanité. Si tu assistes le pauvre, de façon qu'il puisse
vivre en homme, c'est alors que tu lui montreras
Dieu», dit encore le pasteur (III, 82).

Cette bienveillance, cet esprit de service et
d'entraide se manifestent d'abord dans la famille de
Gertrude. L'aînée de ses enfants prie avec ses frères et
sœurs: «O notre bon Père céleste! nous autres humbles

enfants, assemblés ici pour prier, sommes
frères et sœurs; aussi ferons-nous en sorte de nous
entendre toujours parfaitement, et non seulement de

ne nous causer mutuellement aucun tort, mais
encore de nous faire tout le bien que nous pourrons.
Nous aurons soin des plus petits avec tant de zèle et
d'attention, que notre mère et notre père bien-aimés

puissent, sans inquiétude, vaquer à leur ouvrage et

au soin du pain quotidien; c'est tout ce que nous

pouvons faire pour eux, en retour de toute la peine
qu'ils prennent, des soucis et des sacrifices qu'ils
s'imposent pour nous». Et leur mère leur fait
connaître, par des actes, ce qu'est la charité. Elle leur
suggère (I, 32 et 37) d'offrir leur goûter aux enfants
de Rudi, une des victimes d'Hummel. Il faut voir de

quelle façon charmante et personnelle ils trouvent
moyen de faire accepter leur don à des enfants que
la faim et l'abandon ont rendus farouches. Ensuite
elle les associe à l'aide qu'elle apporte à ce même
Rudi, pour remettre de l'ordre dans son ménage
(II, 9) et apprendre à ses enfants à filer (III, 10).

78


	Erzieherische Werte der Kunst

