
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 37 (1964-1965)

Heft: 8

Artikel: Umrisse der philosophischen Pädagogik [Schluss]

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 8, Seite 165-192 NOVEMBER 1964

Umrisse der philosophischen Pädagogik
Von Eduard Spranger Schluß

Denken wir uns das menschliche Leben, sowohl
der Völker wie der einzelnen, als einen vielgliedri-
gen Prozeß, der mit dem Lehen eines Organismus
von fern verglichen werden kann, so entspricht in
ihm den Teilleistungen der physischen Organe die

Gliederung in einzelne kulturelle Leistungsgebiete,
von denen jedes einen in ihm herrschenden Sonderwert

des geistigen Lebens verwirklichen will und
soll. Keines von ihnen könnte je ganz ausfallen,
ohne daß damit eine wesentliche Bedingung des

Lebens in der uns allein vertrauten irdischen Welt
zerstört würde. Jedes dieser Gebiete ist schon in der
biologischen Schicht vorgebildet durch eine bestimmte
Organaustattimg und einen zu ihr gehörigen
Grundtrieb, worauf jedoch hier nicht eingegangen
werden kann. Auf geistig-kultureller Stufe reden

wir von Wertgebieten; sie bestehen in der Aufeinan-
derbezogenheit von objektiven Wertgebilden der

Kultur und von subjektiven (psychologischen)
Wertrichtungen, unter denen wir Wertschätzung
des Bestehenden und Wertforderungen des zu
Schaffenden verstehen. Ob wir die Wertgebiete vollständig

aufführen können, ist vorläufig nebensächlich.

Wir zählen einfach auf: das wirtschaftliche, das

wissenschaftliche, das ästhetische Gebiet. Hinzu
kommen die Verbundenheits- und die Machtverhältnisse,

die nicht, wie jene, auf einem Verhältnis
von Person zu Sache, sondern von Personen zu
Personen beruhen. Die entsprechenden Werte sind: der

Utilitätswert, der Erkenntniswert, der ästhetische

Wert; der Gemeinschaftswert, der Machtwert.
Leben ist nicht möglich ohne nützliche, lebenerhaltende

und -fördernde Güter, ohne Wirklichkeitserkenntnis,

ohne Verbundenheit mit Menschen und
ohne Herrschafts- bzw. Abhängigkeitsverhältnisse.
Der ästhetische Wert erscheint daneben wie ein
Stück Luxus. Aber schon die Natur hat diesen Luxus
ausgestreut: in ihm erst erleben wir eine beseelte

Verwandtschaft mit den Dingen und den Menschen,
die übrigens schon sehr wesentliche biologische
Funktionen übt. Jedem dieser Werte entspricht ein
typisches Erziehungssystem von einseitig gerade
auf ihn bezogener Struktur. So viel Urphänomene
des Wertlebens, so viel Grundformen des Erzie¬

hungsstiles. Die Wirtschaft unterwirft das Objekt
dem Subjekt in der Seinsschicht der Realität; die
Wissenschaft unterwirft das Subjekt dem reinen
Objektzusammenhange in der Schicht der Idealität;
die Kunst bewahrt Subjekt und Objekt ungetrennt
in der Schicht der Imagination. Die beiden
gesellschaftlichen Hauptdimensionen aber sind das

Miteinander und das Übereinander; auch sie werden
natürlich nur in isolierender Betrachtung herausgelöst.

1. Das utilitarische Bildungssystem, als Idealtypus

gedacht, unterliegt der Herrschaft der
Nützlichkeitswerte. Diese wieder weisen hin auf den Sinn
der Lebenserhaltung. Das Leben als

Selbsterhaltungssystem beruht auf einer Fülle von Anpassungen.

Dabei ist nicht nur an die Naturbedingungen
des Lebens zu denken, sondern auch an Kulturbedingungen,

die einen bestimmten Lebensstandard
fordern. Aber die Wurzeln liegen doch im Biologischen,
d. h. in all den Bedürfnissen, die aus der tierischen
Organisation des Menschen folgen. Dies Biologische
enthält auch Wertbezüge anderer Art vorgeformt in
sich: gesunde Vitalität und leibliche Gestalt sind
ästhetisch betont, in den Kampftrieben liegt der
Machtwert eingehüllt usw. Aber von dieser
Vielseitigkeit des Lebens kommt hier nur «das Erhaltende»

und in dieser Bedeutung «Nützliche» zur
Geltung. Als Bildungsgüter erscheinen demgemäß
vorwiegend wirtschaftlich wichtige Fertigkeiten und
Kenntnisse. Die Idee einer zweckfreien Erkenntnis,
die edle Liberalität der Schau (der griechischen
«Theorie») ist noch nicht entdeckt oder befreit.
Bildungswert ist entsprechend die Eignung eines

Bildungsgutes, den Menschen für nützliche
Verhaltungsweisen tauglich zu machen. Der Hebel der
Bildsamkeit liegt in dem Motiv, daß im Grunde
jeder seinen eignen Vorteil sucht. Da dieser Utilitaris-
mus in der Gesellschaft meist ein «Verhalten auf
Gegenseitigkeit» ist und der Mensch selbst wieder
für den Mitmenschen nützlich sein kann, so stammt
aus diesem Zusammenhang die bekannte und aller
Welt verständliche Formel des Erziehungsziels:
«den Menschen zu einem brauchbaren Mitglied der
Gesellschaft heranzubilden». Der geeignete gesell-

165



schaftliche Ort dafür ist nicht die Schule, deren
Namen auf einen weniger engen Ursprung hinweist,
sondern die Arbeitsstätte im weitesten Sinne.

Kein Erziehungssystem kann ganz ohne einen
utilitarischen Einschlag sein; denn jedes soll leben
lehren und muß somit an die «Realverbindungen
der menschlichen Natur» (Pestalozzi) anknüpfen.
Als selbständiger Typ wird das utilitarische
Bildungssystem aber erst dann sichtbar, wenn sich die
Wirtschaft als besonderer Lebensbereich stärker aus
dem Kulturganzen herausdifferenziert hat. Es ist
die Erziehungsweise, die dem Sinne nach am engsten

zur Wirtschaft gehört. Wo das wirtschaftliche
Denken und Verhalten in den Vordergrund des

Volksdaseins rückt, empfängt es jenen Schimmer
von Heiligkeit, mit dem es besonders die industrielle
Wirtschaftsepoche ausgestattet hat. Man kann mit
voller Leidenschaft alle Erziehung «vom Volke aus»
denken und doch die Maße dieser Erziehung nicht
höher greifen als in der Niederung der bloßen
Nützlichkeitswerte. Einem zweckfreien ästhetischen oder

gelehrten Humanismus hingegen tritt dieser
Bildungsanspruch im Gewände des Realismus entgegen.

Die Realschule ist aus diesem ökonomischen
Geist geboren. Das reinste Beispiel literarischer Art
dürfte in Herbert Spencers «Education, intellectual,
moral, physical» vorliegen.

2. Das theoretische Bildungssystem stellt das Ziel
der reinen Erkenntnis an die Spitze. Auch dieser
Gedanke ist in der menschlichen Geistesgeschichte
erst spät geboren worden. Reine Kontemplation
erwächst aus religiösen Wurzeln im Orient mit Ernst
und Kraft. Theorie aber in unserem Sinne eines
wissenschaftlichen Begreifens und Erklärens der
Welterscheinungen dürfte eine Besonderheit des

Abendlandes sein. Die Ausprägungen sind so

mannigfaltig wie die Theorie der Theorie ausfallen kann,
d. h. die Wissenschaftslehre. Wenn Max Scheler in
seiner «Soziologie des Wissens» drei ewig
nebeneinander bestehende, nicht etwa sich historisch
ablösende Arten des Wissens unterscheidet: das

religiöse Wissen, das metaphyische oder Bildungs-
Wissen und das positive oder Arbeits-Wissen, so ist
diese Einteilung, abgesehen von anderen Mängeln,
offenbar schon im Hinblick auf die gesellschaftlichen

Träger des Wissens gestaltet. In seiner Reinheit

tritt das theoretische Bildungssystem mm da

auf, wo das Ideal des reinen Wahrheitssuchens
durchgebrochen ist. Mit ihm ist notwendig eine
Tendenz zum System gesetzt; denn «die Wahrheit ist
das Ganze» (Hegel). Einen wesentlichen Unterschied

macht es jedoch, ob man das Wissen von der
Seite des Wissensstoffes oder von der Seite der Er-
kenntnisakte gliedert. Im ersten Falle wird das Bil¬

dungsideal entweder Enzyklopädisch oder
spezialistisch (z. B. naturwissenschaftlich oder philologisch)

; im zweiten Falle gipfelt es in der formalen
Erkenntnisbildung, d. h. der Schulung der
theoretischen Geistesakte, sei es aller grundlegenden oder
einzelner hervorgehobener. Als Bildungsgut
erscheint in diesem Zusammenhange vorwiegend das

Buch, in dem das Wissen niedergelegt ist, da der
einzelne Lehrer es nicht aus sich selbst erzeugen kann.
Der Bildungswert hegt in dem Lehrgehalt und
Übungsgehalt. Das Bildungsmotiv ist der reine,
nicht zweckbestimmte Erkenntnistrieb, der freilich
erst auf höherer Altersstufe mit Erfolg vorausgesetzt
werden kann. Die zugehörige spezifische
Bildungsgemeinschaft ist die Schule; die Form der Mitteilung
ist der Unterricht.

In seiner reinsten Gestalt stellt sich dieses

Bildungssystem dar im gelehrten Bildungsideal. In
jeder höheren Kultur wird es mindestens Aufgabe
eines besonderen Standes, der einerseits die Wissenstradition

zu pflegen, anderseits den Bestand des Wissens

zu mehren hat. Da die Erkenntnis nicht nur auf
die Naturwirklichkeit gerichtet ist, sondern auch auf
alle Kulturgebiete, so wiederholt sich in ihr das

ganze Leben selbst, nur projiziert auf die Ebene der
objektiven Seinserfassimg und Sinnerfassung.
Die Gefahr dieses Bildungssystems liegt daher in
der Verwechslung von Erkenntnis und Leben, von
Beschaulichkeit und Handeln. In jedem historisch
gegebenen Wissenschaftssystem sind zwar die
Beziehungen zu den anderen Seiten des Lebens in
mannigfachen Stärkegraden erkennbar. Der
Ursprung aus dem Religiösen ist jedoch auch hier das

Zentrale. Plato kam zur Philosophie durch die
Wiedererinnerung an ein reineres, metaphysisches
Leben. Die Scholastik konstruierte die Geheimnisse der
christlichen Offenbarung nach. Die Wissenschaft
des 17. Jahrhunderts strebte durch Pansophie nach
der Ebenbildlichkeit mit Gott; allerdings deutete
sich in dieser Epoche schon die Wendung zu einer
technisch-utilitarischen Auffassung der Wissenschaft

an. Die ganz reine, zweckfreie Kontemplation
konnte natürlich immer nur in engen Kreisen zur
höchsten Lebensbestimmung erhoben werden. Aber
von da strahlten Gedanken und Formen in andere
Lebenskreise aus, und die Idee, daß die Würde des

Menschen darin liege, die schwankende Erscheinung

mit dauernden Gedanken zu befestigen, ist
im Abendlande seit Plato und Aristoteles nie ganz
ausgestorben.

3. Das System der ästhetischen Erziehung wird
in der Regel mißverstanden. Sein Kern liegt nicht in
der Bildung zum Kunstgenuß (bzw. Naturgenuß)
oder zum Kimstschaffen. Das wäre ja nur eine Art

166



von Fachbildung. Mit ästhetischer Erziehung ist
vielmehr gemeint die Herausbildung einer ästhetischen

Seelenverfassung des Menschen. So allein sind
auch Schillers berühmte «Briefe» zu verstehen. In
gedrängtester Fassung kann man sagen: das menschliche

Verhalten, das ein Kunstwerk erzeugt oder

nacherzeugend genießt, ist nur Reflex eines Urver-
haltens, das dem ganzen Leben gegenüber und nicht
nur in Ausschnitten möglich ist. Wie nämlich ein
Kunstwerk an einem begrenzten, zunächst
sinnlichen Gegenstand sein Leben und die ganze unendliche

Bewegung der betrachtenden Seele zur Einheit
verschmilzt, so ist alles geistige Lehen immer
Verschmelzung des Daseinsstoffes mit Seelenform,
Wiederherstellung einer ungeteilten Subjekt-Objekt-Einheit,

von der wir als Kinder noch eine Ahnung
gehabt haben. In diesem Ungeteiltsein liegt auch, daß
das sinnliche Fundament den von ihm getragenen
ganzen geistigen Sinngehalt «ausdrückt». Weil der

Gegenstand etwas ausdrückt macht er auf die Seele

einen Eindruck; und weil die Seele sich ausdrückt,
spürt sie Verwandtes, Seelenhaftes in und mit dem
Eindruck des toten Gegenstandes. Der umfassendste

Gegenstand, den wir kennen, kann der Stoff des

Daseins genannt werden. Er ist nie bloßer, materieller
Rohstoff, sondern seihst schon seelebezogen und
seeleverwandt. Die leuchtende, farbige, tönende,
rhythmisierte Welt trägt eine gebannte Seele in sich, die

wir nur im ästhetischen Verhalten wiederfinden,
weil da unsere Seele mit dem Weltgehalt
mitschwingt, allerdings in einer die Realität überwindenden,

freieren, imaginativen Zone des Lebens.

Der Akzent kann aber bei diesem Einswerden
verschieden gesetzt werden. Wir nennen den
Impressionisten des Daseins einen Menschen, der ohne
starke eigne Formen den wechselnden Reizen des

Lebens ausgeliefert ist; einen Expressionisten des

Daseins den, der in alle Gegebenheiten und Schicksale

sofort seine Seele suhjektivierend hineinlegt.
Die harmonische Persönlichkeit allein findet das

ruhende Gleichgewicht zwischen Erlebnisstoff und
erlebender Seele. In ihr ist Unendliches gegenwärtig,

weil sie sonst nicht so rhythmisch mit dem
Universum mitschwingen könnte. Sie ist Form, d. h.

sieghafte Gestalt im Gewirr des Daseins; deshalb
kann sie allein auch aus der Welt reine Formen
herauslesen.

Den Menschen hierzu bilden, heißt ihm eine
«ästhetische Darstellung der Welt» in einem über
Herbart hinausgehenden Sinne vermitteln.
Bildungsgüter sind daher in diesem Zusammenhang
die plastischen Ideen und Formen der Natur wie der
Kunst; in der Literatur die «belles lettres», weil
sie selbst aus einem so ästhetisch verfaßten Geiste

hervorgegangen sind. Ihr Bildungswert liegt darin,
daß sie zur Form, zur inneren Seelengestalt
hinleiten. Die Stelle der Bildsamkeit liegt hier in der
weichen, formbaren Phantasie. Diese selbst produziert

Formen und Idealgestalten, sieht sie aus der
Welt heraus oder in sie hinein. In der erotischen
Seelenverfassung erfahren wir den geheimen Konnex

dieser Seelenkräfte mit dem zeugenden und
Gestalten bildenden Vermögen der geistigen Natur.
Der ganze Zusammenhang läßt sich schwer formulieren,

weil er sofort verfliegt, wenn die Schnitte des

Intellektes durch ihn hindurchgelegt werden. Man
muß hier den Mut zur metaphysischen Intuition
haben, wie ihn Plato, Plotin, Giordano Bruno, Goethe,

Schelling und der junge Nietzsche gehabt
haben. Die zugehörige Form der Bildungsgemeinschaft
ist der pädagogisch-erotische Bezug.

Man könnte meinen, daß dieser Bildungsstil nur
selten auf den aristokratischen Höhen der Kultur
erschienen sei. Und doch geht er durch die
Bildungsgeschichte aller der Zeiten des Abendlandes
hindurch, in denen der Eros neben der christlichen
Agape Lebensraum fand. Die griechische Kalokaga-
thie ist das ewige Muster. Renaissance (vgl. den

Cortegiano des Grafen Castiglione) und der frühe
klassische Neuhumanismus (Humboldt, Schiller,
Hölderlin) sind mit ihr in der Struktur der Seele

und des Sehens verwandt gewesen. Aber selbst

wenn die offizielle Geistesgeschichte der Bildung
nur spärliche Beispiele böte — und in der Schule ist
dieses Leben aus der Schönheit meist nur Aushängeschild

gewesen -, seine ewige Heimat hat dieser
Bildungsstil in dem Seelenverhältnis von Mann und
Weib, das mit den metaphysischen Bildungskräften,
aus denen das Kind seine Gestalt empfängt,
verwandt sein muß. Auch Jugend zu Jugend lebt aus
diesen ästhetischen Quellen, die eben nicht nur
schönen Schein, sondern eine metaphysische Wahrheit,

nämlich die gestaltgebende Idee, produzieren.
Deshalb handelt es sich hier um keinen Nebentypus,
sondern um ein ewiges zentrales Phänomen, aus
dessen Bereich nicht zufällig der Ausdruck Bilden

Formen seihst herstammt.
4. Die Idealtypen des sozialen und politischen

Erziehungssystems haben insofern einen bloß formalen

Charakter, als sowohl das «Miteinander» wie das

«Übereinander» erst durch den Sachgehalt und die
Werthöhe des Zusammenwirkens ihren vollen
«Geist» erhalten. Soll von dieser möglichen
Mannigfaltigkeit abgesehen werden, so bleiben nur die blassen

Gespenster von Solidarität, Mutualismus,
Altruismus, Sympathie und sonstige soziologische
Beziehungskategorien übrig. Von da aus läßt sich aber
kein eigenes Erziehungssystem ableiten. Deshalb

167



muß die Annahme gemacht werden, daß das

Miteinander und das Übereinander von dem totalsten
Lehensgehalt erfüllt seien, der sich denken läßt. Dieser

aber ist immer von metaphysisch-religiöser Art.
Das höchste Metaphysische in der Dimension des

Miteinander und Füreinander ist die Liehe; das

Höchste in der Dimension der Herrschaftsverhältnisse

ist die sittliche Macht, die der Staat verkörpern

soll. Ganz von selbst führen ja beide Linien
im Transzendenten zu dem Gott der Liebe und zu
Gott, dem allmächtigen Herrscher.

Erziehung zur Liebe ist immer nur möglich als

Erziehung durch Liebe, d. h. im Geiste der Liebe.
Aber die Liebe selbst hat noch viele Stufen, von der

sinnlich-biologisch begründeten über eine umfassende

Menschenliebe bis zur christlichen Liebe.
Bezeichnenderweise geht Liebe nicht nur auf Personen,

sondern auch auf Werte und Wertgebilde. Es

gibt Liebe zum Leben und Liebe zur Wissenschaft
und zur Kirnst. In der Liebe zu einer anderen Person

pflegt eines dieser Motive mitzuschwingen. Ich
liebe meinen Freund, weil ich in ihm die lebendige
Darstellung eines oder mancher jener Werte
umfasse, die ich auch liebe. Aber wenn ich ihn um
unserer Überzeugungsgemeinschaft oder um unserer
Arbeitsgemeinschaft oder um unserer Seelenharmonie

willen liebe, so liebe ich damit keine Abstrakta,
sondern diese Person in ihrer individuellen Wertfülle.

So etwas wie allgemeine Menschenliebe zum
Beispiel bedeutet nur die immerwährende Bereitschaft,

den begegnenden Einzelmenschen mit Liebe
zu umfassen. Was nicht individuell-personell
gerichtet ist, kann man Hilfsbereitschaft oder soziale

Gesinnung nennen, Liebe im vollen Sinne ist es

noch nicht. Daraus erhellt, daß die Liebe eine Kraft
ist, die aus dem Kern der Person kommt und auf
ihren Kern hin vorwärtsdringt. Liebesgemeinschaft

anonymer Art ist nicht denkbar.
Eine Erziehung, die aus dem Geist der Liebe heraus

gestaltet ist, hat also immer diesen tieferen Sinn,
daß das Innere der einen Person sich dem Innern
der andern Person erschließen soll und daß der eine

aus solcher Kernschicht heraus auf den andern
wirkt. Auch dieses «Reich der Liebe» hat noch seine

eigentümlichen Wesensgesetze, die aber hier nicht
entwickelt werden können. Will man nach jenen
Grundkategorien des Bildungsgebietes weiter
gliedern, so ist einziges Bildungsgut die Liebesgemeinschaft

selbst, Bildimgswert ist die emporhebende
und veredelnde Kraft der Liebe; die Bildsamkeit
hegt in dem Liebesinstinkt, aus dem allmählich
höhere Formen herausgeläutert werden sollen. Dieser
seltsame, immer wiederholte Kreislauf von Liebe als
Mittel zur Liebe als Ziel kann dann nicht überra¬

schen, wenn man in der Liebe (trotz Scheler) nur
den erscheinenden Ausdruck einer metaphysischen
Wesensidentität sieht. Diese, die in Gott ihren Quell
hat, vergewissert sich gleichsam ihrer selbst immer
von neuem durch Liebesübung und -erweisung.

Die über den ästhetischen Eros hinausgehende
Liebe ist das Geheimnis und die Botschaft des

Christentums. Dieser Geist konnte also erst in christlichen

Zeiten ganz durchbrechen, und er hat sich
überall dort in Familie, Schule und allen Formen
des Miteinanderlebens gezeigt, wo sie ihren Impuls
aus solchen letzten religiösen Tiefen empfingen. In
kleinen, engen Erziehungsgemeinschaften, vom
Mittelalter bis in die Zeiten des Pietismus, Wicherns
und Fliedners, konnten diese Erziehungskräfte oft

genug zu annähernd reiner Verwirklichung kommen.

Das ganze sittliche Problem wurde in ihnen
freilich nicht gemeistert. Es blieb ein einseitiger
Lebensstil, wenn auch vielleicht die heroischste
Einseitigkeit, zu der die Selbstüberwindung den
Menschen führen konnte.

Pestalozzi hat sich nicht genug tun können, diesen

Geist der Liebe als das Herz aller Erziehung
darzustellen.* Er hat die übrigen Seiten und
Erscheinungsformen des Lebens deshalb nicht verkümmern
lassen. Aber er hat sie alle um dieses Zentrum kreisen

lassen: «Unwidersprechlich ist im ganzen Umfang

der menschlichen Gefühle das Gefühl der Liebe
im Kinde dasjenige Gefühl, das das Wesen des

höheren Sinnes der Menschennatur allein rein
ausspricht und der Mittelpunkt ist, von dem alles übrige
Fühlen geordnet, geleitet, belebt und beschränkt
werden muß, um sich mit dem höheren Sinne unserer

Natur in seinem ganzen Umfange in Harmonie
zu erhalten.»

* Vgl. besonders die Schrift: «Ein Blick auf meine
Erziehungszwecke und Erziehungsversuche. (Pestalozzi, Sämtliche

Werke, herausg. von Seyffarth, Liegnitz 1901, Bd. 9.)

ENTWEDER ODER

Die ehemalige Sekretärin Bernhard Shaws berichtete
folgende Äußerung des Dichters, die den reichen Kranz der -
echten und erfundenen - Shaw-Anekdoten um eine weitere,
aber wirklich authentische vermehrt. Wiederholt wurden dem

Dichter hohe und höchste Orden angeboten, die er jedoch

konsequent ausschlug.
«Man kann nicht beides zugleich haben», erklärte er

einmal bei einer solchen Gelegenheit. «Entweder bin ich ein
unsterbliches Genie, dessen Name zusammen mit Aristophanes,
Molière und Shakespeare genannt werden wird: Dann ist ein
Orden nur lächerlich! Oder aber ich bin nur ein Clown: Was

nützt dann eine solche Auszeichnung gegen die verdiente
Vergessenheit!» W.

168


	Umrisse der philosophischen Pädagogik [Schluss]

