Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 37 (1964-1965)

Heft: 8

Artikel: Umrisse der philosophischen Padagogik [Schluss]
Autor: Spranger, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr. 8, Seite 165-192

NOVEMBER 1964

Umrisse der philosophischen Pidagogik

Von Eduard Spranger

Denken wir uns das menschliche Leben, sowohl
der Vélker wie der einzelnen, als einen vielgliedri-
gen ProzeB, der mit dem Leben eines Organismus
von fern verglichen werden kann, so entspricht in
ihm den Teilleistungen der physischen Organe die
Gliederung in einzelne kulturelle Leistungsgebiete,
von denen jedes einen in ihm herrschenden Sonder-
wert des geistigen Lebens verwirklichen will und
soll. Keines von ihnen konnte je ganz ausfallen,
ohne dafl damit eine wesentliche Bedingung des Le-
bens in der uns allein vertrauten irdischen Welt zer-
stort wiirde. Jedes dieser Gebiete ist schon in der bio-
logischen Schicht vorgebildet durch eine bestimmte
Organaustattung und einen zu ihr gehorigen
Grundtrieb, worauf jedoch hier nicht eingegangen
werden kann. Auf geistig-kultureller Stufe reden
wir von Wertgebieten; sie bestehen in der Aufeinan-
derbezogenheit von objektiven Wertgebilden der
Kultur und von subjektiven (psychologischen)
Wertrichtungen, unter denen wir Wertschitzung
des Bestehenden und Wertforderungen des zu Schaf-
fenden verstehen. Ob wir die Wertgebiete vollstan-
dig auffithren kénnen, ist vorldufig nebensichlich.
Wir zihlen einfach auf: das wirtschaftliche, das
wissenschaftliche, das #sthetische Gebiet. Hinzu
kommen die Verbundenheits- und die Machtver-
hiltnisse, die nicht, wie jene, auf einem Verhiltnis
von Person zu Sache, sondern von Personen zu Per-
sonen beruhen. Die entsprechenden Werte sind: der
Utilitatswert, der Erkenntniswert, der asthetische
Wert; der Gemeinschaftswert, der Machtwert. Le-
ben ist nicht moglich ohne niitzliche, lebenerhalten-
de und -férdernde Giiter, ohne Wirklichkeitser-
kenntnis, ohne Verbundenheit mit Menschen und
ohne Herrschafts- bzw. Abhéngigkeitsverhltnisse.
Der asthetische Wert erscheint daneben wie ein
Stiick Luxus. Aber schon die Natur hat diesen Luxus
ausgestreut: in ihm erst erleben wir eine beseelte
Verwandtschaft mit den Dingen und den Menschen,
die iibrigens schon sehr wesentliche biologische
Funktionen iibt. Jedem dieser Werte entspricht ein
typisches Erziehungssystem von einseitig gerade
auf ihn bezogener Struktur. So viel Urphdnomene
des Wertlebens, so viel Grundformen des Erzie-

(SchluB)

hungsstiles. Die Wirtschaft unterwirft das Objekt
dem Subjekt in der Seinsschicht der Realitat; die
Wissenschaft unterwirft das Subjekt dem reinen
Objektzusammenhange in der Schicht der Idealitét;
die Kunst bewahrt Subjekt und Objekt ungetrennt
in der Schicht der Imagination. Die beiden gesell-
schaftlichen Hauptdimensionen aber sind das Mit-
einander und das Ubereinander; auch sie werden
natiirlich nur in isolierender Betrachtung herausge-
lost.

1. Das utilitarische Bildungssystem, als Ideal-
typus gedacht, unterliegt der Herrschaft der Niitz-
lichkeitswerte. Diese wieder weisen hin auf den Sinn
der Lebenserhaltung. Das Leben als Selbsterhal-
tungssystem beruht auf einer Fiille von Anpassun-
gen. Dabei ist nicht nur an die Naturbedingungen
des Lebens zu denken, sondern auch an Kulturbedin-
gungen, die einen bestimmten Lebensstandard for-
dern. Aber die Wurzeln liegen doch im Biologischen,
d. h. in all den Bediirfnissen, die aus der tierischen
Organisation des Menschen folgen. Dies Biologische
enthilt auch Wertbeziige anderer Art vorgeformt in
sich: gesunde Vitalitdt und leibliche Gestalt sind
asthetisch betont, in den Kampftrieben liegt der
Machtwert eingehiillt usw. Aber von dieser Viel-
seitigkeit des Lebens kommt hier nur «das Erhalten-
de» und in dieser Bedeutung «Niitzliche» zur Gel-
tung. Als Bildungsgiiter erscheinen demgemaf vor-
wiegend wirtschaftlich wichtige Fertigkeiten und
Kenntnisse. Die Idee einer zweckfreien Erkenntnis,
die edle Liberalitit der Schau (der griechischen
«Theorie») ist noch nicht entdeckt oder befreit. Bil-
dungswert ist entsprechend die Eignung eines Bil-
dungsgutes, den Menschen fiir niitzliche Verhal-
tungsweisen tauglich zu machen. Der Hebel der
Bildsamkeit liegt in dem Motiv, daBl im Grunde je-
der seinen eignen Vorteil sucht. Da dieser Utilitaris-
mus in der Gesellschaft meist ein «Verhalten auf
Gegenseitigkeits ist und der Mensch selbst wieder
fiir den Mitmenschen niitzlich sein kann, so stammt
aus diesem Zusammenhang die bekannte und aller
Welt verstindliche Formel des Erziehungsziels:
«den Menschen zu einem brauchbaren Mitglied der
Gesellschaft heranzubilden». Der geeignete gesell-

165



schaftliche Ort dafiir ist nicht die Schule, deren Na-
men auf einen weniger engen Ursprung hinweist,
sondern die Arbeitsstitte im weitesten Sinne.

Kein Erziehungssystem kann ganz ohne einen
utilitarischen Einschlag sein; denn jedes soll leben
lehren und muf somit an die «Realverbindungen
der menschlichen Natury (Pestalozzi) ankniipfen.
Als selbstindiger Typ wird das utilitarische Bil-
dungssystem aber erst dann sichtbar, wenn sich die
Wirtschaft als besonderer Lebensbereich stirker aus
dem Kulturganzen herausdifferenziert hat. Es ist
die Erziehungsweise, die dem Sinne nach am eng-
sten zur Wirtschaft gehort. Wo das wirtschaftliche
Denken und Verhalten in den Vordergrund des
Volksdaseins riickt, empfiangt es jenen Schimmer
von Heiligkeit, mit dem es besonders die industrielle
Wirtschaftsepoche ausgestattet hat. Man kann mit
voller Leidenschaft alle Erziehung «vom Volke aus»
denken und doch die Mafle dieser Erziehung nicht
hoher greifen als in der Niederung der blofen Niitz-
lichkeitswerte. Einem zweckfreien dsthetischen oder
gelehrten Humanismus hingegen tritt dieser Bil-
dungsanspruch im Gewande des Realismus entge-
gen. Die Realschule ist aus diesem 6konomischen
Geist geboren. Das reinste Beispiel literarischer Art
diirfte in Herbert Spencers «Education, intellectual,
moral, physical» vorliegen.

2. Das theoretische Bildungssystem stellt das Ziel
der reinen Erkenntnis an die Spitze. Auch dieser
Gedanke ist in der menschlichen Geistesgeschichte
erst spit geboren worden. Reine Kontemplation er-
wichst aus religissen Wurzeln im Orient mit Ernst
und Kraft. Theorie aber in unserem Sinne eines
wissenschaftlichen Begreifens und Erklirens der
Welterscheinungen diirfte eine Besonderheit des
Abendlandes sein. Die Auspriagungen sind so man-
nigfaltig wie die Theorie der Theorie ausfallen kann,
d. h. die Wissenschaftslehre. Wenn Max Scheler in
seiner «Soziologie des Wissens» drei ewig neben-
einander bestehende, nicht etwa sich historisch ab-
losende Arten des Wissens unterscheidet: das re-
ligiose Wissen, das metaphyische oder Bildungs-
Wissen und das positive oder Arbeits-Wissen, so ist
diese Einteilung, abgesehen von anderen Mingeln,
offenbar schon im Hinblick auf die gesellschaft-
lichen Tréiger des Wissens gestaltet. In seiner Rein-
heit tritt das theoretische Bildungssystem nur da
auf, wo das Ideal des reinen Wahrheitssuchens
durchgebrochen ist. Mit ihm ist notwendig eine
Tendenz zum Systemn gesetzt; denn «die Wahrheit ist
das Ganze» (Hegel). Einen wesentlichen Unter-
schied macht es jedoch, ob man das Wissen von der
Seite des Wissensstoffes oder von der Seite der Er-
kenntnisakte gliedert. Im ersten Falle wird das Bil-

166

dungsideal entweder Enzyklopidisch oder spezia-
listisch (z. B. naturwissenschaftlich oder philolo-
gisch); im zweiten Falle gipfelt es in der formalen
Erkenntnisbildung, d. h. der Schulung der theore-
tischen Geistesakte, sei es aller grundlegenden oder
einzelner hervorgehobener. Als Bildungsgut er-
scheint in diesem Zusammenhange vorwiegend das
Buch, in dem das Wissen niedergelegt ist, da der ein-
zelne Lehrer es nicht aus sich selbst erzeugen kann.
Der Bildungswert liegt in dem Lehrgehalt und
Ubungsgehalt. Das Bildungsmotiv ist der reine,
nicht zweckbestimmte Erkenntnistrieb, der freilich
erst auf héherer Altersstufe mit Erfolg vorausgesetzt
werden kann. Die zugehotrige spezifische Bildungs-
gemeinschaft ist die Schule; die Form der Mitteilung
ist der Unterricht.

In seiner reinsten Gestalt stellt sich dieses Bil-
dungssystem dar im gelehrten Bildungsideal. In je-
der héheren Kultur wird es mindestens Aufgabe ei-
nes besonderen Standes, der einerseits die Wissens-
tradition zu pflegen, anderseits den Bestand des Wis-
sens zu mehren hat. Da die Erkenntnis nicht nur auf
die Naturwirklichkeit gerichtet ist, sondern auch auf
alle Kulturgebiete, so wiederholt sich in ihr das
ganze Leben selbst, nur projiziert auf die Ebene der
objektiven Seinserfassung und Sinnerfassung.
Die Gefahr dieses Bildungssystems liegt daher in
der Verwechslung von Erkenntnis und Leben, von
Beschaulichkeit und Handeln. In jedem historisch
gegebenen Wissenschaftssystem sind zwar die Be-
ziehungen zu den anderen Seiten des Lebens in
mannigfachen Stirkegraden erkennbar. Der Ur-
sprung aus dem Religiosen ist jedoch auch hier das
Zentrale. Plato kam zur Philosophie durch die Wie-
dererinnerung an ein reineres, metaphysisches Le-
ben. Die Scholastik konstruierte die Geheimnisse der
christlichen Offenbarung nach. Die Wissenschaft
des 17. Jahrhunderts strebte durch Pansophie nach
der Ebenbildlichkeit mit Gott; allerdings deutete
sich in dieser Epoche schon die Wendung zu einer
technisch-utilitarischen Auffassung der Wissen-
schaft an. Die ganz reine, zweckfreie Kontemplation
konnte natiirlich immer nur in engen Kreisen zur
héchsten Lebensbestimmung erhoben werden. Aber
von da strahlten Gedanken und Formen in andere
Lebenskreise aus, und die Idee, dal die Wiirde des
Menschen darin liege, die schwankende Erschei-
nung mit dauernden Gedanken zu befestigen, ist
im Abendlande seit Plato und Aristoteles nie ganz
ausgestorben.

3. Das System der isthetischen Erziehung wird
in der Regel mifverstanden. Sein Kern liegt nicht in
der Bildung zum KunstgenuB (bzw. Naturgenuf})
oder zum Kunstschaffen. Das wére ja nur eine Art



von Fachbildung. Mit &sthetischer Erziehung ist
vielmehr gemeint die Herausbildung einer &stheti-
schen Seelenverfassung des Menschen. So allein sind
auch Schillers berithmte «Briefes zu verstehen. In
gedringtester Fassung kann man sagen: das mensch-
liche Verhalten, das ein Kunstwerk erzeugt oder
nacherzeugend genieBt, ist nur Reflex eines Urver-
haltens, das dem ganzen Leben gegeniiber und nicht
nur in Ausschnitten méglich ist. Wie namlich ein
Kunstwerk an einem begrenzten, zunichst sinn-
lichen Gegenstand sein Leben und die ganze unend-
liche Bewegung der betrachtenden Seele zur Einheit
verschmilzt, so ist alles geistige Leben immer Ver-
schmelzung des Daseinsstoffes mit Seelenform, Wie-
derherstellung einer ungeteilten Subjekt-Objekt-Ein-
heit, von der wir als Kinder noch eine Ahnung ge-
habt haben. In diesem Ungeteiltsein liegt auch, daB
das sinnliche Fundament den von ihm getragenen
ganzen geistigen Sinngehalt «ausdriickt». Weil der
Gegenstand etwas ausdriickt macht er auf die Seele
einen Eindruck; und weil die Seele sick ausdriickt,
spiirt sie Verwandtes, Seelenhaftes in und mit dem
Eindruck des toten Gegenstandes. Der umfassendste
Gegenstand, den wir kennen, kann der Stoff des Da-
seins genannt werden. Er ist nie bloBer, materieller
Rohstoff, sondern selbst schon seelebezogen und see-
leverwandt. Die leuchtende, farbige, ténende, rhyth-
misierte Welt trégt eine gebannte Seele in sich, die
wir nur im #sthetischen Verhalten wiederfinden,
weil da unsere Seele mit dem Weligehalt mit-
schwingt, allerdings in einer die Realitét iiberwin-
denden, freieren, imaginativen Zone des Lebens.
Der Akzent kann aber bei diesem Einswerden ver-
schieden gesetzt werden. Wir nennen den Impres-
sionisten des Daseins einen Menschen, der ohne
starke eigne Formen den wechselnden Reizen des
Lebens ausgeliefert ist; einen Expressionisten des
Daseins den, der in alle Gegebenheiten und Schick-
sale sofort seine Seele subjektivierend hineinlegt.
Die harmonische Persénlichkeit allein findet das
ruhende Gleichgewicht zwischen Erlebnisstoff und
erlebender Seele. In ihr ist Unendliches gegenwér-
tig, weil sie sonst nicht so rhythmisch mit dem Uni-
versum mitschwingen kénnte. Sie ist Form, d. h.
sieghafte Gestalt im Gewirr des Daseins; deshalb
kann sie allein auch aus der Welt reine Formen her-
auslesen.

Den Menschen hierzu bilden, heiit ihm eine
«dsthetische Darstellung der Welt» in einem iiber
Herbart hinausgehenden Sinne vermitteln. Bil-
dungsgiiter sind daher in diesem Zusammenhang
die plastischen Ideen und Formen der Natur wie der
Kunst; in der Literatur die «belles lettres», weil
sie selbst aus einem so &sthetisch verfaBten Geiste

hervorgegangen sind. Thr Bildungswert liegt darin,
daBl sie zur Form, zur inneren Seelengestalt hin-
leiten. Die Stelle der Bildsamkeit liegt hier in der
weichen, formbaren Phantasie. Diese selbst produ-
ziert Formen und Idealgestalten, sieht sie aus der
Welt heraus oder in sie hinein. In der erotischen
Seelenverfassung erfahren wir den geheimen Kon-
nex dieser Seelenkrifte mit dem zeugenden und
Gestalten bildenden Vermégen der geistigen Natur.
Der ganze Zusammenhang 148t sich schwer formu-
lieren, weil er sofort verfliegt, wenn die Schnitte des
Intellektes durch ihn hindurchgelegt werden. Man
muf hier den Mut zur metaphysischen Intuition
haben, wie ihn Plato, Plotin, Giordano Bruno, Goe-
the, Schelling und der junge Nietzsche gehabt ha-
ben. Die zugehérige Form der Bildungsgemeinschaft
ist der padagogisch-erotische Bezug.

Man kénnte meinen, daf3 dieser Bildungsstil nur
selten auf den aristokratischen Héhen der Kultur
erschienen sei. Und doch geht er durch die Bildungs-
geschichte aller der Zeiten des Abendlandes hin-
durch, in denen der Eros neben der christlichen
Agape Lebensraum fand. Die griechische Kalokaga-
thie ist das ewige Muster. Renaissance (vgl. den
Cortegiano des Grafen Castiglione) und der friihe
klassische Neuhumanismus (Humboldt, Schiller,
Ho¢lderlin) sind mit ihr in der Struktur der Seele
und des Sehens verwandt gewesen. Aber selbst
wenn die offizielle Geistesgeschichte der Bildung
nur sparliche Beispiele bote — und in der Schule ist
dieses Leben aus der Schénheit meist nur Aushinge-
schild gewesen —, seine ewige Heimat hat dieser Bil-
dungsstil in dem Seelenverhéltnis von Mann und
Weib, das mit den metaphysischen Bildungskriften,
aus denen das Kind seine Gestalt empfiangt, ver-
wandt sein muf}. Auch Jugend zu Jugend lebt aus
diesen #sthetischen Quellen, die eben nicht nur
schonen Schein, sondern eine metaphysische Wahr-
heit, ndmlich die gestaltgebende Idee, produzieren.
Deshalb handelt es sich hier um keinen Nebentypus,
sondern um ein ewiges zentrales Phinomen, aus
dessen Bereich nicht zufillig der Ausdruck Bilden
= Formen selbst herstammt.

4. Die Idealtypen des sozialen und politischen Er-
ziehungssystems haben insofern einen blo forma-
len Charakter, als sowohl das «Miteinander» wie das
«Ubereinanders erst durch den Sachgehalt und die
Werthche des Zusammenwirkens ihren vollen
«Geist» erhalten. Soll von dieser moglichen Mannig-
faltigkeit abgesehen werden, so bleiben nur die blas-
sen Gespenster von Solidaritit, Mutualismus, Al-
truismus, Sympathie und sonstige soziologische Be-
ziehungskategorien iibrig. Von da aus 1a8t sich aber
kein eigenes Erziehungssystem ableiten. Deshalb

167



muB die Annahme gemacht werden, daf§ das Mit-
einander und das Ubereinander von dem totalsten
Lebensgehalt erfiillt seien, der sich denken 148t. Die-
ser aber ist immer von metaphysisch-religidser Art.
Das héchste Metaphysische in der Dimension des
Miteinander und Fiireinander ist die Liebe; das
Hochste in der Dimension der Herrschaftsverhalt-
nisse ist die sittliche Macht, die der Staat verkor-
pern soll. Ganz von selbst fithren ja beide Linien
im Transzendenten zu dem Gott der Liebe und zu
Gott, dem allméchtigen Herrscher.

Erziehung zur Liebe ist immer nur moglich als
Erziehung durch Liebe, d. h. im Geiste der Liebe.
Aber die Liebe selbst hat noch viele Stufen, von der
sinnlich-biologisch begriindeten iiber eine umfassen-
de Menschenliebe bis zur christlichen Liebe. Be-
zeichnenderweise geht Liebe nicht nur auf Perso-
nen, sondern auch auf Werte und Wertgebilde. Es
gibt Liebe zum Leben und Liebe zur Wissenschaft
und zur Kunst. In der Liebe zu einer anderen Per-
son pflegt eines dieser Motive mitzuschwingen. Ich
liebe meinen Freund, weil ich in ihm die lebendige
Darstellung eines oder mancher jener Werte um-
fasse, die ich auch liebe. Aber wenn ich ihn um un-
serer Uberzeugungsgemeinschaft oder um unserer
Arbeitsgemeinschaft oder um unserer Seelenharmo-
nie willen liebe, so liebe ich damit keine Abstrakta,
sondern diese Person in ihrer individuellen Wert-
fiille. So etwas wie allgemeine Menschenliebe zum
Beispiel bedeutet nur die immerwihrende Bereit-
schaft, den begegnenden Einzelmenschen mit Liebe
zu umfassen. Was nicht individuell-personell ge-
richtet ist, kann man Hilfsbereitschaft oder soziale
Gesinnung nennen, Liebe im vollen Sinne ist es
noch nicht. Daraus erhellt, daB} die Liebe eine Kraft
ist, die aus dem Kern der Person kommt und auf
ihren Kern hin vorwirtsdringt. Liebesgemeinschaft
anonymer Art ist nicht denkbar.

Eine Erziehung, die aus dem Geist der Liebe her-
aus gestaltet ist, hat also immer diesen tieferen Sinn,
daB das Innere der einen Person sich dem Innern
der andern Person erschlieBen soll und daB der eine
aus solcher Kernschicht heraus auf den andern
wirkt. Auch dieses «Reich der Liebe» hat noch seine
eigentiimlichen Wesensgesetze, die aber hier nicht
entwickelt werden kénnen. Will man nach jenen
Grundkategorien des Bildungsgebietes weiter glie-
dern, so ist einziges Bildungsgut die Liebesgemein-
schaft selbst, Bildungswert ist die emporhebende
und veredelnde Kraft der Liebe; die Bildsamkeit
liegt in dem Liebesinstinkt, aus dem allmé&hlich hé-
here Formen herausgeldutert werden sollen. Dieser
seltsame, immer wiederholte Kreislauf von Liebe als
Mittel zur Liebe als Ziel kann dann nicht iiberra-

168

schen, wenn man in der Liebe (trotz Scheler) nur
den erscheinenden Ausdruck einer metaphysischen
Wesensidentitit sieht. Diese, die in Gott ihren Quell
hat, vergewissert sich gleichsam ihrer selbst immer
von neuem durch Liebesiibung und -erweisung.

Die iiber den #sthetischen Eros hinausgehende
Liebe ist das Geheimnis und die Botschaft des Chri-
stentums. Dieser Geist konnte also erst in christ-
lichen Zeiten ganz durchbrechen, und er hat sich
iiberall dort in Familie, Schule und allen Formen
des Miteinanderlebens gezeigt, wo sie ihren Impuls
aus solchen letzten religiésen Tiefen empfingen. In
kleinen, engen Erziehungsgemeinschaften, vom
Mittelalter bis in die Zeiten des Pietismus, Wicherns
und Fliedners, konnten diese Erziehungskrafte oft
genug zu annihernd reiner Verwirklichung kom-
men. Das ganze sittliche Problem wurde in ihnen
freilich nicht gemeistert. Es blieb ein einseitiger Le-
bensstil, wenn auch vielleicht die heroischste Ein-
seitigkeit, zu der die Selbstiiberwindung den Men-
schen fiihren konnte.

Pestalozzi hat sich nicht genug tun kénnen, die-
sen Geist der Liebe als das Herz aller Erziehung dar-
zustellen.* Er hat die iibrigen Seiten und Erschei-
nungsformen des Lebens deshalb nicht verkiimmern
lassen. Aber er hat sie alle um dieses Zentrum krei-
sen lassen: «Unwidersprechlich ist im ganzen Um-
fang der menschlichen Gefiihle das Gefiihl der Liebe
im Kinde dasjenige Gefiihl, das das Wesen des
hoheren Sinnes der Menschennatur allein rein aus-
spricht und der Mittelpunkt ist, von dem alles iibrige
Fiihlen geordnet, geleitet, belebt und beschrinkt
werden muBl, um sich mit dem hoheren Sinne unse-
rer Natur in seinem ganzen Umfange in Harmonie
zu erhalten.»

* Vgl. besonders die Schrift: «Ein Blick auf meine Erzie-
hungszwecke und Erziehungsversuche. (Pestalozzi, Samt-
liche Werke, herausg. von Seyffarth, Liegnitz 1901, Bd.9.)

ENTWEDER ODER

Die ehemalige Sekretirin Bernhard Shaws berichtete fol-
gende Auferung des Dichters, die den reichen Kranz der —
echten und erfundenen — Shaw-Anekdoten um eine weitere,
aber wirklich authentische vermehrt. Wiederholt wurden dem
Dichter hohe und hochste Orden angeboten, die er jedoch kon-
sequent ausschlug.

«Man kann nicht beides zugleich habens, erklirte er ein-
mal bei einer solchen Gelegenheit. «Entweder bin ich ein un-
sterbliches Genie, dessen Name zusammen mit Aristophanes,
Moliére und Shakespeare genannt werden wird: Dann ist ein
Orden nur licherlich! Oder aber ich bin nur ein Clown: Was
niitzt dann eine solche Auszeichnung gegen die verdiente Ver-
gessenheit!> W.



	Umrisse der philosophischen Pädagogik [Schluss]

