
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 37 (1964-1965)

Heft: 7

Artikel: Umrisse der philosophischen Pädagogik [Fortsetzung]

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kehrstüchtig zu machen, so daß er sich auf eigene

Verantwortung auf die Straße wagen kann.
Am Grunde unseres Verantwortungsgefühls darf

nicht die Angst von Schwierigkeiten und Gefahren
stehen, sondern der Wille, diesen zu begegnen und
sie zu überwinden. Vor allem aber gilt es, die Kinder

zur Selbständigkeit zu erziehen, so daß sie die

Verantwortung selber übernehmen können. Nicht
behüten und bewahren enthebt uns der
Verantwortung, sondern stark machen, festigen, ertüchtigen.

Wir sind nicht verantwortlich für das, was
unsere Kinder einmal erleben, wir sind aber
verantwortlich dafür, wie sie ihr Schicksal meistern werden.

Wir können unsere Kinder nicht glücklich
machen, aber wir können sie anleiten, den Weg zum
Glück einmal selber zu suchen und vielleicht auch

zu finden.
Das Verantwortungsgefühl soll dem Kinde den

Weg in eine ersprießliche Zukunft nicht verschlie-

Wie man die Freiübungen zuerst von der Mathematik

und Mechanik her, also gleichsam deduktiv
von oben her, begründet hat, so hat man auf diesem
anderen Gebiet von einer ähnlich abstrakten
Wertsystematik her zunächst Geistesgebiet und dann ihre
einzelnen konstituierenden Akte herauszuanalysie-
ren versucht. Ich selbst bin, bei ersten Vortößen auf
diesem Felde, einer solchen im geistigen Sinne
unorganischen Zergliederung zu sehr gefolgt. Der Fehler

ist vergleichbar der künstlichen Trennung
unserer Schullehrpläne nach «Fächern». Man sieht
ihre Lebensferne und Lebensfremdheit ein; aber

man ist noch nicht zu besser (Plato, Sophistes)
herausgeschnittenen Elementen gelangt. Daher das

planlose Schwanken zwischen einem ganz ungeordneten

Gesamtunterricht und einer leblosen Sonderung

des Wissens in Lehrfächer, die außerdem noch
halb systematischen Erwägungen, halb historischen
Umständen ihre Entstehung und ihren Namen
verdanken. In der Wissenschaft selbst ist es oft nicht
anders: die Entstehung der politischen Ökonomie

z. B. ist ein historisch bedingter, praktischer Zufallsgriff;

um das Elementarphänomen, das Urphäno-
men (Goethe) des Ökonomischen wird noch immer
gestritten.

Gewiß leitet uns schon der geheime Tiefsinn der
Sprache, die den historischen Ausgestaltungen des

Kulturlebens instinktiv folgt, dazu hin, gewisse sach-

haltige Gebiete im Ganzen des Kulturgewebes zu
unterscheiden. Wir alle reden von Wirtschaft, Tech-

ßen, sondern öffnen, gangbar machen. Es soll
aufbauend wirken, Freude, Mut, Zuversicht, Selbstvertrauen

und Gottvertrauen erwecken. Das alles hat
mit Angst nichts zu tun. Verantwortungsgefühl und
Angst sind also zwei recht verschiedene, einander
zxnn Teil ausschließende Gefühle. Die Angst wirkt
hemmend, lähmend, destruktiv. Das
Verantwortungsgefühl aber verlangt einen konstruktiven Auf-
und Ausbau aller Kräfte und Möglichkeiten des

Kindes, ohne vordringliche Rücksichtnahme auf
eigene Interessen. Die Zukunft und das Wohl des

Kindes stehen im Blickpunkt. Diese fordern von uns
Opferbereitschaft aus Liebe. Die Angst ist ichbezogen,

die Liebe bezieht sich auf den andern.
Damit soll nicht behauptet sein, daß in der

Verantwortung nicht auch die Angst irgendeine Rolle zu
spielen hat, zum Beispiel als mahnende oder
warnende Instanz. Das wesentlich treibende Moment
aber ist die Liebe.

(Fortsetzimg)

nik, Kirnst, Wissenschaft, Religion usw., als ob das

deutlich abgegrenzte Leistungsgebiete der Kultur
wären. Wir alle rechtfertigen im stillen diesen

Sprachgebrauch damit, daß eben der Sinn und die
sinnvolle Leistung der Wirtschaft für die Totalkultur

eine andere ist als etwa der der Technik oder der

Politik; wir fühlen Sinngrenzen zwischen ästhetischer

Stimmung und Religion, auch wo sie stark
ineinander fließen. Aber wir sind nicht in der Lage,
mit klaren Definitionen anzugeben, wie sich der
elementare Sinn des Technischen vom Wirtschaftlichen,

des Religiösen vom Ästhetischen unterscheidet,

obwohl die Wissenschaft unablässig um diese

Probleme bemüht ist und obwohl hier und da schon
entscheidende Punkte gesehen worden sind.

Die noch zu leistende geisteswissenschaftliche
Arbeit läßt sich natürlich hier noch nicht nachholen
und nebenbei erledigen. Es bietet sich daher nur ein
doppelter Weg: 1. Erläuterung des Problems in
seiner pädagogischen Bedeutung an einigen instruktiven

Beispielen. 2. Herausarbeitung einseitiger Typen

von Erziehungsstilen, die nach Kulturgebieten
geschieden sind, auf Grund von Ausprägungen, die
die Geistesgeschichte gleichsam als große Experimente

vor uns hingestellt hat. Auch der Ursinn oder
das Urphänomen Erziehung selbst ist ja bisher nur
von diesen beiden Wegen aus durchleuchtet worden.

1. Die Technik in ihrem heutigen Zustande ist
historisches Produkt einer langen und »geistreichen»
Entwicklung. Man wird vergebens suchen, einen

Umrisse der philosophischen Pädagogik
Von Eduard Spranger

141



Jugendlichen technisch zu bilden, wenn man ihn
sogleich mit diesen Spätformen in Berührung bringt.
Auf diese Weise wird sich in ihm nie der Sinn für
das Einfache entwickeln, der wie ein Funken in der
Seele zündet und fruchtbar weiterglüht. Noch die

komplizierteste Maschine und das vielteiligste
Produktionsverfahren läßt aber einfachste technische
Urformen erkennen. Sie sind einfach im Sinne der

Zergliederung und meist auch primitiv in der
Bedeutimg, daß die Entdeckungen der Menschheit
einmal mit ihnen angefangen haben. So sind das Spinnen

und Weben Urtätigkeiten oder technische Ur-
phänomene. Tausendfach veredelt und verwickelt
liegt dieser Vorgang noch in den spätesten Spinn-
und Webemaschinen am Tage. Kochen, Schmoren,
Braten, Backen sind Urphänomene der Kochkunst,
die man als Elemente verstanden haben muß, um
Zwischenformen oder Kombinationsformen zu
beherrschen. Die Arten der Kraftübertragung und
Krafttransformation lassen sich auf wenige Grundtypen

zurückführen. Wer sie nicht «erlebt» hat,
wird höhere technische Formen geistig nie
durchdringen. In der pädagogischen Praxis der technischen

Fachbildung ist dies ahnungsweise natürlich
längst bekannt, aber es ist nicht überall systematisch
durchgebildet. Noch ein tieferes Geheimnis ist es,
wie man von solchen Elementen aus die technische
Denk- und Gestaltungskraft produktiv beleben kann.
Das 17. und 18. Jahrhundert hat sich bewußt um
die Förderung einer solchen «ars inveniendi»
bemüht.

2. Die Zerlegung der Denkakte in einfachste
Elementaroperationen ist dank der logischen Theorie
seit Plato und Aristoteles am meisten fortgeschritten.

Pestalozzi hat ja seine Elementarmethode auf
dem Gebiet des «Kennens» am erfolgreichsten
ausgestaltet. Wenn er als erkennende Uroperationen
des Geistes das Messen, Zählen und Benennen
aufstellte, so entdeckte er damit auf seine Art und für
seine Zwecke das Prinzip der «Intellektualität der
Anschauung». Aber abgesehen davon, daß er zu
sehr am Abstrakt-Elementaren hängen blieb und
die entwicklungsgemäße Einlagerung dieser
Prozesse in das lebendige Denken versäumte (die dann
Fröbel auf geniale Art nachholte), ist das Prinzip
nur selten bis in höhere Stufen der Erkenntnisleistung

weiter entwickelt worden. Erst neuerdings
z. B. hat man beachtet, daß im sogenannten
«Verstehen» literarischer Erzeugnisse sich eine große
Zahl geistiger Prozesse übereinanderbaut, deren
sachgemäßes Funktionieren man meistens einfach
vorausgesetzt hat. Die Folge war der bekannte
Stumpfsinn bei der fremdsprachlichen Lektüre, den
schon A. Emesti als «Stupor paedagogicus» bezeich¬

net hat. Wenn ein Knabe den Julius Caesar liest, so

vollzieht er damit eine komplizierte geistige
Leistung, deren letzte Stufen meistens ausbleiben. Er
sieht und identifiziert (als sinnhaltige Zeichen)
Buchstaben. Er gliedert sie in Wörter, er überträgt
Wort für Wort in bekannte deutsche Wortbedeutungen;

er erzeugt schließlich einen annähernd
gleichbedeutenden deutschen Satz und gelangt so zum
Wortverstehen. Für das Sachverstehen reicht die
Kraft meist nicht mehr aus; der Lehrer hilft nach,
wobei er oft Kulturzusammenhänge als bekannt
voraussetzt, die eigentlich erst für sich entwickelt werden

müßten. Was weiß ein Knabe in diesem Alter
von Politik und Feldherrnkunst, von Truppenverpflegung

und Brückenbau? Daß endlich nicht nur
das Kapitel, sondern das Buch ein Ganzes ist, ist
auf diesem Wege des Sätzelesens gar nicht zum
Bewußtsein zu bringen. Auch der Reife «versteht» in
diesem Sinne ja nur, wenn er vorher mindestens
Umrisse des Ganzen besitzt, die nur allmählich weiter

durchgegliedert werden. Das ganze Rom und
seine Geschichte, Menschenkenntnis und
Staatskenntnis bilden den Hintergrund, also sehr hohe
und umfassende Verständniseinheiten, die als
solche gar nicht in das Fach «Latein» gehören.

Alle Erziehung zu Mitarbeit und zu sittlicher
Verantwortung für die Kultur, die ja immer nur in
nationalen Ausprägungen existiert, hat eine Seite,
die durch Theorie hindurchführt. Das Verständnis
für die Kultur, ja schon das Verständnis der
Muttersprache, beruht auf Strukturgesetzlichkeiten, die
nicht nur logischer Art sind. Das Kulturdenken
selbst ist kein bloß formales Denken: es trägt
sinngebende und sinnverstehende Akte in sich, die eine

geistige Materie, ja ein persönliches Sein einschließen.

Man kann z. B. nicht einfach über den Staat
denken; man muß vielmehr Staatliches in sich

tragen, um politisch denken zu können. Dieses
seinsverbundene, mit kulturellem Sachgehalt gesättigte
Denken ist viel weniger erforscht als etwa die rein
formale Struktur der Begriffspyramide * und dessen,

was wiederum rein formal aus ihr folgt. Der
vielgeschmähte Intellektualismus besteht zum Teil in
diesem innerlich unbeteiligten, nur formal-logisch
orientierten Denken, das man mit Recht substanzlos

genannt hat. In den Geisteswissenschaften führt es

noch mehr als im anschauungslosen Naturdenken
zu bloßem Wortwesen, hinter dem kein Sein und
keine Person steht. Dies hat Hegel gemeint, wenn
er von der geistigen Welt sagte, daß in ihr die Sache
selbst denke, nicht der abstrakte vereinzelte, ihr nur
gegenüberstehende Mensch. Die andere Seite hat

* Vgl. H. Leisegang, Denkformen, Berlin 1928.

142



Fichte gemeint, wenn er von höheren Geistesstufen

sagt, man müsse sie erst leben, um sie wissend erfassen

zu können.
Trotzdem hat auch dieses seinsgesättigte Denken

seine herauslösbaren Elementarfunktionen. So ist
z. B. ein Denken «über» religiöse Lebenszusammenhänge

nicht möglich ohne eigene religiöse Bewegtheit

und Erfülltheit. Wirtschaftliches Denken ist
nicht möglich ohne Teilhabe an gewissen
Grundeinstellungen wirtschaftlicher Art, von denen aus
dann auch die nachkonstruierende wissenschaftliche

Phantasie ihre Leitlinien empfängt. Es ist also

nicht so, daß das geisteswissenschaftliche Denken
einen vorher fertigen reinen Funktionszusammenhang

bedeutet, sondern es entfaltet sich an den und
über den kulturellen Lebensverbindungen, und
seine einfachsten, sinngebenden und sinnverstehenden

Strukturbestandteile entsprechen den
Sinnelementen, die jeweils am Aufbau des betreffenden
Sachgebietes feststellbar sind.

3. Dies läßt sich sogleich an den «Akten» erläutern,

die im Bereich des ästhetischen Lebens auftreten.

Sie sind auf spezifisch-ästhetische Sinngebilde
gerichtet, sehen sie aus dem gegebenen
Gegenstandsbereich heraus oder sehen sie mit schöpferischer

Kraft erst in sie hinein. Ihre Eigenart bewirkt
es, daß der ganze zugehörige Geistesbezirk schon als

«ästhetisch» bezeichnet wird, noch ehe die Besinnung

über diese Eigenart dazu gelangt ist, sie
ausdrücklich zu formulieren. Das bloß theoretische
Verstehen eines Gemäldes z. B. ist etwas anderes als das

ästhetische Verstehen, das eben immer mit einem

eigentümlichen «Erleben» Genießen) gesättigt
ist. Wie weit man ästhetisches Verhalten, besonders

ein schöpferisches Verhalten, bildend beeinflussen
kann, ist umstritten. Wenn man es überhaupt kann,
dann nur durch die «Erweckung» einfachster
Grundeinstellungen. Sie liegen in der Ausdrucksfunktion,

d. h. in dem Hineintragen eigener
seelischer Gehalte in ein mannigfaches Material; ferner
in dem Eindruckserlebnis, d. h. in der Hingabe an
gegenständliche Gebilde, denen ein seelisch bedeutsamer

(ästhetischer) Phantasiegehalt eigen ist; endlich

in dem mannigfach abstufbaren Ineinander von
Eindruck und Ausdruck, das wir als zweckfreien
Einfühlungsakt bezeichnen. Seele und Gegenstand
werden hier in imaginativer Einstellung eins. Man
kann sich das an der ästhetischen Wirkung schon
einfachster Lineargebilde verdeutlichen oder an
jener sinnlich-sittlichen Wirkung der Farben, von der
Goethe gesprochen hat.

4. Auch im religiösen Leben liegen solche Urakte
oder Urphänomene vor. Für ihre psychologische
Erörterung kann zunächst unentschieden bleiben, ob

sie durch Gott übernatürlich gewirkt sind oder aus
dem Totalzusammenhang irdischen Lebens selbst

hervorgehen: in beiden Fällen sind sie doch Erscheinungen

an einem uns zugänglichen Leben.
Andacht, Erlösungssehnsucht, Gottferne, Gottsuchen
und Gottnähe, Beten, Gnadenerfahrung und Danken

sind eigenartige, in der Subjekt-Objekt-Spaltung
enthaltene Grundphänomene, die in den mannigfachsten

historischen Religionen auftreten. Der
Sachverhalt wird nur dadurch kompliziert, daß es

meist nicht bei solchen Urerfahrungen bleibt,
sondern daß sie sogleich ausgedeutet und in historisch
gegebene Religions-«Systeme» hineingestellt werden,

in denen sie von religiöser Reflexion überdeckt
werden. Für diese Ausdeutungen erst ist es

entscheidend wichtig, ob sie vom Transzendenten
ausgehen, d. h. von einem der Welt schlechthin
entgegengesetzten, «ganz anderen» jenseitigen Sinn, oder
ob sie Grundmotive des irdischen Lebens nur gleichsam

ins Unendliche verfolgen. Da zu jeder Religiosität

ein Offenbarungsmoment (d. h. eine höchste

Sinneröffnung) gehört, ist in jeder etwas Mystisches

enthalten. Ich rede von transzendenter Mystik,

wenn das religiöse Objekt dem gegebenen
Lebenszusammenhang schlechthin entgegengesetzt
und die Prädikate der Absolutheit durch Negation
irdischer Inhalte gewonnen werden; von immanenter

Mystik, wenn die Spuren Gottes in der Welt den

Ausgangspunkt bilden und erst von ihnen her in der
Form des Suchens und Ahnens der Aufschwung zu
einer immer gegenwärtigen absoluten Sinnquelle
erfolgt. Von hier aus bestimmen sich auch zwei
Grundeinstellungen zur Kultur, die wir im Anfang
noch außer acht gelassen hatten: die ganze Kultur
wird herabgewertet, wenn man im Glauben vom
Transzendenten ausgeht; sie wird zu einem «Weg»,
wenn man die mit ihr gesetzten Erlebnisse als die

Entzündungsstelle auch unserer religiösen
Grunderfahrung ansieht. Da keine gegebene Kultur das

Absolute selbst ist, so erfolgt auch im zweiten Falle
immer ein Bruch, nämlich die Erfahrung, daß jede
Kulturarbeit im Wertsinne unvollendbar ist, und
daß die Kultur deshalb nicht das Letztgültige,
Erlösende sein kann. Der angedeutete Unterschied
pflegt mit dem zweiten Unterschiede einer passiven
religiösen Erlebnisform (Abhängigkeitsgefühl) und
einer aktiven (Aufschwung und Erlösungssehnsucht)

Hand in Hand zu gehen. Das eigentliche
religiöse Grundgeheimnis, dessen Aufleuchten man
an den Gedankengebäuden gerade der deutschen
idealistischen Philosophen besonders gut verfolgen
kann, besteht aber in dem Paradoxon, daß im
religiösen Erleben Jenseits und Diesseits, Passivität und
Aktivität, Freiheit und Gnade ineinander fließen.

143



Wiederum ist es eine Sache der theoretisch gerichteten

Ausdeutung, auf welche Seite man den Akzent

legt.
Für den religiösen Bildungsprozeß folgt aus diesen

Andeutungen, daß man religiöse Erziehung bei
der Annahme einer Alleintätigkeit des jenseitigen
Gottes grundsätzlich für unmöglich erklären muß.

Religiöse Bildung gibt es nur, wenn man mindestens
eine «Bereitung» der Seele für den Einzug Gottes als

möglich oder gar notwendig ansieht. In diesem zweiten

Fall aber muß man sich über gewisse Urstrukturen

des religiösen Verhaltens klar sein. Noch
immer ist es dann unendlich schwer, willkürlich
Bedingungen zu setzen, unter denen sie in Funktion
treten können. Nimmt man aber nur den Weg über
die theoretischen Ausdeutungen (Dogmatik), so ist
man in Gefahr, bloß Religion zu lehren, statt religiös

zu erziehen, oder eine Religion zu verbreiten,
die vom eigentlichen inneren Lehen entleert ist.

*

Vermutlich wären all die hier gesuchten
Grundeinstellungen und Urstrukturen des Lehens als

Sonderformen gar nicht zum Bewußtsein gekommen,
wenn sie nicht im Lauf einer langen Geschichte der
Menschheit gelegentlich ganz einseitig und differenziert

herausgetreten wären und zu ebenso einseitigen

Erziehungssystemen geführt hätten. Wir
vergegenwärtigen sie uns durch eine Verbindimg von
Induktion und isolierender Konstruktion. Diese ewigen

Typen der Erziehung entstehen dadurch, daß

ein einzelner Lehenswert absolut gesetzt wird. Er
beherrscht dann das Erziehungsideal, aber auch die

ganze sonstige Struktur des zugehörigen Erziehungslehens.

Es erwächst ein durchgängiger Gesamtstil
der Erziehung, der sich unter sonst stark abgewandelten

historischen Umständen wiederholen kann.
Allerdings trägt er dann außer jenem ewigen
Gerüst auch epochale Züge an sich, die in einer
weitergehenden, hier nicht mehr ausgeführten Typenbildung

Berücksichtigung finden müßten.
Nun kann im Gedankenexperiment jeder Wert

als absolut gesetzt werden, nur um zu sehen, wie
sich unter dem Zeichen dieses beherrschenden Wertes

das übrige Gefüge des Lehens abwandeln würde.
In der Wirklichkeit des Lebens aber kann nichts
absolut gesetzt werden, ohne daß es einen religiösen
Ton empfinge. Diese meine oft angefochtene
psychologische Behauptung hat z. B. durch die neueste
religiöse Bewegung im deutschen Protestantismus
eine Bestätigung erfahren. Wo man das (eigene)
Volk als höchsten Wert setzt, ist man der Gefahr
nahe, es unversehens zum Gott zu machen. Entsprechend:

Erschöpft sich die Erziehung in der Erzie¬

hung für Leben, Gesundheit und Macht des Volkes,
so ist daneben kaum noch Raum für eine religiöse
Erziehung, die sich an einem anderen Absoluten
orientiert. Anders schon, wenn man den hohen Wert
des Volkes darauf gründet, daß es in der von Gott
gewollten Schöpfungsordnung anderen Erdengütern
vorangehe, oder wenn man dem Volk die irdische

Aufgabe stellt, als ein Instrument Gottes seinen Willen

zu erfüllen. Dann bleibt die Absolutheit in Gott.
Und wie man ihn auch durch Symbole sonst unserer
Fassungskraft näherbringe: das gehört zum wahren
Gott, daß es über ihm nichts Höheres, Wertmächtigeres

gibt, daß er also in diesem nie aussagbaren
Sinne das Endgültige sei.

In der historischen Entwicklung aller uns bekannten

Kulturen finden wir auf früher Stufe die ganze
noch unentfaltete Kultur eingehüllt in Religion. Das

bedeutet, daß die Sehnsucht nach dem höchsten

Wert in ihr gestaltgehend ist. Dieser höchste Wert
mag noch sehr unsicher geahnt sein, er mag nur
eine naive Erhöhung sehr menschlicher Anliegen
und Güter bedeuten: entscheidend ist die Tendenz
auf das Letztgültige und das den definitiven Lebenssinn

Erschließende.
Wäre einmal der wahrhaft letzte Lehenssinn in

der Geschichte der Menschheit durchgebrochen, so

wäre dies die schlechthin unüberbietbare Religion,
und solange auch nur ein Funke von ihr in Erinnerung

ist, müßte sie die unverlierbare höchste Norm
bleiben. Das Christentum lebt in dem Glauben, diese

endgültige Offenbarung Gottes und dies Unterpfand
seiner unendlichen Liebe zu besitzen. Es ist nicht
angewiesen auf die Bestätigung durch eine mit
intellektuellen Mitteln nachkonstruierende
Philosophie. Da wir aber hier in einem Zusammenhang
philosophischer Erörterung stehen, müssen wir
jenem Glauben mindestens einen philosophischen
Ausdruck zu geben versuchen. In der kürzesten Form
könnte er so lauten: es liege im Wesen des Christentums,

grundsätzlich keine andere Richtschnur gelten

zu lassen als die Sinnoffenbarung, über die hinaus

keine höhere mehr möglich ist. Die Geschichte
des Christentums mit all ihren individuellen
Wendungen, soweit sie nicht Abfall und Verirrung sind,
muß man dann primär als Gottes Werk ansehen,
aber auch als ein menschliches Bemühen, als den nie
endenden Versuch ansehen, im Besitz dieses Höchsten

zu bleiben, es sich inhaltlich näherzubringen
und in allem Wandel der Geschicke aufs neue darum

zu kämpfen, wozu auch die immer neue
Auseinandersetzung mit der jeweiligen Weltlage gehört.

Dieser flüchtige Blick auf ein Allzugroßes war
für unser Vorhaben notwendig, damit nicht der
Verdacht entstehe, die folgende Aufzählung von einsei-

144



tigen Erziehungssystemen führe in den Relativismus

hinein. Er war auch erforderlich, um vorweg
anzudeuten, daß jedes dieser erdgeborenen und
kulturgeborenen Systeme nach dem Erscheinen des

Christentums zur Auseinandersetzung mit ihm
innerlieh genötigt war: denn die Herausdifferenzie-

rung von Einzelwerten wäre sinnlos, wenn sie nicht
den Bezug auf den absoluten Totalwert behielten

oder suchten. Aber diese höchste Anwendung der
totalisierenden Methode kann hier nicht mehr
stattfinden; sie wäre ohne Rücksichtnahme auf
historische Sonderlagen nicht möglich. Es handelt sich
also um gedankliche Konstruktionen, die nur ihren
Schluß und ihren Gipfel finden müssen eben in dem
so verstandenen religiösen Bildungsideal und
Bildungssystem. (Schluß folgt)

Les nouveaux moyens d'enseignement aux Etats-Unis
Par Wilbur Schramm / Unesco 48

ANNEXE 1

Notes sur les théories pédagogiques aux Etats-Unis,
en liaison avec l'emploi des nouveaux moyens

Extrait de: Ernest R. Hilgard, «Learning and its

Applications», in New Teaching Aids for the American

Classroom. (Stanford: Institute for Communication

Research, 1960).

«Il est assez évident que, dans les grandes lignes,
les résultats des précédentes recherches n'ont pas
été réduits à néant par les résultats plus récents.

Il subsiste un ensemble de principes utiles qui
restent applicables aux aspects pratiques de

l'enseignement. J'ai précédemment établi une liste de

14 principes qui m'avaient paru pouvoir être
généralement admis (Hilgard, 1956, p. 486 et 487). Je

voudrais présenter maintenant une liste assez
analogue, mais où les principes sont classés dans un
ordre différent. On peut proposer une première
série de principes sur lesquels la théorie «stimulus-
réponse» n'a cessé insister, une deuxième série tirée
de la théorie cognitive, et une troisième série résultant

de l'étude de la personnalité. Ces principes me
paraissent être en grande partie acceptables pour
tous, même si leur importance relative peut varier
suivant les théories.

A. Principes mis en évidence par la théorie
stimulus-réponse

1. L'élève doit être actif, au lieu d'écouter ou de

regarder passivement. La théorie «stimulus-réponse»

souligne l'importance des réactions de

l'élève. «Apprendre par la pratique» reste un mot
d'ordre valable.

2. La fréquence de la répétition reste importante
pom: l'acquisition des techniques et pour la mémorisation

des connaissances. Il est impossible
d'apprendre à dactylographier, à jouer du piano ou à

parler une langue étrangère sans des exercices
répétés.

3. Le renforcement est important; autrement dit,
la répétition doit être organisée de telle façon que les

réponses correctes soient récompensées. Bien que des

incertitudes subsistent sur des points de détail, on
estime généralement que les renforcements positifs
(récompenses) doivent être préférés aux renforcements

négatifs (punitions).
4. La généralisation et la discrimination font

apparaître l'importance de varier le contexte, afin que
la pratique devienne (ou reste) adaptée à un
registre étendu (ou restreint) de stimuli.

5. Les conflits qui accompagnent la généralisation
et la discrimination peuvent avoir des conséquences
imprévues pour l'intéressé. Nombre de ces

conséquences, étudiées par Neal Miller, sont de nature
à intéresser les spécialistes de la psychopathologie.

6. Les tendances impulsives sont importantes dans

l'acquisition des connaissances mais les motivations
socio-individuelles ne sont pas toutes conformes à

l'interprétation des tendances impulsives données

par Hull et Spence. L'anxiété, mesurée par l'échelle
Taylor, semble agir comme une tendance impulsive,
mais non la motivation de la réussite (Färber, 1955).

B. Principes mis en évidence par la théorie cognitive

1. Tout problème doit être énoncé et présenté
de façon que les relations essentielles soient
apparentes pour l'élève. Les aspects perceptuels du
problème (rapports figure-fond, indications de direction,

rapports de cause à effet) constituent des

éléments importants.
2. Le passage du simple au complexe ne signifie

pas le passage d'éléments arbitraires et sans
signification à des ensembles significatifs, mais bien celui
d'ensembles simplifiés à des ensembles plus
complexes. Il en résulte que nous devons étudier
l'organisation psychologique du savoir et éviter de trai-

145


	Umrisse der philosophischen Pädagogik [Fortsetzung]

